
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 81 (2001)

Heft: 10

Artikel: Homers Erbe als Bürde und Chance : Reflexionen über die
neugriechische Literatur

Autor: Tzermias, Pavlos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM BLICKFELD

Pavlos Tzermias

Homers Erbe als Bürde und Chance
Reflexionen über die neugriechische Literatur

Griechenland ist dieses Jahr Gastland an der Frankfurter Buchmesse. Mit Blick darauf
unternehmen die Verleger und Autoren des Landes sowie die zuständigen staatlichen Stellen

derzeit grosse Anstrengungen zur Förderung der Rezeption des neuhellenischen Literaturschaffens

im Ausland. Unverkennbar ist eine gewisse Euphorie, die allerdings hie und da von Skepsis

getrübt wird. Wie steht es mit der griechischen Literatur der Gegenwart? Wie sehen die
Zukunftsperspektiven aus? Können die zahlreichen Hindernisse (nicht zuletzt die Sprachbarriere)
überwunden werden?

*L.ines der wichtigsten Charakteristika
der Griechen war und ist das Streben nach internationalem

Austausch, nach Öffnung zu den Kulturen der
Ökumene. Als Seevolk, als ein Volk, welches das Mittelmeer,

den Balkan, ganz Europa durchreist und sich dort
überall niedergelassen und Gemeinschaften gegründet
hat, als ein Volk, das im 20. Jahrhundert nach Amerika,

Australien und Deutschland ausgewandert ist,

waren die Griechen immer für den Dialog mit anderen
Völkern offen. Und immer bewahrten sie gleichzeitig
ihre Sehnsucht nach der Rückkehr in die Heimat, die

Erwartung der Stunde der Wiederkehr. Das macht
Odysseus zur Symbolfigur der Griechen. Und die Odyssee,

dieser Text, der die Geburtsstunde der griechischen
und europäischen Literatur darstellt, beschreibt die
Abenteuer der Reise zurück zur Heimatinsel, nach

Ithaka. Die neuen Wege nach Ithaka, das sind auch die
des Odysseus in der europäischen Literatur, die bis hin
zu Joyces <Ulysses> reichen.» So sprach der damalige
griechische Kulturminister Theodoros Pangalos an
einer Pressekonferenz auf der Frankfurter Buchmesse

im Oktober 2000.
Das Erbe Homers also. Nur ist die hellenische

Antike zugleich Würde und Bürde. Im Mittelpunkt des

Humanismus stand naturgemäss das alte Griechenland,

ja ein idealisiertes Hellas. Die Idealisierung
trug zwar zur Stärkung des Nationalbewusstseins der
Neuhellenen bei. Doch zugleich bedeutete der
traditionelle Humanismus für das moderne Griechenland
ein Handicap. «Hellas» erwies sich für «Griechenland»

vielfach als Belastung. Trotz der von Wolfgang
Schadewaldt (1900-1974) festgestellten Zerschlagung

«des zum Idol gewordenen Bildes des absolut
vorbildlichen Griechen» ist die formalistische Rezeption
des hellenischen Altertums auch in unserer Zeit nicht

überwunden. Das hat nicht etwa nur für die
Altphilologie Folgen, sondern in noch höherem
Ausmass für die Neogräzistik. Letztere muss das oft
verkannte oder gar verachtete «Griechenland ohne
Säulen» zu seinem Recht kommen lassen. Es entbehrt
nicht der tragischen Ironie, dass während der Zeit, da
die Fahne mit dem Hakenkreuz auf der Akropolis
wehte und die Nazis das griechische Volk
unterdrückten, deutsche «Humanisten» dithyrambische
Bücher über die hellenische Antike schrieben. Welche

Perversion des Humanitätsideals!

Widerspruchsvolle kulturelle Kontinuität

Der antikisierende Formalismus und die damit
verbundene Verkennung der wahrhaft humanen
Komponenten des hellenischen Erbes, die Pervertierung
des humanistischen Ideals durch totalitäre Propagandisten,

die Geringschätzung der sich im «Wunder der
Sprache» manifestierenden kulturellen Kontinuität
des Hellenentums von der Antike über Byzanz bis
heute und viele andere Ursachen der Zerschlagung
des Hellas-Idols des traditionellen Humanismus
bringen manchen Neugriechen dazu, gegenüber dem
Erbe Homers eine Art Hassliebe zu empfinden. Es sei

an die Verse der Lyrikerin Manto Aravantinou
(1923—1998) erinnert: «Jeder Stein ein Held, wo soll
ich Armer stehen?» Das Streben nach Befreiung von
der Vergangenheit — in den Augen der klassizisieren-
den Humanisten eine Hybris — nimmt gelegentlich
die Form einer «ikonoklastischen Wut» an. Es geht
allerdings nicht darum, das «Griechenland ohne Säulen»

dem alten Hellas oder dieses jenem entgegenzusetzen.

Beides bildet in vielen Hinsichten eine
Einheit. Man kann das neue Griechenland ohne Kennt-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 10 7



IM BLICKFELD GRIECHENLAND

nis seiner Vergangenheit, wozu ausser der klassischen
Antike nicht zuletzt der Hellenismus und Byzanz
gehören, nicht verstehen. Aber auch umgekehrt: die
Neogräzistik kann den Altphilologen und den
Althistorikern sowie den Byzantinisten in manchem als

wertvolle Gehilfin dienen1.
Die Literatur im engeren Sinne (Belletristik, logo-

technia) lässt sich nicht von der allgemeinen Geistesund

Kulturgeschichte trennen. Die kulturelle Kontinuität

erfasst das ganze Spektrum. Sie tritt etwa in
der Rezeption von Gedanken des Protagoras durch
den Soziologen und Philosophen Abroteles Elef-
theropfojulos (1869-1963), langjährigen Dozenten an
der Universität Zürich, zutage. Sie ist, so paradox das

auch klingen mag, selbst in der Umfunktionierung
der sokratischen Lehre durch den Marxisten Kostas

Varnalis im Prosawerk «Die wahre Apologie des

Es entbehrt nicht der tragischen Ironie,

dass während der Zeit, da die Fahne mit

dem Hakenkreuz auf der Akropolis wehte

und die Nazis das griechische Volk

unterdrückten, deutsche «Humanisten»

dithyrambische Bücher über die hellenische

Antike schrieben.

Sokrates» zu spüren. Die Kontinuität führt in der
Plastik und Malerei von Pheidias und Apelles über El
Greco zum «naiven Volksmaler» Theophilos (Theophi-
los Chatzimichail), dessen Beziehung zum Licht der
hellenischen Landschaft der Lyriker Odysseas Elytis
(1911 — 1996) hervorstrich. Oder wiederum zum
eigenwilligen Maler (und Dichter) Nikos Engonopou-
los. In der Architektur führt die Linie von Iktinos zu
Stamatios Kleanthis, dem talentierten Schüler Karl
Friedrich Schinkels. In der Musik von den Rhapsoden
über Romanos, den Meloden, zu Mikis Theodorakis.
Im Theater von der dramatischen Kunst der althellenischen

Blütezeit über Menander zum Athener
«Theatro Technis» («Kunsttheater») des begnadeten
Regisseurs Karolos Koun (1909-1987). In der Dichtung

von Homer zum 1963 mit dem Nobelpreis für
Literatur ausgezeichneten Lyriker Giorgos Seferis
(1900— 1971). Seferis' Aussage «Homer kenne ich
auswendig» wurde sprichwörtlich.

Gewiss, der Gedanke der Kontinuität darf nicht
strapaziert werden. Es gibt Widersprüche, «Vakua»,
Höhen und Tiefen, Abweichungen von der
Überlieferung und doch Nostalgie nach ihr. Engonopoulos'

durch und durch unkonventionelle, schon wegen der

häufigen Darstellung männlicher und weiblicher
Nacktheit in die byzantinische Tradition scheinbar

gar nicht hineinpassende Bilder weisen doch
«byzantinische» Elemente auf. Der Komponist Iannis Xenakis

(1922-2001) ist «griechisch» und «ungriechisch»
zugleich. Seine elektronische Musik ist nicht geeignet,

ihm bei den Volksschichten seiner Heimat ein
starkes Echo zu verschaffen. Doch schon seine

Nomenklatur (stochastische Musik usw.) weist auf
die tiefe Verbundenheit mit dem hellenischen
Kulturerbe hin. Xenakis ist in gewissem Sinne ein
«einsamer Grieche», wie z.B. auch Nikos Skalkottas

(1904-1949). Dieser hochbegabte Schüler Arnold
Schönbergs vermochte das breite Publikum seiner
Heimat nicht zu gewinnen - dies nicht zuletzt wegen
seines von ihm entwickelten eigenen zwölftönigen
Stils. Dabei war Skalkottas tief in der griechischen
Tradition verwurzelt. Ein Orchesterwerk von ihm

trug denn auch den Titel «Die Heimkehr des Odysseus».

Man sieht: diese Heimkehr kann auch zur
Vereinsamung führen.

«Jeden Tag im Dienste der Ewigkeit»

Griechenland ist stolz auf die Weltberühmtheit des

Filmemachers Theo (Theodoros) Angelopoulos. Die
Atmosphäre seiner Schöpfungen ist ausgesprochen
griechisch. Und dennoch. Als sein in Cannes 1998
gefeierter Film «Die Ewigkeit und ein Tag» in
Griechenland lief, gab es auch Leute, die (wegen der
bewusst langen Einstellungen der Kamera) die
«Langweiligkeit» dieses Meisterwerks beklagten! Im Film
geht es um einen Lyriker aus Thessaloniki, der nur
noch einen Tag zu leben hat und realisiert, dass er bei
seiner Suche nach Vollkommenheit womöglich das

Leben verpasst hat. Die Suche nach Vollkommenheit.
Viele empfinden diese Suche als Egoismus oder
jedenfalls als Lebensuntauglichkeit. Doch sie ist die
conditio sine qua non für das Kreative im wahren Sinn
des Wortes. «Die Ewigkeit und ein Tag». Man könnte
den Titel des Filmes Angelopoulos' paraphrasieren:
«Jeden Tag im Dienste der Ewigkeit.»

Diese Einstellung ist gerade in kritischen Zeiten
wichtig, in denen die grossen «Utopien» erloschen zu
sein scheinen. In Zeiten, in denen man vom «Ende
der Geschichte», vom «Ende der Ideologien», vom
«Ende der Arbeit» und von nicht enden wollenden
weiteren Enden spricht. So ist sogar vom «Ende des

Humanismus» die Rede. Der heftige Streit um die
Rede des Philosophen Peter Sloterdijk über die «Regeln

für den Menschenpark» und die biotechnischen
Entwicklungen veranschaulichen die Tragweite der
Krise. Die Altphilologen fühlen sich oft als

«aussterbende Dinosaurier». Das berührt indes nicht den
wertenden Humanismus, der den Menschen in den

8 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 10



IM BLICKFELD GRIECHENLAND

Mittelpunkt stellt und auf die Wahrung seiner
Würde gerichtet ist. Der wertende Humanismus ist
sowohl ästhetisch als auch ethisch zu verstehen.
Ästhetisch in dem Sinne, dass uns z.B. das homerische

Epos wegen seines Schönheitswertes trotz der

Änderung der gesellschaftlichen Verhältnisse immer
noch Kunstgenuss bietet, wie Karl Marx, der grosse
Bewunderer der hellenischen Antike, entgegen
seinem Historizismus zumindest indirekt einräumen
musste. Ethisch ist der wertende Humanismus als das

Gebot der konsequenten Verfolgung jener Linie zu
verstehen, die etwa von der Geburt der individuellen
und politischen Freiheit im altgriechischen Denken
über den hellenistischen Kosmopolitismus und die

Paarung der Paideia mit der echt christlichen Liebe

wie es scheint, noch immer im Anfangsstadium befindet,

den Übergang von der geschlossenen zur offenen
Gesellschafiso rdn u ng.2 »

Griechisch -
Sprache einer geschwisterlosen Nation?

Obschon der Glaube an die dignitas humana wegen
des Wiederaufflammens religiösen, nationalen oder

sogar rassistischen Fanatismus' erschüttert wird,
gehört die Zukunft jenem lebendigen Humanismus,
der den Kern der hellenischen Kultur ausmacht. Hier
kann die neugriechische Literatur trotz der Schranken

der Sprache (Griechisch ist nicht mehr lingua
franca wie in der Zeit nach dem Feldzug Alexanders

¦^

th
VV

':

"S*

Theo Angelopoulos,
Szenenphoto.

'Landschaft im Nebelt

Topio stin omichli ('Landschaft im Nebeh)
schliesst die 'Trilogie des Schweigens^
ab, die der Filmemacher und Autor Theo

Angelopoulos 1984 mit Taxidista Kithita
(Reise nach Kythera) begann; Angelopoulos

zeigt Griechenland hier von seiner
unwirtlichsten Seite: In dieser Heimat ist
des Bleibens nicht länger. Es gibt keine

Glücksverheissung mehr, das Leben ist
erstarrt; wer das Schlimmste vermutet, ist
gut beraten. Nur den Kindern gelingt es,
sich in eine Utopie zu retten. Der Preis ist
der Verlust ihrer Unschuld - für die Figur
der Voula ist dies durchaus wörtlich zu
nehmen - und ein übergangsloser Eintritt
in die Welt der Erwachsenen, die sie
allerdings noch durch ihre Phantasie zu bereichern

vermögen.

bei östlichen Kirchenvätern (Basileios der. Grosse,

Gregor von Nazianz, Johannes Chrysostomos) zum
multikulturellen Ökumenismus von Byzanz und zu

jenen Grundlagen der neuhellenischen Kultur führt,
die sich mit dem Humanitätsideal vereinbaren lassen.

Mag die «wertfreie» Betrachtung der Antike im
ästhetischen Bereich noch als «unproblematisch»
bezeichnet oder hingestellt werden, so ist sie auf dem
Gebiet der Ethik höchst bedenklich. Die
Hauptursache der Krise des Humanismus besteht darin,
dass im Zuge der Rezeption der griechischen Antike
oft (leider allzu oft) die humane Quintessenz der
hellenischen Leistung ausser Acht gelassen wurde. Es

wurde der im alten Hellas erstmals erfolgte Durchbruch

zur offenen Gesellschaft vergessen. «Wenn wir
sagen, dass unsere abendländische Zivilisation von den

Griechen herkommt, so sollten wir uns vergegenwärtigen,

was das bedeutet. Es bedeutet, dass die Griechen

für uns jene grosse Revolution begonnen haben, die sich,

des Grossen) Entscheidendes leisten. Der griechische
Staatsmann Konstantinos Karamanlis äusserte einmal
im Zusammenhang mit dem EG-Beitritt seines Landes

(1. Januar 1981) die Erwartung, dass Griechenland

aus seiner «ewigen Einsamkeit» heraustrete.
Manche Griechen empfinden heute ihre Sprache als

diejenige einer «geschwisterlosen Nation».
Konstantinos Kavafis (1863—1933), der Eremit von

Alexandrien, hob noch in einem seiner bekanntesten
Gedichte die Verbreitung der hellenistischen Koiné
hervor: «Wir: von Alexandrien, von Antiochien, von
Seleukia, und die zahlreichen Scharen sonstiger Griechen

Ägyptens und Syriens, und die in Medien und die
in Persien und so viel andre Und die Gemeinsprache:

Griechischer Zungenlaut — bis hinein nach
Baktrien trugen wir sie, bis zu den Indern» (Übers, von
Helmut von den Steinen). Elytis wiederum sagte bei
der Entgegennahme des Nobelpreises (1979), dass er
in einer Sprache schreibe, die nur von ein paar Mil-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 10 9



IM BLICKFELD GRIECHENLAND

lionen Menschen gesprochen werde. Er wies indes

gleichzeitig auf das hohe Alter und die Kontinuität
der hellenischen Sprache hin. Elytis betonte, dass

sein Land klein im Raum und endlos in der Zeit sei.
Es sei für einen heutigen griechischen Dichter sehr

schwierig, für seine liebsten Dinge dieselben Worte
zu benutzen, die eine Sappho und ein Pindarverwendeten.

Die jahrtausendelange Tradition verpflichte;
denn die Sprache sei kein blosses Kommunikationsmittel,

sondern auch ein Instrument des Zaubers und
ein Träger moralischer Werte. «Wir stellen jeden Tag

fest, dass wir in einem moralischen Chaos leben.»

In einem Gedicht Elytis' begegnet man dem
vielsagenden Passus: «...Und er denkt an ein verlorenes

3 AU F LAG E

GERHARD FRICK

nm
B

Weltgeschichte
in Zusammenhängen

376 Seiten, ISBN 3-85801-108-8,
Fr. 64.-.

Dr. phil. Gerhard Frick ist

Verfasser vieler Publikationen,

u.a. einer Geschichte des

Freien Gymnasiums Zürich und

einer Schrift zur 700-Jahr-Feier
der Schweiz. Für die «Neue
Zürcher Zeitung» rezensierte er

Werke, die
alle Epochen

der allgemeinen

Geschichte

betreffen.

GERHARD FRICK

Weltgeschichte in
Zusammenhängen

Die «Weltgeschichte in

Zusammenhängen» vermittelt in

überschaubarer Form auch für

Nichthistoriker einen Überblick

über die geschichtlichen

Zeiträume, auf die zurückzuschauen

die Jahrtausendwende

anregt. Das Buch beschränkt

sich auf Geschehnisse, die

miteinander in einem grossen,
kontinuierlichen Zusammenhang

stehen und schliesslich zu

unserer abendländischen Kultur

geführt haben.

Imperium — um der Sprache willen, nicht aus einem
anderen Grunde ...» Hier wird deutlich, dass sich der
Dichter der Unübersetzbarkeit seiner Sprache
bewusst war. Er war sich aber eben auch der Schwierigkeit

bewusst, ein Instrument zu benutzen, das

Homer, Sappho und Pindar in einer nunmehr vergangenen

glorreichen Epoche verwendeten. Elytis war kein
Nationalist. In seinem Wesen und Schaffen war er

jedoch durch und durch hellenisch. Das betrifft
nicht zuletzt sein Verhältnis zu seiner
Heimatsprache. Ein Athener Literaturkritiker sagte es einmal

zugespitzt, aber prägnant: «Elytis ist Angehöriger
der griechischen Sprache, nicht des hellenischen Staates

oder der Nation der Hellenen.»
Auch die Sprache ist also für die heutigen

Griechen Würde und Bürde zugleich.
Gerade mitten im «moralischen Chaos» stellt
sie aber, wie die traditionsreiche hellenische
Kultur überhaupt, gleichzeitig eine grosse
Chance dar. Sie erleichtert den Zugang zum
Erbe Homers. Sie lädt ein, in die humane

Quintessenz der hellenischen Kultur
einzudringen. Der Weg nach Ithaka ist allerdings
dornenvoll. Das gilt erst recht für
diejenigen, die sich das hohe Ziel der Kleidung
eines echt humanen Credos in eine ästhetisch

überzeugende Form setzen.

L/Tl MEIER VERLAG

SCHAFFHAUSEN

In allen Buchhandlungen erhältlich

BESTELLUNG

Bitte senden Sie mir mit Rechnung:

Ex. «Weltgeschichte in Zusammenhängen» à Fr. 64- (+Porto U.Verpackung)

Name/Vorname

Strasse/Ort

Datum/Unterschrift

Einsenden an Meier Buchverlag Schaffhausen, Vordergasse 58, 8200 Schaffhausen
Telefon 052-633 34 51, Fax 052-633 34 54, oder an Ihre Buchhandlung.
www.shn.ch

Pavlos Tzermias, Korrespondierendes Mitglied der
Athener Akademie, ist Verfasser zahlreicher Bücher
über Geschichte, Politik und Kultur Griechenlands
und Zyperns. Er lehrte von 1965 bis 1995 an der
Universität Freiburg i.Ü. und von 1984 bis 1992 auch

an der Universität Zürich. Von 1977 bis 1979 leitete
er das Europäische Kulturzentrum in Delphi. Während

Jahrzehnten war er Griechenland-Korrespondent der
«Neuen Zürcher Zeitung».

1 Vgl. Pavlos Tzermias, Für eine Hellenistik mit
Zukunft, Plädoyer für die Überwindung der Krise des

Humanismus, Universitätsverlag, Freiburg/Schweiz 1998.
2 Karl Raimund Popper, Die offene Gesellschaft und
ihre Feinde, 1. Bd., 6. Aufl., Francke Verlag, München

1980, S. 236.

Der vorliegende Beitrag stützt sich weitgehend auf
folgendes Buch des Verfassers:
Pavlos Tzermias, Die neugriechische Literatur, Homers Erbe
als Bürde und Chance, 2., neubearbeitete und erweiterte
Auflage, A. Francke Verlag, Tübingen und Basel 2001.
Aus den in deutscher Sprache vorliegenden Werken der im
Beitrag erwähnten Dichter Konstantinos Kavafis, Giorgos
Seferis und Odysseas Elytis seien folgende Ausgaben
erwähnt:

Gedichte des Konstantin Kavafis, aus dem Neugriechischen

übertragen und herausgegeben von Helmut von den
Steinen, Suhrkamp Verlag, Frankfurt/Main, o.J.
Konstantinos Kavafis, Das Gesamtwerk, griechisch und
deutsch, herausgegeben und übersetzt von R. Elsie,
Ammann Verlag, Zürich 1997.
Giorgos Seferis, Poesie, griechisch und deutsch, übersetzt

von Christian Enzensberger, Suhrkamp Bibliothek, 1995.
Giorgos Seferis, Sechs Nächte auf der Akropolis, übersetzt
von Asteris Koutoulas, Suhrkamp Bibliothek, 1995-
Odysseas Elytis, To Axion Esti - Gepriesen sei, übersetzt
von G. Dietz, Ciaassen Verlag, München 1996.

10 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 10


	Homers Erbe als Bürde und Chance : Reflexionen über die neugriechische Literatur

