
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 81 (2001)

Heft: 7-8

Artikel: Gönnertum und Wohltätigkeit : ein Phänomen der
Menschheitsgeschichte : aber die ethischen Argumente dafür und
dagegen sind nur schwer fassbar

Autor: Argandoña, Antonio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM BLICKFELD

Antonio Argandona

Gönnertum und Wohltätigkeit
Ein Phänomen der Menschheitsgeschichte - aber die ethischen
Argumente dafür und dagegen sind nur schwer fassbar.

Geschäftsfirmen werden oft von Einzelpersonen oder Institutionen um Schenkungen
und Gaben der unterschiedlichsten Art gebeten. Ein Künstler, der einen Gönner
sucht, ein regionaler Fussballclub in Geldnöten, eine Gemeindeschule, die den

Bau neuer Anlagen oder die Anschaffung von Computern plant, ja selbst ein
Arbeitsloser oder eine arme Witwe gelangen an Firmen oder wohlhabende

Einzelpersonen mit der Bitte um finanzielle Hilfe. Wenn sie dies tun, berufen sie sich
entweder auf ihren angeblichen persönlichen Anspruch auf einen Teil des Reichtums
anderer Individuen oder Institutionen, oder zumindest auf ihr Recht, an die Gefühle
oder moralische Pflicht der Begüterten den Bedürftigen gegenüber zu appellieren.

Firmen sollten sich nicht philanthropisch

betätigen. Es gibt verschiedene Varianten dieses

Einwands. Die bekannteste ist wohl Milton
Friedmans These, wonach es für das Geschäft keine
andere soziale Verantwortung als das Erzielen von
Gewinnen gibt (Friedman, 1962, Kap. 8, siehe
Literaturverzeichnis). Deshalb ist entweder Philanthropie

eine effiziente Art, Gewinne zu erzielen, oder der
verantwortliche Manager sollte darauf verzichten.
Friedman argumentiert tatsächlich so, dass die
Förderung jeglicher sozialer Verantwortung durch das

Geschäft, wenn sie nicht dem Erzielen von Gewinnen
und der Einhaltung der Gesetze dient, ein soziales
Unrecht sei.

Soziale Verantwortung ist ein sehr weitgefasstes
Konzept: In einem gewissen Sinn ist jedes ethische
Verhalten im Geschäftsleben eine Form sozialer

Verantwortung. Ganz besonders unterstreicht Friedman
jedoch jene ausserhalb des Marktes oder gar gegen
ihn gerichteten Formen der Verantwortung, wie die
freiwillige Kontrolle von Preisen und Löhnen, die
Inflationsbekämpfung oder freiwillige
Exporteinschränkungen. Im perfekten Wettbewerb kann eine
Firma diese Aufgabe tatsächlich nicht übernehmen:
Sie hat weder die Mittel noch den Anreiz dazu. Doch
Firmen haben zahlreiche andere Verantwortlichkeiten,

kleine oder grosse, sogar in einem von Wettbewerb

geprägten Umfeld. Die Angestellten müssen als

menschliche Wesen behandelt werden, eine Atmosphäre

der Zusammenarbeit und persönlichen
Entwicklung muss geschaffen werden. Friedman würde
argumentieren, dies sei reines Marktverhalten, das

für andere Überlegungen keinen Platz biete. Dabei
bedeutet es nur, dass diese Liste menschlicher
Motivationen zu stark eingeschränkt ist.

Friedman vertritt auch die Ansicht, dass Manager
keinen Anspruch auf die Macht haben, die wir ihnen
mit einer speziellen sozialen Verantwortung übertragen.

Er meint, dass sie nicht wissen können, welches
ihre Verantwortung ist und dass sie, als private Bürger,

die von den Firmeninhabern — auch sie private
Bürger — ausgewählt werden, nicht qualifiziert sind
zu bestimmen, was das soziale Interesse ist.

Friedman zeigt hier einen individualistischen
Ansatz, indem er die privaten Angelegenheiten vollständig

von den öffentlichen trennt. Erstere wären die
ausschliessliche Aufgabe von Individuen, entweder
einzeln oder assoziiert, wobei dem Staat auf diesem
Gebiet keine Rolle zufällt. Umgekehrt wären öffentliche

Angelegenheiten nur öffentlich, und keine

Privatperson oder Vereinigung wäre berechtigt, sie zu
leiten.

Man kann das Problem jedoch auch anders sehen.

Natürlich gibt es private Angelegenheiten, für die

private Bürger - einzeln oder assoziiert -
verantwortlich sind, so wie es auch öffentliche Dinge gibt,
z.B. die Steuern, die Verteidigung und die
Justizverwaltung, deren sich auch bei einem liberalen,
individualistischen Ansatz der öffentliche Sektor
annehmen muss. Es gibt jedoch auch viele private
Aktivitäten mit sozialen Konsequenzen, in welchen
Individuen ihre soziale Verantwortung wahrnehmen
sollten, denn der Staat wird niemals in der Lage sein,
sie vollständig zu beschützen. Und es gibt auch viele
Formen sozialer Tätigkeiten, die ein Bürger allein
oder in Assoziation mit andern übernehmen kann
oder sollte, dies als Teil seiner gesellschaftlichen
Verantwortlichkeit. Den Managern eine persönliche und
soziale Verantwortung zu übertragen, bedeutet nicht,
das ganze öffentliche Interesse in ihre Hände zu

8 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 7/8



IM BLICKFELD GÖNNERTUM UND WOHLTÄTIGKEIT

legen, sondern nur, ihren Anteil am Gemeinwohl
anzuerkennen.

Die Verwechslung der sozialen Verantwortung des

Individuums oder der Firma mit der öffentlichen
Verantwortung des Staates ist die Folge eines
eindimensionalen Menschenbildes und gibt auch Anlass

zu einer irreführenden Auffassung des Staates. Die
Individualisten beschränken die Rolle des Staates auf
die Ausübung minimaler öffentlicher Dienste:
Verteidigung, Justiz, Aussenpolitik usw. Auf der andern
Seite des Spektrums monopolisiert der kollektivistische

Staat das Gemeinwohl und verhindert dadurch
jegliche soziale Initiative durch Bürger, Firmen und
andere soziale Gruppen. Eine ausgewogenere
Auffassung des Menschen und der Gesellschaft ergibt
eine andere Aufteilung der Funktionen; einzelne oder

zusammengeschlossene Individuen sind für ihr
persönliches Wohl zuständig, jedoch auch für die
Zusammenarbeit zur Aufrechterhaltung ihrer Assoziationen

und des gesamten Staates. Und der Staat sollte
nicht einen Teil des Gemeinwohls fördern, sondern
Einzelinitiativen pflegen, anregen und ausführen in
allem, was für das Gemeinwohl notwendig ist.

Dennoch fällt es schwer zu verstehen, warum ein

Verteidiger nicht nur des freien Marktes, sondern
auch der freien Gesellschaft, wie Milton Friedman,
den Business Managern jede andere Aufgabe im
Unternehmen als jene des reinen Managers verweigert.
Der Grund mag seine These sein, dass jedermann
berechtigt ist, soziale Verantwortung in Form von
Wohltätigkeit und Philanthropie zu üben mit Ausnahme

von Managern von Firmen, da sie nicht Besitzer ihres

Kapitals sind. Dies führt uns zu unserem nächsten

Argument: Wohltätigkeit sollte der Verantwortung
der Aktionäre und nicht der

Manager unterstellt sein.
Das Argument ist gültig,

wenn die Firma nicht eine
andere Persönlichkeit als

jene ihrer Besitzer hat.
Wenn wir jedoch die Firma
als eine Gemeinschaft von
Personen und nicht einfach
als einen Vertrag zwischen
den Kapitalbesitzern und
den Besitzern anderer
Ressourcen auffassen, dann bietet

dies Platz für die

Verantwortung durch die Firma,
welche sich von jener ihrer
Aktionäre unterscheidet. Es

würde uns jedoch vom
Thema abbringen, wenn wir
hier die ethische und recht- Dje Fuggere, ,„ Augsburg (Aufna
liehe Persönlichkeit des Un- fur das Wohl in Not geratener
ternehmens diskutierten. Fugger finanziert.

Dennoch können Wohltätigkeit und Philanthropie

auch den Firmen angemessene Tätigkeiten sein,
und zwar dann, wenn ein ausdrücklicher oder
stillschweigender Konsens darüber besteht, dass die

Manager die Verwalter dieser Tätigkeiten sind. Dafür
gibt es viele Beispiele: In manchen Familienunternehmungen

werden die Mittel über eine Stiftung
philanthropischen Tätigkeiten zugeführt; in der
Verwaltung von Philanthropie können auch Grössenvor-
teile (economy ofscale) genutzt werden; die Ausübung
von Wohltätigkeit durch die Besitzer kann für das

Unternehmen auch Folgen haben (indem sie

beispielsweise Namen oder Prestige desselben auf- oder
abwertet) usw.

Es gibt jedoch noch ein anderes ethisches Argument

dafür, dass die Manager zumindest einige
Aufgaben der Kapitalgeber übernehmen. Was immer die
sozialen Verantwortlichkeiten von Kapitalgebern
sind, so haben wir sehr bedeutende Änderungen
darin festgestellt, wie die Kapitalbesitzer diese
annehmen oder ablehnen. Die Entwicklung und
Ausdehnung von Finanzmärkten, deren spekulative
Dimension, die wachsende Bedeutung von
Kollektivinvestitionen, der Boom bei den Mergers und
Acquisitions sowie die Suche nach ausgeglichenen
Portfolios ohne Rücksicht auf deren spezifische
Zusammensetzung — dies sind verschiedene Gründe für
die Veränderung in der traditionellen Beziehung
zwischen Besitz und Kontrolle. Dies ist ein guter Grund,
um den Firmen bzw. ihren Managern eine spezielle
Rolle bei der Beschlussfassung in Fragen der
Wohltätigkeit zuzuweisen. Dennoch ist Friedmans
Einspruch bezüglich der Rechte der Besitzer heute mehr
als früher Rechnung zu tragen, da die traditionelle

**£^^
f2 IS*'

fr 2¦n

&r-
&

Zj-,

hme aus den Fünfzigerjahren). Ausdruck privater Verantwortlichkeit
Menschen. Die Siedlung wurde 1510 fertiggestellt und von Jakob

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 7/8



IM BLICKFELD GÖNNERTUM UND WOHLTÄTIGKEIT

Beziehung zwischen dem wachsamen Kapitalgeber
und dem fügsamen Manager vielleicht nicht mehr
länger gültig ist.

Kehren wir nun zu unserem Hauptthema und zu
anderen Varianten als jenen Friedmans zurück. Eine
davon lautet, dass von Unternehmen geübte
Philanthropie der Vergangenheit angehört, einer Zeit also,
in der Armut und Not der Allgemeinzustand des

Grossteils der Bevölkerung war. Die Vermögensunterschiede

waren damals so gewaltig, dass es unmöglich

war, eine Verpflichtung zur Hilfe zu leugnen. In
unserer Überflussgesellschaft jedoch, wo der Staat
sich der Bedürftigen annimmt, wäre dies nicht so

eindeutig.
Dieses Argument gründet auf einer engen Definition

von Bedürftigkeit und Armut und ist nur auf die
reichen Länder der Welt anwendbar, und selbst in
diesen gibt es viele Situationen der Not. Wenn wir
zudem dafür sind, dass Individuen oder Firmen ihren
Teil an Verantwortlichkeit am Gemeinwohl zu tragen
haben, dann spielt auch die private Wohltätigkeit
eine Rolle. Und was ist mit dem Sponsoring von
Künsten, Kultur, Wissenschaft, Sport usw., das nicht
vom Wohlfahrtsstaat übernommen werden kann?

Ein dritter Standpunkt lautet, Schenkungen seien

immer eine Art von Gier, Stolz und Machtstreben.
Der Schriftsteller John Steinbeck notiert dazu: «In
unserer Liste der falschen Tugenden ist die des Schenkens

die am meisten überschätzte. Geben baut das Ego des

Spendenden auf, macht ihn überlegen, höher und grösser

als den Empfänger. Fast immer ist Geben ein
eigennütziges Vergnügen, und in vielen Fällen eine
geradezu zerstörerische und üble Sache. Man braucht sich

nur jene Finanzhaie vor Augen zu halten, die zwei
Drittel ihres Lebens damit verbringen, ein Vermögen

aus den Eingeweiden unserer Gesellschaft herauszuzerren

und den letzten Drittel damit, es wieder hineinzustopfen.

Es reicht nicht, anzunehmen, ihre Philanthropie

sei eine Art schüchterner Wiedergutmachung oder
ihr Wesen verändere sich, wenn sie genug gerafft haben.

Eine solche Natur hat nie genug und ändert sich auch
nicht so bereitwillig. Ich meine, der Impuls sei in beiden

Fällen derselbe. Denn Geben kann das gleiche
Uberlegenheitsgefühl verschaffen wie Nehmen, und
Philanthropie kann eine andere Form von seelischem

Geiz sein. »

Diese Beschreibung mag in vielen Fällen zutreffend

sein. Diese Gefühle und Haltungen jedoch
jedem Gönner zuzuschreiben, wäre völlig falsch.
Zudem ist Geben eine gute Sache und entspricht der
menschlichen Natur. Die persönlichen Ziele und
Umstände des Gebers mögen das Ethos, jedoch nicht
den allgemeinen abstrakten Wert ihrer persönlichen
Handlungen verändern.

Manchmal argumentieren die Kritiker der
unternehmerischen Philanthropie und des Stiftungswe¬

sens, dass diese eine starke politische Tendenz hätten
— entweder in linker oder rechter Richtung, je nach
der Position des Exponenten. Und schliesslich kann
Philanthropie - besonders in Form von Stiftungen -
dazu benützt werden, politische Macht auszuüben
oder die öffentliche Meinung zu beeinflussen,
gesellschaftlichen Wandel zu bewirken usw. Die vorausgehenden

Überlegungen über Tugend oder Laster des

Schenkens wären hier anwendbar.

Eine spezielle ethische Begründung
unternehmerischer Philanthropie ist nicht erforderlich

Es gibt Experten, die Sponsorentum oder Geberschaft

als einen Bestandteil der normalen Geschäftstätigkeit

eines Unternehmens auffassen, sodass sich
das generelle ethische Geschäftskonzept auf sie
anwenden liesse. Dies wäre dort der Fall, wo
Philanthropie sich mit einer Art von Öffentlichkeitsarbeit
oder Werbung deckt, was vermutlich in manchen

Sponsoring-Aktivitäten der Fall ist. Nun gibt es aber

auch viele Fälle von Schenkungen, ohne dass für die
Firma irgendein besonderer Nutzen wirtschaftlicher
Art herausschauen würde. Dies bedeutet, dass der ethische

Ansporn zu solchem Tun anderswo zu suchen ist.
Andere meinen, Philanthropie sei nichts anderes

als die Ausübung persönlicher Freiheit im Gebrauch
des Reichtums, weshalb eine ethische Begründung
nicht erforderlich sei. Dies mag ein weiteres Argument

sein, und vermutlich ein starkes, wenn man das

private Spendewesen vor der Intervention des Staates

verteidigen will. Da jedoch die Verantwortung der

notwendige Begleiter der Freiheit ist, bedeutet die
besondere Freiheit, den Reichtum zu benützen, auch
eine besondere Verantwortung, wie dies von Andrews

hervorgehoben wird (Andrews, 1967, S. 6, siehe

Literaturhinweise). Dabei haben wir zu prüfen, ob
Geschäftsfirmen andere Verantwortungen haben als

Individuen, und zwar aufgrund ihrer Macht, ihrer
Fähigkeit, der Trennung zwischen Besitz und
Management usw.

Philanthropie ist ein Mittel, um der Gesellschaft

zurückzugeben, was immer die
Unternehmung von ihr erhalten hat

Friedman behauptet zwar, das Geschäft kenne keine
soziale Verantwortung, doch anerkennt er Ausnahmen:

die Fälle von Monopolen, Oligopolen oder
jegliche Art unlauteren Wettbewerbs. Dies deshalb, weil
die Firma, wenn sie die Preise kontrolliert, die
Möglichkeit hat, zusätzliche Gewinne durch
Lieferbeschränkungen zu erzielen. In diesem Fall könnte es

gerechtfertigt sein, Schenkungen zu tätigen, um der
Sozietät wenigstens einen Teil dieser Gewinne
zurückzugeben.

10 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 7/8



IM BLICKFELD GÖNNERTUM UND WOHLTÄTIGKEIT

Im Allgemeinen können Firmen, aber auch

Privatpersonen, eine «Billigkeitsschuld» oder Verpflichtung

zur Fairness haben, die darin besteht, der
Gesellschaft die Erträge, die ertragsähnlichen
Eingänge, das extern Erwirtschaftete, Möglichkeiten, die
ihnen zuteil werden, zurückzugeben, wobei Menge
und Herkunft gewöhnlich unbekannt sind. Zum
Beispiel kann die hohe Produktivität der Arbeiter, welche

den Errungenschaften der öffentlich finanzierten
Schulung zu verdanken ist, den Firmen zusätzliche
Gewinne verschaffen. Dennoch müssen dagegen
verschiedene Einsprüche erhoben werden. Erstens sind
diese Sondergewinne meistens vorübergehend, weil
die Arbeiter, die Träger anderer Faktoren oder der
Steuereinzieher sie langfristig wieder einfangen.
(Ausnahmen hierzu sind der Firma oder dem
Kapitalbesitzer direkt zugesprochene Erträge.) Zweitens
werden der Firma auch Lasten oder soziale Kosten

aufgebürdet, von denen die erwähnten Billigkeitsschulden

entlastet werden müssen. Drittens ist der

genaue Betrag dieses «extern» Erwirtschafteten
unbekannt, desgleichen seine Herkunft und Art. Und
viertens gibt es viele Arten, diese zusätzlichen
Gewinne der Sozietät zurückzugeben, und die Gönnerschaft

ist nur eine davon. Dennoch ist das Argument,
der Gesellschaft die ihr nicht bezahlten Gewinne
zurückzuerstatten, als ethische Begründung der

Philanthropie ein starkes.

Soziale und religiöse Motive

In vielen Traditionen wie der griechischen,
römischen, jüdisch-christlichen ist der Mensch nicht ein
isoliertes Einzelwesen, sondern Teil einer sozialen
Gemeinschaft. Deshalb besteht eine starke Verbindung

zwischen den Menschen, welche eine soziale

Verantwortung jeder Person gegenüber anderen oder
der Gesellschaft selbst schafft. Dies bedeutet nicht,
dass eine Person ihre Freiheit und Selbstverwirklichung

für die Sache anderer opfern sollte, sondern
dass ihre Freiheit und Selbstverwirklichung zusammen

mit anderen Menschen zu verwirklichen wäre.
Zum Wohl der Gesellschaft beizutragen ist dabei
nicht eine von aussen auferlegte Pflicht — der Preis,
den wir dafür zu bezahlen hätten, dass wir in der
Gesellschaft leben, wie in den Vertragstheorien vorgesehen

-, sondern Teil unserer Selbstverwirklichung,
etwas, was ich im weitesten Sinn als Teil meines
persönlichen Interesses tun sollte. Dies hat viel mit
Ethik zu tun und ist auch eine der Grundlagen des

Gönnertums und der Wohltätigkeit.
Die Philanthropie kann in der Tat ein Mittel dazu

sein — jedoch nicht das einzige, um zum Gemeinwohl
beizutragen. Dies ist sehr weit von der gleichmache-
rischen Gesellschaft entfernt, wo der Staat in allen
Lebensbereichen einschreitet, und auch ganz anders

als die von den Ökonomen des freien Marktes
kritisierte Politik. Wenn ich das Glück habe, im zwanzigsten

Jahrhundert in einer Gesellschaft des Westens

geboren worden zu sein und mich eines — nicht eigenem

Verdienst zu verdankenden — hohen
Lebensstandards erfreue, meine ich, dass ich mindestens
einen Teil meines Vermögens und /oder Einkommens

der Gesellschaft oder bedürftigen Einzelmenschen

zur Verfügung stellen sollte. Ich kann dies auf
verschiedene Arten tun und bestimmt nicht durch
Besteuerung, Verstaatlichung oder andere Formen der
staatlichen Intervention. Zum Beispiel kann ich mein

Vermögen so anlegen, dass es Reichtum, Beschäftigung

und Chancen für andere Menschen schafft, wobei

ich die Kontrolle über mein Vermögen behalte
und den Ertrag auf meine Investitionen erhalte,
sodass das Einkommen für meine Familie gesichert ist.

Eine naheliegende Art, mein Vermögen in den
Dienst anderer Menschen und der Gesellschaft zu
stellen, ist Wohltätigkeit, Philanthropie und Schenkung.

Dies ist eine Art, auf welche die Firmeninhaber

— und auch die Manager, zugunsten der Besitzer
und der anderen Anteilsinhaber - zum Gemeinwohl
beitragen können, indem sie bedürftigen Menschen
helfen, Kultur, Kunst, Sport und soziale Anlässe

sponsern, Forschung und Schulung fördern,
gemeinnützige Initiativen unterstützen usw. Dies ist
nicht der einzige Beitrag der Firma an das Gemeinwohl,

denn die Güterproduktion und die Erbringung
von Leistungen, die der Gesellschaft nützlich sind,
die Schaffung sinnvoller Arbeitsplätze, die Förderung

ihrer Angestellten, die Erzielung von Mehrwert,
die Einhaltung der Gesetze usw., stellen andere
Formen der Ausübung von gesellschaftlicher Verantwortung

dar.
Wenn jeder Mensch und jede Gesellschaft -

Geschäftsfirmen inbegriffen — eine vielfältige
Verantwortung gegenüber dem Gemeinwohl haben, sollen
sie berechtigt sein, die spezifische Weise
auszuwählen, wie sie dazu beitragen möchten. Individuen
und Firmen können Schulen, Universitäten, den

Sport und die Künste unterstützen, aber sie können
nicht die Armee des Landes aufbauen, das Departement

für auswärtige Angelegenheiten organisieren
oder Recht sprechen. Dies sind Aufgaben des Staates,
der eine spezielle, aber andere Rolle mit dem gleichen
sozialen Ziel zu spielen hat.

Es gibt hierfür noch andere Argumente: zum
Beispiel kann private Philanthropie dazu beitragen, die
Rolle und die Intervention des Staates zu reduzieren,
die freie Initiative zu gewährleisten, den Geist der
Freiwilligkeit aufrecht zu erhalten usw. Diese Argumente
ergeben keine neuen Rechtfertigungen für die ethische

Begründung des Spendewesens, aber sie tragen zur
Besorgnis über den Rückzug der Privatinitiative bei,

wenn immer die staatliche Intervention zunimmt.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 7/8 11



IM BLICKFELD GÖNNERTUM UND WOHLTÄTIGKEIT

Jede Religion, von den alten Ägyptern und dem
Brahmanismus bis zum Mohammedanismus, vom
Judaismus und Konfuzianismus bis zum Christentum,

hat irgendwelche Gebote der Barmherzigkeit
und Wohltätigkeit, nicht nur als äusserliches Verhalten,

sondern als echte persönliche Einstellung. Die
religiöse Motivation ist bei manchen Personen
übergeordnet — und dementsprechend auch bei Firmen.
Dennoch fügt die religiöse Motivation lediglich den
erwähnten rationalen ethischen Grundlagen eine
neue — und sehr wichtige — Dimension hinzu.

Philanthropie und Besteuerung

Verschiedene Studien über das Spendewesen kommen
zum Schluss, dass ein bedeutender Anteil des Geldes,
welches das Unternehmertum philanthropischen
Tätigkeiten und Stiftungen zukommen lässt, durch
die daraus entstehenden Steuervorteile begründet ist.
Heisst dies, dass der wahre Grund der Philanthropie
in einer Lücke des Steuergesetzes zu finden ist?

Vom ethischen Standpunkt aus hängt dieses Argument

mit den bereits erwähnten zusammen. Wenn
Firmen die Pflicht - und das Recht - haben, durch
Schenkungen zum Gemeinwohl beizutragen, und
wenn sie dadurch dem Staat diesbezügliche Pflichten
abnehmen, scheint es ethisch gesund zu sein, ihnen
gewisse Steuervorteile zu gewähren.

Auch wenn dies akzeptiert wird, bleiben immer
noch einige ethische Probleme, die mit der gerechten

Behandlung des Spendewesens im Steuergesetz
zusammenhängen. Das Niveau der Steuergutschriften
oder -abzüge muss in einem richtigen Verhältnis zur
Beitragsleistung an das Gemeinwohl stehen (wie kann
dies jedoch gemessen werden?); es muss sowohl den
verschiedenen Spendern wie auch den Verwendungszwecken

des Geldes gegenüber fair sein; es muss mit
der Freiheit des Gebers vereinbar sein, jedoch ebenfalls

die Interessen der Gesellschaft (sind es

Regierungsinteressen?) sowie das Kontrollrecht
berücksichtigen; es muss den Gebrauch des Spendewesens

zum Zwecke der Steuerumgehung verhindern usw.

Literaturhinweise
Andrews F. E. (ed)., Twenty Viewpoints, New York, 1967.
Rüssel Sage Foundation 1967.
Andrews F. E., Foundations, International Encyclopaedia of
Social Sciences, London, MacmiUan 1968.
Carnegie, A., The Gospel of Wealth, and Other Timely, 1962.
Essay, Cambridge, Ma.: Belknap Press, 1962 (Artikel
geschrieben, 1886-1892).
Friedman, M., Capitalism and Freedom, Chicago, University of
Chicago Press 1962.
Gray, J., Public goods and the limits of liberty, 1986, ein
der Generalversammlung der Mont Pèlerin Gesellschaft,
St. Vincent, Italien, vorgestellter Bericht.
Punters or Proprietors? A Survey of Capitalism, The Economist,
May 5, 1990.
Ross, A. D., Philanthropy, International Encyclopaedia of Social
Sciences, London, Macmillan 1968.

Antonio Arcandona, geboren 1943 in Barcelona, ist ordentlicher
Professor für Wirtschaftsethik an der Universität Navarra; Direktor

der 'Revista de Antiguos Alumnos (IESE); Mitglied der Mont
Pèlerin Society und der International Chamber of Commerce, Paris.

TITELBILD

<r
a

f-

Paul Klee (1879-1940); Engel bringt das

Gewünschte, nach 1915/29, 1920, 91;
Lithographie, 1. Zustand; 19,6 x 14,5 cm;
Paul Klee-Stiftung, Kunstmuseum Bern,
Inv.-Nr. G 60.

Engel der Wandlung
Zu Titelbild und Illustration des Dossiers

Cngel versprechen Rettung. Engel sind in ihrer Dies- und Jenseitigkeit
Wesen, auf die in Not geratene Menschen ihre Ängste und Hoffnungen

projizieren. Engel sind für jedermann erreichbar und anrufbar, denn sie verlangen kein
Geld, keine Gegenleistung. Als unentgeltlich Helfender erreicht der Mensch seine
eigentliche Bestimmung, und zugleich wird ihm die UnvoUkommenheit seiner Spezies
bewusst. Paul Klee fing an, Engel zu malen, nachdem er 1937 erfahren hatte, dass er
an einer unheilbaren Krankheit litt. Auf sie projizierte er eine existenzielle
Übergangserfahrung, jenen Zwischenbereich zwischen Leben und Tod. Anfangs ging es
Klee beim Zeichnen der Engel um den Ausdruck dieser Brückenerfahrung, auch um
die Überbrückung des Bruchs zwischen weltweiter Anerkennung und Diffamierung
seiner Kunst durch die Nationalsozialisten. In seinen Engeln sucht Klee jene trans-
zendierenden Kräfte zu binden, die ihn anrühren und, bei der dynamischen
Strichführung in ihrer jeweiligen Intention wahrnehmbar, ihn zur Transformation treiben.
Mit Verwunderung, Verlegenheit, mit Staunen und zuweilen auch mit Verzweiflung
nimmt er den Transformationsprozess an sich selbst und in sich selbst wahr. Bei
diesem Prozess hilft ihm sein untrüglicher Sinn für Humor, der vom Ursprung her ein
Sinn dafür ist, sich selbst in all seinen Entwicklungsnöten aus einem Schritt Distanz
zu betrachten. Dass Engel göttliche Schönheit ausstrahlen können, ist Klees Thema
nicht. Sie haben aber eine Stimmigkeit in Proportion und Linienführung, die einem
zum Erstaunen und Lächeln bringt. Es ist die Leichtigkeit eines Linientanzes, der
tiefe Leiderfahrungen enthält und sie zugleich übersteigt und transzendiert.

Michael Wirth

Quelle: Ingrid Riedel, Engel der Wandlung. Die Engelbilder Paul Klees, Herder/ Spektrum,
Freiburg, Basel, Wien, 3. Auflage 2000.

12 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 7/8


	Gönnertum und Wohltätigkeit : ein Phänomen der Menschheitsgeschichte : aber die ethischen Argumente dafür und dagegen sind nur schwer fassbar

