
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 81 (2001)

Heft: 5

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR
BPP^^

Ludger Lutkehaus,
geboren 1943,
Professor in der Neueren

Germanistik, Gastprofessor

an amerikanischen

und deutschen
Universitäten, lebt in

Freiburg i. Br. 1979

Sonderpreis der
Schopenhauer-Gesellschaft.

1996 Preis für Buch

und Kultur. 1997 Max

Kade Distinguished
Visiting Professor an

der University of
Wisconsin-Madison.

Erotisch-philosophische Lichtspiele
Der Briefwechsel zwischen Hannah Arendt und Martin Heidegger.
Zu Heideggers 25. Todestag am 26. Mai

« Willst Du diesen Sonntag
Abend zu mir kommen? Ich lebe in der
Freude dieser Stunden. Komm gegen 9 Uhr!
Wenn freilich die Lampe in meinem Zimmer
brennt, dann bin ich durch eine Besprechung

abgehalten. In diesem Fall komme

am Mittwoch um dieselbe Zeit... Ich bin
mehr Beamter als Mensch. Umsomehr freue
ich mich aufein Ausruhen mit Dir.»

Ein halbes Jahr später — es ist Winter
1926 — wird das gegensätzliche Signal
verabredet:

«Ich würde mich sehr freuen, wenn Du
heute (Samstag) Abend 3U 9 zu mir kämest.
Wenn das Licht in meinem Zimmer brennt,
bin ich zu Hause. »

Wer da sein Liebeslicht leuchten liess in
der Finsternis, war ein bald weltberühmter
Philosoph. Der Ort der erotischen
Konspiration: die kleine Universitätsstadt
Marburg, wo er seine erste Professur innehatte.
Sein Name: Martin Heidegger. Er war zu
diesem Zeitpunkt 36 Jahre, verheiratet,
Vater von zwei Söhnen. Die Hoffnung war
berechtigt, dass er schon bald auf berühmtere

Lehrstühle berufen werden würde —

wenn nichts Ehrenrühriges die Karriere
und den bürgerlichen Frieden trübte.
1928, nach der Veröffentlichung seines

Hauptwerkes «Sein und Zeit», wurde er
tatsächlich auf den renommierten Lehrstuhl

seines Lehrers Edmund Husserl nach

Freiburg berufen. 1933 betrieb er als

nationalsozialistischer Freiburger Rektor die

Gleichschaltung der Universität. Nach
dem Krieg erhielt er Lehrverbot, das 1951
wieder aufgehoben wurde. Philosophisch
und politisch umstritten blieb er bis zu
seinem Tod 1976 und darüber hinaus.

Die Geliebte, der die Marburger
Lichtsignale galten, war eine erst 18jährige
jüdische Studentin, drei Jahrzehnte später
nicht weniger berühmt als ihr Lehrer
und Liebhaber. Ihr Name: Hannah Arendt.

Folgt man einem ihrer Briefe aus dem

Anfang der fünfziger Jahre, so war sie für
Heidegger die Leidenschaft seines Lebens.
1926 verliess sie Marburg, um bei Karl

Jaspers in Heidelberg, im Wintersemester
darauf bei Edmund Husserl in Freiburg zu
studieren. 1929, nach ihrer Promotion,
heiratete sie den Philosophen Günther
Stern, heute besser als Günther Anders
bekannt. 1933 emigrierte sie nach Paris.
Während Heidegger als Rektor agierte,
versuchte sie im Auftrag der zionistischen
Jugendorganisation Kinder nach Palästina

zu retten. 1940, nach der Scheidung ihrer
ersten Ehe, ging sie mit dem antifaschistisch

engagierten Philosophen Heinrich
Blücher eine zweite Ehe ein. 1941

emigrierten die beiden in die USA. Mit ihren

grossen Büchern «Elemente und
Ursprünge totaler Herrschaft», 1951 erschienen,

1958 mit «Vita activa oder Vom
tätigen Leben» gewann Hannah Arendt
als politische Philosophin weiterhin
Aufmerksamkeit. Die politische Rolle Heideggers

sieht sie scharf, manchmal überscharf.
Und doch hält sie der Beziehung die Treue.
Wie sehr, ist an dem vor drei Jahren
veröffentlichten Briefwechsel zwischen ihr und
Heidegger abzulesen.

Wie die Liebesbeziehung selbst waren
Teile dieses Briefwechsels schon seit einiger

Zeit bekannt. Hannah Arendts
Biographin Elizabeth Young-Bruehl, Elzbieta
Ettinger in ihrer über Gebühr
moralisierenden Paar-«Geschichte» und die
excellente Heidegger-Biographie von Rüdiger
Safranski haben die Briefe bereits nutzen
können. Aber die Gesamtpublikation ist
doch ein Ereignis. Die Herausgeberin
Ursula Ludz hat den Briefwechsel detailliert
kommentiert. Für eine angemessene
Einschätzung sind freilich andere
Korrespondenzen unersetzlich, vor allem die von
Hannah Arendt mit ihrem Mann Heinrich

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 5



KULTUR HEIDEGGER/ARENDT

Blücher, mit ihrem Lehrer und Freund
Karl Jaspers; auf Seiten Heideggers die

Korrespondenz mit Jaspers und Heideggers

Freundin Elisabeth Blochmann.

Philosophisch, literarisch und

politisch - ein bedeutendes
biographisches Dokument

Beziehung und Briefwechsel durchlaufen
mehrere Phasen — von insgesamt drei
«Hoch-Zeiten» zu sprechen, wie es die

Herausgeberin tut, ist wohl etwas zu

euphorisch formuliert und auch gelinde
überdramatisiert. Die erste Phase, in der
Tat zu Beginn eine Hoch-Zeit, datiert von
der leidenschaftlichen Marburger
Liebesbeziehung seit Februar 1925 bis zum
vorläufigen Abbruch im Winter 1932/33.
Nach der Wiederbegegnung im Februar
1950 bleibt die nun um Heideggers Frau

Elfride erweiterte Konstellation labil. Von
1952 bis 1967 kommt es erneut zu keiner
persönlichen Begegnung. Erst danach
mündet alles in ruhigere und verlässlichere,

aber auch distanziertere Bahnen
ein. Der Briefwechsel und die ihm
beigefügten Zeugnisse sind vorab ein biographisches

Dokument ersten Ranges für zwei
bedeutende Gestalten dieses Jahrhunderts.
Philosophisch und auch literarisch ist der
Briefwechsel deswegen wichtig, weil er
neben vertrauten Heidegger-Philosophemen
etliche der bisher weniger bekannten
Gedichte Heideggers und Arendts enthält.
Allerdings haben auch hier die genannten
anderen Briefwechsel-Editionen und die

Biographien vorgearbeitet. Die politische
Bedeutung des Briefwechsels liegt darin,
dass er, auch und gerade da, wo er alles
Politische auszusparen scheint, eine Art von
Kommentar zu Heideggers nationalsozialistischem

«Irrtum» ist, zu dem Milieu, in
dem seine Anschauungen sich bildeten, zu
den Attitüden, die er als Mann, als

Professor, als Rektor, als Mitverantwortlicher,
wenn auch nicht Mittäter, favorisierte.
Etwas plakativ gesagt: Die sehr politisch
denkende jüdische Philosophin begegnet
dem sich a-, wenn nicht überpolitisch
verstehenden Seinsdenker. Insgesamt verbindet

der Briefwechsel alle diese Aspekte zu
einer Duographie mit epochalem Hintergrund,

mit einem modifizierten Hegel-
Wort gesagt, der Briefwechsel zeigt «die

Zeit, nicht in Gedanken, sondern in der

Martin Heidegger
um 1920, aus dem

besprochenen Band.

© Dr. Hermann

Heidegger.

%

Etwas plakativ

gesagt: Die

sehr politisch
denkende

jüdische

Philosophin

begegnet

dem sich a-,

wenn nicht

überpolitisch

verstehenden

Seinsdenker.

Geschichte einer Liebe erfasst». Eine
Jahrhundertliebe — wie die fast gleichzeitig
begonnene, aber anders geartete zwischen
Simone de Beauvoir und Jean-Paul Sartre.

Das Denken als Faszinosum

In ihrer Rede zum 80. Geburtstag Heideggers

am 26. September 1969 hat Hannah
Arendt aus der Rückschau der 62jährigen
beschrieben, was sie am noch jungen
Heidegger so anzog, dass es sie schliesslich
in seine Arme trieb:

«Meine Damen und Herren!
Martin Heidegger ist heute achtzig Jahre alt undfeiert
mit dem achtzigsten Geburtstag das fünfzigjährige
Jubiläum seiner öffentlichen Wirkung als Lehrer... Lassen

Sie mich... mit diesem Anfang in der Öffentlichkeit
beginnen, nicht mit dem Jahre 1889 in Messkirch,
sondern mit dem Jahre 1919, dem Eintritt des Lehrers in
die deutsche akademische Öffentlichkeit an der Universität

Freiburg. Denn Heideggers Ruhm ist älter als die

Veröffentlichung von <Sein undZeit> im Jahre 1927...
Um diesen Ruhm war es seltsam bestellt... Da war
kaum mehr als ein Name, aber der Name reiste durch

ganz Deutschland wie das Gerücht vom heimlichen
König... Wen denn erreichte das Gerücht, und was sagte
es? Es gab damals, nach dem ersten Weltkrieg, an der
deutschen Universität zwar keine Rebellen, aber ein
weitverbreitetes Unbehagen an dem akademischen Lehr-
und Lernbetrieb in all den Fakultäten, die mehr waren
als blosse Berufsschulen, und bei all den Studenten, für
die das Studium mehr bedeutete als die Vorbereitung
auf den Beruf. Philosophie war kein Brotstudium,
schon eher das Studium entschlossener Hungerleider,
die gerade darum recht anspruchsvoll waren Die

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 5 47



KULTUR HEIDEGGER/ARENDT

Universität bot ihnen gemeinhin entweder die Schulen
— die Neu-Kantianer, die Neu-Hegelianer, die Neo-
Platoniker usw. — oder die alte Schuldisziplin, in der

Philosophie, säuberlich in Fächern aufgeteilt als

Erkenntnistheorie, Ästhetik, Ethik, Logik und dergleichen,

nicht so sehr vermittelt als durch bodenlose

Langeweile erledigt wurde. Gegen diesen eher gemütlichen
und in seiner Weise auch ganz soliden Betrieb gab es

damals, noch vor dem Auftreten Heideggers, einige
wenige Rebellen; es gab, chronologisch gesprochen, Husserl
und seinen Ruf <Zu den Sachen selbst), das hiess: <Weg

von den Theorien, weg von den Büchern»... Was diese

Wenigen miteinander gemeinhatten, war — um es in
Heideggers Worten zu sagen —, dass sie (zwischen einem

gelehrten Gegenstand und einer gedachten Sache>

unterscheiden konnten, und dass ihnen der gelehrte
Gegenstand ziemlich gleichgültig war. Das Gerücht
erreichte damals diejenigen, welche mehr oder minder
ausdrücklich um den Traditionsbruch und die 'finsteren

Zeiten*, die angebrochen waren, wussten, die daher
die Gelehrsamkeit gerade in Sachen der Philosophie für
ein müssiges Spiel hielten Das Gerücht, das sie nach

Freiburg zu dem Privatdozenten und etwas später nach

Marburg lockte, sagte, dass es einen gibt, der die
Sachen, die Husserl proklamiert hatte, wirklich erreicht,
der weiss, dass sie keine akademische Angelegenheit
sind, sondern das Anliegen von denkenden Menschen
Das Gerücht sagte es ganz einfach: Das Denken ist
wieder lebendig geworden, die totgeglaubten Bildungsschätze

der Vergangenheit werden zum Sprechen
gebracht... Es gibt einen Lehrer; man kann vielleicht das

Denken lernen.»

Anders, aber nicht weniger gross die
Faszination der 17 Jahre jüngeren Hannah
Arendt für Heidegger. Eine überaus
anziehende, hochbegabte Studentin begegnete

^

«À

v

Die

erotischphilosophische

Gesamtkonstellation

ist freilich

nicht ohne

unfreiwillige

Selbstironie,

je heftiger
der

philosophische

Liebhaber

sich

gebärdet.

Hannah Arendt um

1925, aus dem

besprochenen Band.
© Hannah Arendt Literary

Trust, New York.

ihm hier. Er liebt den Glanz ihrer Augen,
ihre Schönheit, ihre Aura von Intelligenz
und Melancholie. Sie war das Gegenteil
eines akademischen Blaustrumpfes, ganz
und gar von der Leidenschaft für die Sache

und die Person, die Philosophie und den

Philosophen erfüllt. Sie war das «schöne

und wunderbare Mädchen aus der Fremde»,

paradoxerweise nach einem wohlvertrauten

Schiller-Gedicht so genannt.
In seinem ersten Brief vom 10. Februar

1925 macht Heidegger der edlen Einfalt
und schlichten Grösse des «Mädchens» wie

später dem «Kind» und der «Heiligen» seine
Avancen. Der Brief ist charakteristisch für
die Verbindung von Tonlagen, die in
«cooleren» Zeiten pathetisch, schwülstig, wenn
nicht kitschig wirken müssen, mit
konventionellsten Vorstellungen über die Rolle der
Geschlechter und des «fraulichen Wesens»

«dienende Liebe». Schon wenige Tage später
hat die Leidenschaft triumphiert.

Eigenwillige Illumination

In den folgenden Monaten kommt es zu
einem ebenso abenteuerlichen wie
geschickt organisierten Liebesleben. Die
Verabredungen in Haus und Wald, an Bänken
und Bäumen, zeugen von beträchtlicher
Zielstrebigkeit. Und Hannah Arendt
akzeptiert, noch gänzlich widerspruchslos,
das erotische und bürgerlich-familiäre
Doppelleben, das den Schein wahrt und
doch nicht auf die Liebe verzichtet.

Die erotisch-philosophische
Gesamtkonstellation ist freilich nicht ohne
unfreiwillige Selbstironie, je heftiger der

philosophische Liebhaber sich gebärdet.
Heidegger hatte Hannah Arendt erstmals in
seiner Vorlesung über Piatons Dialog
«Sophistes» wahrgenommen, jenem schwierigen,

aber überaus lohnenden Werk, das mit
der Figur des Sophisten, des geschäftsmäs-
sigen Rhetorikers und Wahrheitsverkäufers,
Wahrheit und Lüge, Sein und Nichtsein
und vor allem das Sein und Nichtsein des

Scheins zum Thema hat. Und Piatons

Lichtmetapysik hatte in den konspirativen
Marburger Lichtsignalen, in denen Heidegger

sein Licht mal leuchten, mal nicht
leuchten liess, eine eigenwillige Illumination

gefunden. Der Philosoph der
«Eigentlichkeit», der als «Unverborgenheit»
verstandenen Wahrheit, des «Ganzseinskönnens»

im Vorlaufen des Daseins zum Tode,

48 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 5



KULTUR HEIDEGGER/ARENDT

der Kritiker des «Geredes», der «VerfaUenheit»

des Daseins an das «Man», spaltete da

auf eine ziemlich uneigentliche, ziemlich
verborgene, eben dem bürgerlich-reputier-
lichen «Man» verfallene, vom «Gerede»

abhängige Weise seine Existenz, um Karriere
und Ehe nicht zu gefährden. Der
Ehebruch, den die Moral des «Man» dem

Delinquenten getrost anlasten mag, ging mit
der Liebesverleugnung einher, während
die Geliebte sich so völlig hingab, dass sie

noch die Spaltung akzeptierte. Bis in die

Überlieferung des Briefwechsels spiegelt
sich diese fatale Asymmetrie wieder: Sie

hat alle seine Briefe als Reliquien der Liebe
aufbewahrt — er die ihren zum grössten Teil
nicht.

Augustinus - ein Leben lang

Hannah wird zu seiner philosophischen
Muse: «Sein und Zeit», das Werk, das ihn
nicht nur als Lehrer, sondern auch als

Autor berühmt macht, wird
niedergeschrieben. Eigentümlich steht es darin nur
um die Stimme der Liebe: Vom «Mitsein»
des «Daseins» ist wohl die Rede, von der
Liebe nicht. Sie bleibt auf das nichtöffentliche

Leben und den Briefwechsel
beschränkt. Da allerdings weiss Heidegger
höchst suggestiv von der Liebe zu
sprechen. Sankt Martin, der Mesnersohn aus

dem katholischen Messkirch, unverhofft
wieder fromm geworden, zitiert Sankt

Augustinus, der vor seiner Bekehrung auch

ein erotisch vielerfahrener Mann war:
«Diesmal versagt sich mir alle Rede — und

ich kann nur weinen, weinen — und das

Warum hat auch keine Antwort — und
versinkt — vergeblich wartend — im Danken
und Glauben Am Ende bist Du zu scheu,

um das Ja Gottes, der Dich erkannte und
annahm, zum Besitz Deiner Seele zu
machen; aber Heilige — dass Du diese Scheu

bewahrst — bewahrt Dir sein Ja — und ein
Philosoph — er sieht mit Augustinus nur das

Kind, das am Strand das Meer in eine kleine
Grube schöpfen möchte... Arno heisst volo,

ut sis, sagt einmalAugustinus: ich liebe Dich
— ich will, dass Du seiest, was Du bist. »

Hannah Arendt hat dieses Augustinus-
Zitat durch ihr ganzes Leben begleitet.
Und auch Heidegger hat so daran Gefallen
gefunden, dass er es im Briefwechsel gleich
mehrfach wiederholt, und, weil es so

schön ist, es zweieinhalb Jahre später an

Der Ehebruch,

den die Moral

des «Man» dem

Delinquenten

getrost antasten

mag, ging mit

der

Liebesverleugnung

einher, während

die Geliebte

sich so völlig

hingab, dass

sie noch die

Spaltung

akzeptierte.

Der

politische

Sündenfall

Heideggers

ist zugleich

der Verrat

an der

Liebe zu

einer Jüdin.

Elisabeth Blochmann umadressiert. Auch
eine Art von Treue - die zu einem Zitat.

Im Frühjahr 1926 mutet Hannah Arendt
sich den Schmerz der — vorerst allerdings
nur räumlichen — Trennung zu: seinetwegen.

Bei Karl Jaspers in Heidelberg promoviert

sie — über den Liebesbegriff bei

Augustin: eine unter Schmerzen geglückte
Sublimation. Im Winter 1932/32, kurz vor
dem Beginn von Heideggers Rektorat,
erreicht Hannah Arendt der vorerst letzte Brief.

Er ist eine Antwort auf Gerüchte, die
die Jüdin Hannah Arendt beunruhigen
mussten. Äusserst schroff fällt nun die
Abrechnung aus:

«Liebe Hannah!
Die Gerüchte, die Dich beunruhigen, sind Verleumdungen

Zur Klärung, wie ich mich zu Juden
verhalte, einfach die folgenden Tatsachen: Ich bin dieses

Wintersemester beurlaubt... Wer trotzdem kommt und
dringend promovieren muss und es auch kann, ist ein
Jude. Wer monatlich zu mir kommen kann, ist wieder

ein Jude. Wer mir... eine umfangreiche Arbeit zur
dringenden Durchsicht schickte, ist ein Jude. Die zwei
Stipendiaten der Notgemeinschaft, die ich in den letzten

3 Semestern durchsetzte, sind Juden. Wer durch
mich ein Stipendium nach Rom erhält, ist ein Jude. -
Wer das <enragierten Antisemitismus) nennen will, mag
es tun. Im übrigen bin ich heute in Universitätsfragen

genau so Antisemit wie vor zehn Jahren und in
Marburg... Das hat mit persönlichen Beziehungen zu
Juden gar nichts zu tun.»

Diese Sicht der Dinge wird Karl Jaspers
noch nach dem Krieg bestätigen, wenn er

Heidegger bescheinigt, dass er vor 1933
kein Antisemit gewesen sei. Der ärgerliche,

litaneiartige Refrain auf die Juden
spricht indes eine nur zu deutliche Sprache.

Schon 1929 hatte Heidegger sich
mit Heftigkeit gegen die «Verjudung» der
deutschen Universität ausgesprochen. Und
das hatte natürlich auch mit den «persönlichen»

Beziehungen zu tun, ja den aller-
persönlichsten: Der politische Sündenfall
Heideggers ist zugleich Liebesverrat — der
Verrat an der Liebe zu einer Jüdin.

Heideggers Scham

Danach herrscht die ganzen Tausend Jahre
und drei darüber hinaus völlige Funkstille.
Erste briefliche Wiederanknüpfungsversu-
che 1948 von der Seite Hannah Arendts
führen im Februar 1950, 25 Jahre nach der
Zeit der ersten Liebe, zu einer Wiederbegegnung.

Heidegger wagt sie in seinem ersten

Brief nur noch zu siezen, kommt aber

gleich höchstpersönlich in ihr Freiburger

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 5 49



KULTUR HEIDEGGER/ARENDT

Hotel. Und flugs steht seine junge alte
Liebe wieder im vollen Flor, auch wenn sie

nun bei der glücklich verheirateten Hannah

Arendt keine Aussicht auf
leidenschaftliche Erfüllung mehr hat. Er bedichtet

das Wiederfinden des «Mädchens aus
der Fremde». Doch was ist von Heideggers
politischen Bekenntnissen zu halten?
Denn die macht er jetzt, im Widerspruch
zur Legende von seinem totalen Schweigen,

seiner «zweiten Schuld». An Jaspers
schreibt er im März 1950:

«Lieber Jaspers!
Ich bin seit 1933 nicht deshalb nicht

mehr in Ihr Haus gekommen, weil dort eine

jüdische Frau wohnte, sondern weil ich mich
einfach schämte.»

Für Heidegger ist inzwischen auch
gegenüber seiner Frau Elfride die Zeit des

wahreren Seins gekommen. Irgendwann
einmal hat er ihr seine aussereheliche
Liebe gestanden, so dass bei der Wiederbegegnung

im Februar 1950 keine
Geheimniskrämerei mehr nötig ist. Doch nun
wird es um so schwieriger zwischen den
beiden Frauen. Am Anfang scheint alles

gutzugehen. Auch von Frau zu Frau werden

Briefe gewechselt. Aber dann macht
sich die Vergangenheit wieder geltend —

und die Gegenwart einer
wiederaufflackernden Beziehung. In ausserordentlich

harschen Worten bescheinigt Hannah
Arendt in ihren Briefen an die Freundin
Hilde Fränkel und ihren Mann Elfride ein
Syndrom von Eifersucht und Antisemitismus

— sie war schon vor Heidegger
Nationalsozialistin gewesen und ist es innerlich
wohl geblieben. Seitdem muss Elfride
Heidegger wiederholt als Sündenbock
dienen. Wie sehr Heidegger an seine Frau

gebunden war, mochte Hannah Arendt
nicht gerne gelten lassen.

Nichtsdestoweniger sind die Gründe
nicht ganz klar, warum es 1952 erneut zu
einer langjährigen Unterbrechung des

direkten persönlichen Kontaktes kommt.
Nur sporadisch gehen die Briefe hin und
her. Die Eifersucht hat wohl die ausschlaggebende

Rolle gespielt. Aber es kommen
auch atmosphärische Unstimmigkeiten
mit Heidegger selber hinzu: Hannah
Arendt geht philosophisch inzwischen ihre
eigenen Wege - durchaus andere, als

Heidegger sie geht und bei ihr wahrhaben
will. Heideggers verkappt theologischem
Dualismus von «Eigentlichkeit» und «Ver-

Auf

Heideggers

Philosophie

des «Seins

zum Tode»,

der Mortalität,

antwortet sie

mit einer

Philosophie der

«Natalität», der

«Gebürtlichkeit»,

des «Seins

von Geburt».

Hannah Arendt - Martin

Heidegger, Briefe
1925-1975 und andere

Zeugnisse. Aus den
Nachlässen herausgegeben
von Ursula Ludz. Verlag
Vittorio Klostermann,
Frankfurt am Main 1998.

fallenheit» stellt sie den «amor mundi», die
Liebe zur Welt entgegen. Auf Heideggers
Philosophie des «Seins zum Fode», der
Mortalität, antwortet sie mit einer
Philosophie der «Natalität» der «Gebürtlichkeit»,
des «Seins von Geburt». Psychologisch
gesprochen: Die kindlose, gescheiterte,
wiederangeknüpfte Geschichte einer Liebe
wird mit der Geburt von Hannah Arendts
Natalitätsphilosophie kompensiert.

Hannah Arendts Entwicklung zur
anerkannten politischen Philosophin mit
existentiellem Hintergrund war für Heidegger

aber wohl noch aus anderen Gründen

schwer akzeptabel. Der erste hängt
mit einem oft übersehenen Aspekt von
Hannah Arendts Totalitarismus-Deutung
zusammen. Im Zeichen des Kalten Krieges
mochte die paritätische Analyse von
Nationalsozialismus und Sowjetdiktatur als

Formen totaler Herrschaft generell dem
Westen willkommen sein — für
Nationalsozialisten, deren bevorzugte Ideologie
neben dem Antisemitismus, verbunden
mit ihm, immer der Antibolschewismus

gewesen war, musste die Gleichsetzung
um so skandalisierender wirken.

Der andere Grund war wohl in der

Emanzipation der Frau, der Philosophin zu
suchen, die Heidegger, ganz Meisterdenker,
als Schülerin, als Echo, als Nach-Denkerin,
als Vermittlerin wie einst als Muse, die
ihm die Raserei der schöpferischen Arbeit
schenkte, zu sehen gewohnt war.

Der direkte persönliche Kontakt wird
nach fünfzehnjähriger Unterbrechung erst
1967 wiederaufgenommen. Der Herbst
der Beziehung beginnt. Ohne weiteren
Bruch kann sich nun konsolidieren, was
vorher labil geblieben war. Jetzt werden
auch die Ehepartner integriert.

Über ihren letzten Besuch in Freiburg
schreibt Hannah Arendt an ihre Freundin
Mary McCarthy; es geht nun doch wieder
um das «Sein zum Tode»:

«Ich war in Freiburg und kam sehr

deprimiert nach Hause. Heidegger ist nun
plötzlich wirklich sehr alt, sehr verändert
gegenüber dem letzten Jahr, sehr taub und
zurückgezogen, unnahbar, wie ich ihn nie

zuvor gesehen habe.»

Hannah Arendt stirbt am 4. Dezember
1975, Martin Heidegger knapp sechs Monate

später. Seine Frau Elfride hat beide um
jene siebzehn Jahre, die Hannah Arendt jünger

als Martin Heidegger war, überlebt.

50 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 5


	Kultur

