
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 81 (2001)

Heft: 3

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Michael Wirth Wo die Sprache blendet, statt zu zeigei
Adolf Muschgs Roman «Sutters Glück»

Adolf Muschg
Photo: Felix von Muralt,
Lookat

Lg
'¦¦—-m

Ochüsse auf die Protagonisten

- hinterrücks oder von vorn sind in
Adolf Muschgs Prosa keine Seltenheit. Sie

stehen für die in Muschgs Romanwerk
unverzichtbare kriminalistische Ebene, für
das Niedrige und Menschliche gleichermassen,

an das der Autor die immer
wiederkehrende Frage nach Schuld und Sühne
bindet. In der Erzählung «Der 13. Mai»
erschiesst ein Rechtsprofessor, dem man
die Ehrendoktorwürde verleiht, seinen
Laudator. Der Schuss sollte nicht das Bild
des Genies von seiner Kehrseite her
bestätigen, sondern den Lebensschwindel
beenden, den das Genie durch seine

Leistungen betrieb. Im Roman «Albissers
Grund» löst Albissers Attentat auf seinen

Psychiater die detaillierte Erforschung
eines Intellektuellen aus, an dessen Ende
die Fähigkeit steht, dass er mit seinen
Schwächen leben kann. Muschgs neuer
Roman «Sutters Glück» nun ist eine weitere

grosse Geste der Selbstbefragung. Ihr
unterzieht sich der bei einem Spaziergang
angeschossene Gerichtsreporter Emil Gy-
gax, als er sich nach langem Spitalaufenthalt

endlich auf die Suche nach dem
Täter begibt. Allerdings gleicht dieser
Prozess einer Leimrute, die, zu lange an

der Luft gelegen und trocken
geworden, den Leser nicht mehr,
zumindest aber nicht immer
festhalten kann. Am Ende geht der

66-jährige Gygax ins Wasser, seiner

Frau Ruth in den Tod folgend,
die sich auf den Tag genau ein Jahr

zuvor das Leben genommen hat,
um einem qualvollen Krebstod
zuvorzukommen.

Von ebenso irritierender wie
verführerischer Rissigkeit sind
denn auch in «Sutters Glück» die
erzählerischen Leitfäden, die man
immer wieder aufs Neue gierig
aufgreift, in der Hoffnung, das

Rätsel dieses Romans lösen zu

können. Denn die vielen kleinen
Beziehungsgeflechte, die Muschg in sein Buch
packt und miteinander verknotet, gebären
in der Tat ein komplexes Geschehen, das

dem Text seine ganz eigene Dynamik
verleiht — die Atemlosigkeit eines bis zur
totalen mentalen Erschöpfung, bis zum Tod,
auf der Suche nach dem Täter hinter sich
selbst herlaufenden, sich aber nie
erreichenden Mannes. Wurde Gygax Opfer des

Attentats aufgrund seiner Darstellung
eines Gattenmords, für die er als Gerichtsreporter

verantwortlich zeichnete? Die
Antwort bleibt Muschg schuldig, ebenso
sucht man vergeblich nach den Gründen
für die zunehmende Entfremdung, die das

Eheleben von Gygax und seine Frau Ruth
prägt. Was hat Gygax versäumt, in seiner
Ehe, in seinem Beruf, bei den Freunden,
das nun auf ihn zurückfallen könnte?

Gehetzte Seele

Adolf Muschg hat seinem Roman einen
Satz von Hugo von HofmannsthalVorangestellt.

«Erschrick nicht. Das, was du nicht
sagen kannst, das allein frage ich dich.»
Ruth gab mit einem ganz einfachen Mittel
zu Lebzeiten ihrem Mann zu verstehen,
wie sie ihn sieht und was er mithin nicht
von sich sagt: Sie nennt Gygax Sutter, seit
sie mit ihm vor einem Bild des
Westschweizer Künstlers Louis Soutter stand,

ganz so, als habe er nie einen anderen
Namen besessen. Louis Soutters Figuren sind

vom Leben geschlagene, sind Opfer der
Umstände. In ihrer Gehetztheit erkennen
sie die Gründe für ihren Zustand nicht
mehr. Kein Zweifel, Gygax begeht Fehler,
deren Ursprünge er nicht mehr zu
rekonstruieren weiss, Unterlassungen, die an

diejenigen früherer Personen Muschgs
erinnern, an Parzival etwa im «Roten
Ritter». So wie dieser es versäumt, Anfortas
nach seiner Wunde zu befragen, fragt
Sutter Ruth nie nach ihrer und sich selbst

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3



KULTUR ADOLF MUSCHG

auch nie nach seiner Befindlichkeit.
Stattdessen wiegt er sie mit einer Lektüre von
Grimms Märchen in den Schlaf, oder er
übt sie in abstrakte sprachliche Rollenspiele

ein, in denen die Angst vor Nähe
sublimiert wird. So tat es einst Heinrich
von Kleist mit seiner Verlobten Wilhelmine
von Zenge. «Die Märchen verdrängten
nichts und sie öffneten keine Tür», heisst es

einmal, und ein anderes Mal ist die Rede

davon, dass Märchen auch immer von
etwas anderem handeln, von dem nicht zu
sprechen war.

Ruth ist ein subtil gestalteter Gegenentwurf

zu Sutter: hier der Märchenerzähler,
der Briefeschreiber und Journalist, der erst

spät begreift, dass er nur schrieb, um die

Dinge im Nachhinein richtig zu stellen,
statt sie zu befragen, was sich hinter ihnen
verbirgt; dort die Medizinerin, die - durch
eine Erbschaft unabhängig - das scheinbar
Nutzlose tut, die Sprache der Navajo-In-
dianer entziffert und sich bei ihren
Naturforschungen über das freut, was sie gerade
nicht gesucht hat. In der vielleicht
eindrücklichsten Passage dieses Romans zeigt
sich, dass Ruth selbst ihre Krebserkrankung

als einen Mehrwert dechiffriert, mit
dem sie Grenzen in Sutters Welterfahrung
offen legt: «Weisst Du, was Krankheit ist?»

fragt sie Sutter, um an seiner Stelle
umgehend selbst die Antwort zu geben: «Die
Dämmerung bricht über dich hinein. Du
weisst nur noch nicht, ob der Abend dämmert

oder der Morgen.»

Verzicht auf Entblössung

Von den Schweizer Autoren hat nur
Dürrenmatt einige seiner männlichen Protagonisten

derart blass aussehen lassen und
zugleich die Frau mit so viel Weisheit
ausgestattet. In dem Masse jedoch, wie Ruths
Porträt lediglich als ein durch Sutters
Rückblick auf ihr Leben entstandenes
existiert, erhält es einen fiktiven, unwirklichen

Charakter. Es ist, als ob Muschg
Sutter vor einer unmittelbaren
Gegenüberstellung Ruths bewahren wollte.
Muschg wagt nicht zu tun, was sich
aufdrängt, was man geradezu erwartet: seinen
Helden vollkommen zu entblössen. So

schafft er die Voraussetzung, um Ruth zum
Teil einer narrativen Ordnung zu
degradieren, die letztlich dazu dient, Sutter
wenigstens als Intellektuellen zu retten.

Von den

Schweizer

Autoren hat

nur Dürrenmatt

einige seiner

männlichen

Protagonisten

derart blass

aussehen lassen

und zugleich

die Frau mit

so viel Weisheit

ausgestattet.

Adolf Muschg, Sutters
Glück. Roman,
Suhrkamp, Frankfurt/Main
2001.

Das Netz, das Muschg aufspannt, um
seinen Helden aufzufangen, besteht aus all
jenen Verflechtungen von Personen und
Ideen, die es dem Autor erlauben,
Phänomene des Zeitgeistigen gleichsam aus
Sutters Perspektive einer Kritik zu
unterziehen, ganz so, als ob es gelte, das Sprachliche

zu rehabilitieren und vom Verdacht
zu befreien, nur das Ungesagte zu verbergen:

Da sind die Esoteriktrips von Fritz
und Monika etwa, den Freunden, von
denen sich Sutter zunehmend distanziert.
Das Modische ist Sutters Sache ebenso

wenig wie Abstruses: die These etwa, Ruth
sei an ihrem Krebs «selbst schuld» oder
die Therapie-Welle als Sinnbild für die

mediengestützte Allmacht der Heiler. Man
folgt Sutters berechtigter Kritik gerne,
wünscht ihm sogar, dass es ihm gelingen
möge, sich mit ihr selbst wieder
aufzubauen. Doch dann die Desillusionierung:
Wie nahe fühlt sich Sutter doch
Untersuchungsrichter Zollikofer und Pfarrer
Zimmermann, die den noch im Spital
liegenden Gerichtsreporter mit ihrer allzu
glatten Sprache und einer sterilen
Gelehrsamkeit, welche «die Sache blendet,

statt sie zu zeigen», wie Muschg vor Jahren
einmal formulierte, in jene sprachliche
Abgedichtetheit zurückstossen, in der
sich bereits seine Ehe befand und die
es ihm letztlich auch verunmöglichen
wird, herauszufinden, wer ihn umbringen
wollte.

Adolf Muschg lässt schillernde Figuren
auftreten, die alle als Entwürfe des
Möglichen erscheinen: die Kalmückin Yalukha
etwa oder Leo, die alle Männer des

Romans einmal geliebt hat. In den beiden
Frauen scheint sich eine Ordnung andeuten

zu wollen, die von den Prinzipien des

Weiblichen regiert wird. Doch erweisen
sich diese Entwürfe als zu schrill; sie

geraten zu einem faden Ersatz für das, was
Sutter mit Ruth verlor. Leo und Yalukha
sind Platzhalterinnen eines vermeintlichen
Glücks, in deren Konstruiertheit sich Sutters

Einsamkeit verdichtet, der allein der
Freitod ein Ende setzen kann. Das Glück,
das Sutter nicht auf seine Seite zwingen
kann, hat Adolf Muschg nie benannt.
Vielmehr zeigt er konsequenter als je zuvor
und zum ersten Mal mit dem Gestus des

Tragischen, was Glück verhindert: die
Annahme, dass Sprachgewalt Nähe erzeugen
könnte.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3 33



KULTUR

Pia Reinacher,
Studium der Germanistik,

Romanistik und

Kunstgeschichte an

der Universität Zürich.
1987 Dissertation bei
Prof. Peter von Matt:
'Die Sprache der Kleider

im literarischen
Text. Untersuchungen
zu Gottfried Keller und

Robert Walser'. Von

1992-2000 Literaturchefin

beim Tages-

Anzeiger. Zahlreiche
Publikationen zur

deutschsprachigen
Literatur, u.a. Schwerpunkt

Schweizer
Literatur. Ab 2000 Studienleiterin

für den

Lehrgang Kommunikation

an der Hochschule
für Wirtschaft, Luzern.

Daneben freie Kritikerin
für die Frankfurter
Allgemeine Zeitung und

DeutschtandRadlo.

Mitglied zahlreicher
Kulturkommissionen
und Literaturjurys.

Denkräume für den Leser

Am 6. Dezember 2000 erhielt Peter Bichsel in Solothurn den

Europäischen Essaypreis Charles Veillon für die Kolumnensammlung

«Alles von mir gelernt». Ausgezeichnet wurde einer
der Grossen der kleinen Form, der das ganz Eigene der Miniatur
aufseine Notizen und Beobachtungen übertrug und etwas
Neues schuf: den Essay als hintergründiges Aperçu. Die
Laudatio hielt die Zürcher Literaturkritikerin Pia Reinacher.

Irl/er ist Peter Bichsel?

Merkwürdige Frage, werden Sie jetzt
sagen, den kennen wir doch. Das ist der
Schriftsteller, der stundenlang
mucksmäuschenstill in den Solothurner
Wirtschaften vor einem Glas Rotwein sitzen
kann, reglos und bedächtig die Menschen
beobachtend, um dann blitzschnell, mit
einer eleganten Bewegung aus dem
Handgelenk, das Lasso auszuwerfen und eine,
vielleicht zwei Geschichten an Land zu
ziehen. Peter Bichsel, das ist doch der

Kosmopolit, der sich in den Bars von New
York genauso auskennt wie auf dem
Berliner Kurfürstendamm. Bichsel - das ist
dieser Autor, werden einige sich erinnern,
der über Nacht die Seite gewechselt und
sich vom Lehrer zum Schulbuchautor
gewandelt hat. Und ist Bichsel nicht, werden
viele anerkennend, andere eher trotzig
murrend sagen, - je nach politischer Couleur

eben - dieser Intellektuelle, der jahrelang

zwischen dem Berner Café Fédéral
und dem Bundeshaus hin- und hertigerte,
um dann vom Regierungshochsitz aus die
helvetischen Verhältnisse mit geistreicher
Feder zu steuern, im Dienste seines Freundes,

Bundesrat Willy Ritschard?
Das alles ist Peter Bichsel, auf Anhieb.

Aber dieser Schriftsteller ist noch anderes
und viel mehr, und abwegig wäre es, ihn
auf die eine Identität festzulegen. Er ist
einer der subtilsten Wortkünstler unserer
Zeit. Er ist zugleich Diagnostiker und
Therapeut der helvetischen Befindlichkeit,

ein Literat, der in seinen unzähligen
Kolumnen Bedenkliches und Bedenkenswertes

irritierend scharf formulierte. Er
ist gleichzeitig Analytiker und Träumer,
Selbstdenker und Schwadroneur, der seine
Leser seit Jahren als Geschichtenerzähler
zum Mitspielen verführt.

Peter Bichsel wird heute, so scheint mir,
nicht allein für seinen Kolumnenband
«Alles von mir gelernt», sondern auch für
sein Gesamtwerk mit dem Europäischen
Essaypreis Charles Veillon ausgezeichnet.
Es lohnt sich, bei dieser Gelegenheit
herauszufinden, wie er zu dem geworden ist,
was er heute ist: einer der bedeutendsten
Schweizer Gegenwartsautoren, der mit
Dürrenmatt und Frisch, den beiden
Elefanten der Schweizer Literaturgeschichte,
in einem Zug genannt wird. Ein so

genannter «Wenigschreiber», wie er sich
selbst einmal bezeichnet hat. Einer, der
mit seiner scheinbar harmlosen, erstaunlich

wortkargen Art auf das politische und
gesellschaftliche Bewusstsein des Schweizers

in den letzten Jahren mehr Einfluss

genommen hat als mancher Politiker.
Peter Bichsels Karriere hat dort ihren

Anfang genommen, wo alle wichtigen
Schweizer Literaturkarrieren starten: im
Ausland. Der Umweg über die erste
Anerkennung nicht im eigenen Land, sondern
durch unsere Nachbarn verbindet ihn ja
mit vielen bedeutenden Schweizer Autoren:

mit Gottfried Kellerund Robert Walser,

mit Max Frisch, Paul Nizon und Otto F.

Walter — um nur ein paar wenige Namen
zu nennen. Einige unter ihnen nahm man
erst ernst, nachdem sie im Ausland bejubelt

wurden, andere brauchten peinvolle,
versagungsreiche Lehr- und Wanderjahre
in Paris oder Berlin, bis sie ihre grossen
Werke hinausschleudern konnten.

Hymnisches von Reich-Ranicki

1964 erschienen Peter Bichsels Prosatexte

«Eigentlich möchte Frau Blum den Milchmann

kennenlernen» in einer bescheidenen

Auflage von 1220 Exemplaren in der

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3



KULTUR PETER BICHSEL

von Otto F. Walter und Helmut Heissenbüttel

herausgegebenen elitären Reihe
«Walter Drucke», einer Reihe für
sprachkritische Texte. Die Auflage war sofort
vergriffen. Bichsels Name aber brannte
sich fest im Bewusstsein all jener ein, die

mit Literatur zu tun hatten. Eine Blitzkarriere

hatte über Nacht ihren rätselhaften
Anfang genommen. Was war geschehen?
Drei Faktoren waren entscheidend für die
eindrucksvolle Rezeption, drei Namen
bestimmten ihren Verlauf: Marcel Reich-

Ranicki, Walter Höüerer und Hans Werner
Richter. Ein erster Paukenschlag bedeutete
die Rezension von Marcel Reich-Ranicki,
die er in der deutschen Wochenzeitschrift
«Die Zeit» publiziert hatte. Eine
hymnische Besprechung. Dem Walter-Verlag
sei gelungen, wovon jeder Verleger träume:
die Entdeckung eines jungen, gänzlich
unbekannten und zugleich hochbegabten
Schriftstellers. Reich-Ranicki lobte die

Miniaturen, die ein eigenartiges Mass in
sich hätten. Um Geschichten handle es

sich. Doch geschähe in ihnen fast nichts.
Idyllen schienen es zu sein. Doch würden
sie keine Idyllik kennen. Anektdoten läse

man. Doch fänden sich keine Pointen.
Der Kritiker stellte dem literarischen

Zögling mit seiner leise verschrobenen Art
eine grosse Zukunft in Aussicht.

Zweiter Erfolgsfaktor, der die Rezeption
beschleunigte: Walter Höllerers Einladung
ans Prosaseminar des Literarischen
Colloquiums in Berlin im gleichen Jahr. Dritter
Faktor: die Förderung durch Hans Werner
Richter, der dafür sorgte, dass Bichsel
den Preis der Gruppe 47 erhielt, eine
renommierte Auszeichnung einer Gruppierung,

die sich mit der Integration von
Schweizer Autoren sonst eher schwer tat.

Wenn Peter Bichsel jetzt den Essaypreis
der Veillon-Stiftung erhält, dann liefert
diese Auszeichnung gleichzeitig eine

stumme Botschaft zum Schreibverfahren
dieses Autors. Seit Montaigne konstituiert
sich der Essayist als ein Fragender, der
nicht weiss; als ein Unwissender, der sein
Unwissen zum Gegenstand macht; als ein
Umherirrender, der sein ganzes Sein zum
Medium der Kommunikation mit der Welt
macht. Der Essayist ist in ständiger
Ungewissheit über seinen eigentlichen
Gegenstand. Aber er umkreist sein Thema, er
nähert sich ihm spielerisch an, in lockeren
Gedankenbewegungen, stösst sich wieder

Zwei Figuren

kommen nie

beieinander an.

Eine grandiose

Geschichte

verpasster

Möglichkeiten.

ab. Nun sind die Strategien Peter Bichsels
in ihren Grundstrukturen jenen des grossen

französischen Philosophen gar nicht
so fremd. Montaigne spielt in seinen
«Versuchen» in immer neuen Reflexionspirou-
etten immer andere, unerwartete Facetten
eines Problems durch und verschiebt dabei
fortwährend den Blickwinkel der Annäherung.

Und was tut Bichsel?
Dieser Autor schreibt nicht über die

Wirklichkeit, er umkreist sie. Er testet die

Möglichkeiten, die in ihr versteckt sind.
Er fahndet als ein Neugieriger, von seiner

Neugierde Getriebener nach dem träge
im Schatten liegenden, nach dem im
Halbdunkeln müde sich wälzenden fremden

Wesen, das aber jederzeit aufwachen
und sich machtvoll seinen Weg ins helle
Licht der Wirklichkeit bahnen könnte.
Dieses Muster lässt sich nachweisen
gleichermassen in den Kolumnen, in den
Prosastücken, ja selbst in seinem letztes Jahr
erschienenen Roman «Cherubin Hammer».

Peter Bichsel interessiert sich nicht
für das, was ist, sondern dafür, was auch
noch hätte sein können, und das versucht
er in kühnen gedanklichen Bocksprüngen
zu ergründen.

«Was wäre, wenn?»

Was seinen Schreibimpuls auslöst, ist
nicht die mögliche Abbildung der Realität,
sondern die Unmöglichkeit ihrer
Beschreibung. Ihn beschäftigt die Diskrepanz

zwischen der Sprache und der
Wirklichkeit. Sein geheimer Codesatz heisst

dementsprechend «Was wäre, wenn?».
Dieser Schlüsselsatz ist die Startrampe seiner

dichterischen Imagination. Von da aus

katapultiert er sich in seine Geschichten.
Nur der Historiker, schreibt Peter Bichsel
einmal in den Frankfurter Poetikvorlesungen,

glaube daran, dass man «die
Geschichte» nicht in den Plural setzen könne.
Der Schriftsteller aber habe immer mehrere

Realitäten im Auge. Das Ziel der
Literatur sei es schon immer gewesen, «eine
Geschichte (zu) schreiben über die
Unmöglichkeit, eine Geschichte zu schreiben». Ein
Autor wolle Realitäten überprüfen und
gleichzeitig die Reflexion darstellen.

Schauen wir uns nur einmal Peter
Bichsels Prosaminiaturen an. Gerade seine
berühmt gewordene Titelgeschichte der

Erzählsammlung «Eigentlich möchte Frau

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3 35



KULTUR PETER BICHSEL

Blum den Milchmann kennenlernen»
spielt in einer verzwickten Weise mit einer
potentiellen Annäherung, die in die Leere

saust. Zwei Figuren fahren im Zeitlupentempo

aufeinander zu, stetig, ohne vom
Kurs abzuweichen. Aber sie kommen nie
beieinander an. Eine grandiose Geschichte

verpasster Möglichkeiten. Eine Geschichte
virtueller Kommunikation. Ein Mann und
eine Frau leben eingesperrt in den Sprechblasen,

die sie voreinander aufpumpen;
schwerelos hängen sie jetzt in diesen
Phantasieballons, aber niemals gelingt es ihnen,
die Haut der merkwürdigen Gebilde zu
durchstossen. Beide denken übereinander
nach, jeder redet über den anderen, beide
schreiben sie sich Zettelchen. Aber der
Milchmann kommt morgens um vier, und
Frau Blum hat ihn noch nie gesehen; sie

kennt nur seine Handschrift, sie kennt
seine Mitteilungen, seine Abrechnungen.
Eigentlich, denkt Frau Blum oft, sollte sie

den Milchmann kennenlernen; sie sollte
einmal um vier aufstehen, um ihn zu
sehen; und sie stellt sich, während sie ihre
Flaschenpost an ihn schreibt, seine

unappetitlich sauberen Hände vor, rosig,
plump und verwaschen. Spiele im
Konjunktiv. Verhältnisse, die auch nicht die

winzigste Chance haben, in der Sphäre des

Indikativs anzukommen. Bichsel führt sie

vor, in dem er auf dem Spielbrett ein paar
Wörtchen hin und herschiebt, er zeigt,
was er will, mit minimalem verbalem
Aufwand.

Wenn es dieser Autor aber ganz bunt
treibt, mischt er die Vorstellung von der
Wirklichkeit und die wirkliche Wirklichkeit

untereinander. Im Prosastückchen
«Blumen» erweist er sich als kühner
Dramaturg, der fortwährend den Vorhang auf-
und zuzieht. Der Text beginnt idyllisch:
«Dann stellte er sie sich in einem Blumenladen

vor, mit grüner Schürze und Nelkenlächeln,

er würde eintreten und fragen, ob es

hier Blumen zu kaufen gebe und sie würde
erschrecken und lächeln und sagen: <Fast nur
Blumen>, und er würde auch lächeln». Wer
jetzt meint, Bichsel würde eine süsse

Fräuleinsgeschichte entwerfen, täuscht sich
schon wieder. Kaum haben sich Frau und
Mann im Indikativ eingerichtet, fällt
blitzschnell der Vorhang — und von jetzt an
darf sich die Frau nur noch vorstellen, was
der Mann zu ihr sagen würde; sie versucht
mit allen Mitteln telepathischer Kunst,

Peter Bichsel.
Photo: Yvonne Böhler,

Zürich

4&\
I

v

K*
::7

;;.*¦:

ihm einen situationsgerechten Sprechtext
zu suggerieren, allein es nützt nichts. Dieses

Spiel vom Verhüllen und Enthüllen der
Wirklichkeit, das Peter Bichsel inszeniert,
verfehlt seine grossartig irritierende
Wirkung auf den Leser nicht; dieser nämlich
verliert sich langsam im Spiegelkabinett
und sucht dann verzweifelt nach dem

Ausgang.

Heimtückische Vereinfachung

Wie steht es mit den politischen Kolumnen

und Aufsätzen, dem Medium der
politischen Auseinandersetzung des Schriftstellers

mit der Schweiz? Peter Bichsels

Strategien der Verdichtung und der
heimtückischen Vereinfachung entfalten auf
diesem Terrain erst recht ihre Wirkung.
Schon von Anfang an brachte er mit seinen
schlichten Sätzen die Weltsicht des naiven
Bürgers ins Wanken. Da zeigt sich eben
doch wieder der Schullehrer, der mit
simplen Satzkonstruktionen — Subjekt, Prädikat,

Objekt — subversiv wirkt. Denken Sie

nur an einzelne Sätze aus seinen ersten
politischen Aufsätzen Ende der Sechzigerjahre,

und wie diese Sätze langsam,
verzögert im Kopf des Lesers implodieren und
erst nachträglich ihren vollen Sinn
entfalten: «Wir sind reaktionär», schreibt er

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3



KULTUR PETER BICHSEL

einmal, denn «unsere geschichtliche
Entwicklung ist eine ständige Reaktion aufdas

Ausland» — oder «Unsere Vorstellung von

unserem Land ist ein ausländisches Produkt.
Wir leben in einer Legende, die man um uns

gemacht hat» — oder «Wir halten uns für
nüchtern. Eine nüchterne Schweiz wäre mir
lieb. Wenn unsere Armee eine nüchterne

Angelegenheit wäre, könnte ich mich eher

mit ihr anfreunden».
Peter Bichsel zeigt sich in seinen politischen

Essays nicht als pathetischer Moralist,

aber als Zertrümmerer verfestigter
Bilder. Er ist kein ideologischer
Kraftmeier, sondern ein subtiler Mythenzerstörer.

Seine literarischen Mittel sind einfach
und deshalb wirkungsvoll. Er arbeitet mit
Aussparungen, die für den Leser Denkräume

schaffen. Er kommentiert nicht, er
reduziert.

Er schafft um seine Satzgebilde herum
eine Aura der Leere, die im Leser Widerspruch

provoziert. Am schönsten lässt sich
das in «Die Totaldemokraten» beobachten,
einem Buch, das Bichsels politische
Aufsätze zur Schweiz aus den letzten zwanzig
Jahren vereinigt. Man muss nur einen
hübschen Satz aus dem Text «Das war die
Schweiz» laut lesen, um zu begreifen, was
damit gemeint ist: «Die Schweizer waren
friedliche Schweizer. Die Schweizer waren
fleissige Schweizer. Die Schweizer waren

sparsame Schweizer. Die Schweizer waren
anständige Schweizer. Die Schweizer waren
gutmütige Schweizer. Ich war ein Schweizer.

Alle Schweizer waren Schweizer. Was waren
die Deutschen? Was waren die Österreicher?»

Damit die Welt zum Stehen kommt

Hat sich damit der Schriftsteller auf fremdes

Territorium begeben? Sind Literatur
und Politik nicht grundsätzlich verschiedene

Gebiete, und wer sich aufs falsche
Parkett wagt, gleitet aus? Für Peter Bichsel

Peter Bichsel

zeigt sich

in seinen

politischen

Essays

nicht als

pathetischer

Moralist,

sondern als

ein subtiler

Mythenzerstörer.

Peter Bichsel, Alles von

mir gelernt. Kolumnen,
Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2000.

trifft das nicht zu. Im Gegenteil. Dieser
Autor ist der Inbegriff eines engagierten
Autors, der schon immer die Strategien der
Literatur konsequent einsetzte, um seine
Botschaften weiterzugeben. Seine literarischen

Texte sind wie leichte Papierflieger,
die durch den Raum schweben und schwerelos

eine politische Botschaft mit sich

tragen. Bichsels Aufsätze «Die Totaldemokraten»

können auch noch Jahre später als

Beitrag zum Zustand der nationalen Identität

und zur Vergangenheitsbewältigung
gelesen werden. Und sie leisten einen
hochironischen Denkanstoss zur Entlarvung

so vieler Feindbilder. Selten konnte
man zum Beispiel so Witziges über das

belastete Verhältnis der Schweizer zu den
Deutschen lesen wie hier. «Kein Deutscher
bleibt unbeobachtet», heisst es da, aber

«wenn er sich dann als Mensch entpuppt,
sagen wir, er sei nicht deutsch.» Selten
aber findet man eine solch doppelbödige
Erklärung für die unbegriffene Liebe
der Deutschen zu den Schweizern, die in
der Vorliebe der Deutschen zu allem
Exotischen wurzle, wobei die Schweizer
dann sozusagen die am nächsten liegenden
Exoten seien, deren Sprache man noch ein
bisschen verstehe.

In den politischen Aufsätzen zeigt sich
dann eben doch wieder die Funktion des

Schriftstellers, auf die wir nicht verzichten
können. Nicht selten sind sie in ihrem
Nachdenken über die nationale Identität
den Politikern um eine Nasenlänge voraus.
Fast immer kommen sie mit ihren seltsam
verschrobenen Techniken, mit ihren
absonderlichen Denkansätzen, mit ihrem schrulligen

Zugriff auf die Welt zu unerwarteten
Ergebnissen. Mutwillig werfen sie uns Prügel

vor die Beine, streuen Sand ins Getriebe.
Damit für eine Sekunde die Welt zum
Stehen und wir zum Nachdenken kommen.

Soviel, und das ist nicht wenig, verdanken

wir Peter Bichsel.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3 37



KULTUR

Martin Lüdke,

Literaturkritiker, war
bis 1984 Professor für
Neuere Deutsche Literatur

an der J. W. Goethe-

Universität in Frankfurt
am Main; verschiedene
Gastprofessuren in den

USA (u.a. San Diego,
Los Angeles, St. Louis);
1985 bis 1990 Redaktor
des Hessischen Rundfunks

(Fernsehen-

Kultur); seit 1990
Literaturredaktor des

Südwest-, jetzt:
Südwestrundfunks (bis
1994 Leiter des SWF-

Literaturmagazins
'Bestenliste'); seit 1996
in Mainz, u.a.
verantwortlich für die Reihe

'Literatur im Foyer»

(für SWR und 3sat).
Ständiger Mitarbeiter
von 'Frankfurter
Rundschau', DIE ZEIT,

gelegentlich SPIEGEL und

FOCUS; bis 1998
Mitherausgeber des Rowohlt

Literaturmagazins.
Zuletzt erschienen: 'Für
den Spiegel geschrieben.

Eine kleine
Literaturgeschichte', Rowohlt,
Reinbek 1991; 'Der Ort

der verlorenen Utopie.
Essays zum Werk von

Otto F. Walter', (Hrsg.)
Rowohlt, Reinbek 1993.

Dieser Beitrag ist die

leicht veränderte
Fassung der Laudatio, die

Martin Lüdke anlässUch
der Verleihung des

Ernst-Bloch-Preises
an Eric Hobsbawm

in Ludwigshafen
gehalten hat.

Robin Hood, der Imperialismus,
die Globalisierung und Count Basie
Ein Versuch, aus dem Historiker Eric Hobsbawm schlau zu werden

Kleinkarierte Mitstreiter
Als es mir passend schien, noch länger an einer politischen Zeitschrift mitzuarbeiten,
die sehr subalterne Beiträge hatte, antwortete mir ein davon unberührter Freund:
«"Wenn hundert Katzen vor dem Berliner Schloss stehen und miauen, so achte ich
nicht darauf, dass es Katzen sind, sondern dass sie protestieren, stelle mich neben sie

und miaue mit. » Das war zweifellos gut gegeben, das verwendete Bild stimmte. Nur:
es gibt besonders heutzutage eine Unmenge Leute, die kein Recht daraufhaben, recht

zu haben. Die den kalten, gar vorher den heissen Krieg mitmachten und nun sozusagen
dasselbe sagen wie rote Getreue, die mit viel gar uneins sind, was aus herrschenden
Genossen geworden ist. Nur diese Art Unzufriedene, als eine bewährte, zum Unterschied

von den blossen Katzen des Kalten Kriegs, kann heute ihren Mann stehen,

buchstäblich ihren Mann mit Rat und Tat, nicht ihren opportunistischen Tagdieb.
(Ernst Bloch: Spuren)

ich darf gleich mit der Tür
ins Haus fallen.

Historiker sind umständliche
Menschen. Sie fahren, wenn sie von Ludwigshafen,

um Ernst Blochs Geburtsstadt für
einen Moment als Nabel der Welt zu
nehmen, wenn sie von Ludwigshafen nach
Rom wollen, über Oslo, wenn nicht gar
Odessa. Sie leben in der Gegenwart und
blicken in die Vergangenheit und schielen
aber dabei auf die Zukunft, «sei es auch»,

wie Eric Hobsbawm einmal einschränkend
bemerkte, zuweilen «nur nachträglich».

Sie tragen schwer an der Last der
Geschichte und, besonders heutzutage, nachdem

die zerbröckelte Geschichtsphilosophie
ihre Altlasten auch noch bei ihnen

abgeladen hat, haben sie erhebliche Mühe,
den vielen Ansprüchen, die an sie gestellt
werden, legitime, überzogene, absurde,

gerecht zu werden. Von ihnen wird, nur
allzu oft, nicht Beschreibung und Analyse,
nicht Erklärung, sondern Sinngebung
erwartet.

Manche Historiker versuchten, diesem
Dilemma von vornherein aus dem Weg zu
gehen. Einigen ist es, scheint mir, gelungen.

Andere haben sich nur umso tiefer
darin verstrickt.

Wie ein Wimpel, hinter dem organisierte

Reisegruppen durch die Attraktion
des Massentourismus geschleust werden,

ragte einst die vormals sehr berühmte, die
elfte der sogenannten «Feuerbach-Thesen»,

aus dem breiten Gebrummel narrativer
Geschichtsschreibung heraus. Die
Geschichtswissenschaftler, die weder Ar¬

chivare bleiben noch Missionare werden
wollten, haben Marxens These, um die es

sich hier handelt — den ursprünglichen
Adressaten souverän ignorierend — für ihre
Zwecke kühn umgedeutet: «Die Historiker
(Hobsbawm sieht sogar auf den gesamten
Bereich der Sozialwissenschaften betroffen)

haben die Welt nur verschieden

interpretiert, es kömmt aber darauf an, sie zu
verändern.» Sie begreifen also die Historizität

unserer Welt als Möglichkeit ihrer
Veränderung. Sie nennen, — bzw. hier muss

nun die Erzählzeit wechseln - sie nannten
ihre Methode «Historischen Materialismus»
und sich selbst «marxistische Historiker».

Es ist, das konnte auf Dauer nicht
verborgen bleiben, eine aussterbende

Spezies. Einer ihrer prominentesten
Vertreter wurde jetzt mit dem Ernst-Bloch-
Preis der Stadt Ludwigshafen geehrt.
Allerdings, um es unmissverständlich zu

sagen: Nicht, weil er dieser Spezies
angehört, nicht weil er ein marxistischer
Historiker ist, nicht weil er sich noch immer
materialistischer Methoden bedient, nein,
weil Eric Hobsbawm, weltweit unbestritten,

zu den bedeutendsten Geschichtswissenschaftlern

des 20. Jahrhunderts zählt.
Gerühmt für die schier unglaubliche Weite
seines universalgeschichtlichen Horizonts,
für seine einzigartige Kenntnis der
europäischen Sozialbewegungen von ihren
spätmittelalterlichen Anfängen bis in die

Gegenwart, für die Schärfe des
analytischen Instrumentariums, das er zum
Studium seines jeweiligen Materials
entwickelte, gerühmt für den stets reflektier-

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3



KULTUR ERIC HOBSBAWM

ten Umgang mit dem gesamten Repertoire
methodischer Ansätze, die einem heutigen
Historiker zur Verfügung stehen. Und
zudem gesegnet mit der Gabe, auch
noch verwickeltste historische Phänomene
ebenso präzise wie anschaulich zur Sprache

zu bringen.
Hobsbawm hat die bürgerlich-kapitalistische

Welt von ihren industriellen
Anfängen im 18. Jahrhundert an bis zu
ihrer bislang letzten Entwicklungsstufe,
der Globalisierung, in einer ganzen Reihe

von grossen Arbeiten beschrieben, die
grösstenteils zu Standardwerken der
historischen Forschung geworden sind. Mit
seiner breit angelegten, dreibändigen
Darstellung des «langen» 19. Jahrhunderts hat

er ein Standardwerk vorgelegt. «Bürgerliche

Revolutionen 1789 bis 1848», dann
«Blütezeit des Kapitals 1848-1875» und
schliesslich «Das imperiale Zeitalter
1875-1914» beschreiben die Entstehung
und Entfaltung der bürgerlich-kapitalistischen

Moderne. Es ist, wie eine später
populär gewordene Formulierung von ihm
besagt, «das lange Jahrhundert» eines
epochalen Umbruchs, der mit seinen Problemen

und Widersprüchen ebenso auf die

Weltkriege zusteuerte, wie auf die mit
vielen Hoffnungen und Erwartungen
verbundenen Revolutionen und schliesslich

Hobsbawm

verfügt über

schier

unglaubliches

empirisches

Material.

zu den grossen Katastrophen des «kurzen»
20. Jahrhunderts.

Hobsbawm, der sich selten zunftgemäss
verhielt, hat übrigens, je älter er selber
wurde, desto öfter übrigens den Umweg
über die Geschichte gemieden und sich auf
die Gegenwart eingelassen, und sogar auf
die Zukunft geblickt, ins, so der deutsche
Titel des Buches, «Gesicht des 21.
Jahrhunderts» etwa. Gleichwohl kann und
konnte er nicht verhindern, dass bei jedem
seiner Schritte und Tritte die stupende
Gelehrsamkeit offenkundig wird, die immer
wieder ebenso überraschende wie verblüffende

Einsichten hervorbringt. Dass es in
dem dünn besiedelten Kanada mehr Telefone

gibt als auf dem gesamten afrikanischen

Kontinent, ist überraschend genug,
aber dass bei der Befriedung Bosniens
64 000 ausländische Soldaten dort
stationiert wurden, verblüfft dann doch, wenn
man hört, dass die Engländer den ganzen
indischen Subkontinent mit weitaus
weniger Militär beherrscht hatten. Oder, ein

ganz anderes Beispiel, das «richtige Tempo»,
mit dem Hobsbawm in seinem neuesten
Buch «Uncommon People. Resistance,
Rebellion and Jazz» (das in diesen Tagen im
Hanser Verlag unter dem Titel
«Ungewöhnliche Menschen. Über Widerstand,
Rebellion und Jazz» erschienen ist) Zu-

Eric Hobsbawm

- 7V

X I :
•

7 V

-w

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3 39



KULTUR ERIC HOBSBAWM

Hobsbawm

hat, das

zeigt seine

Besprechung von

Blochs «Prinzip

Hoffnung»

aus dem Jahr

1961 sehr

deutlich, mit

dem nüchternen

Blick des

Briten, alle

romantischen,

naturphilosophischen,

heilsgeschichtlichen

Motive

abgelehnt.

sammenhalt und Erfolg von Count Basies

Band erklärt.
Hobsbawm verfügt über schier unglaubliches

empirisches Material.
Er begreift sich nach wie vor als marxistischer

Historiker. In dem Sinn auch als

Schüler von Marx, dass er immer aus der

Empirie seine Erklärungen und Theorien
entwickelt, nie umgekehrt. Er sieht im
Marxismus «bei weitem den besten Zugang
zur Geschichte, weil er klarer als andere
Ansätze erkennt, was menschliche Wesen

als Subjekte und Urheber ihrer Geschichte

beeinflussen können und woraufsie als

Objekte der Geschichte keinen Einfluss haben».

Wobei Marx, beispielhaft, auf die

vorweggenommene Weise der Wissenssoziologie
auch noch die gesellschaftliche Bedingtheit

historischer Vorstellung überhaupt
reflektiert habe.

Vorbehalte gegenüber Marx

An dieser Stelle möchte ich nun eine,
vielleicht etwas tollkühne, Verkürzung
wagen: Im 11. Kapitel seines Buches «Wieviel
Zukunft braucht die Geschichte», «Marx
und die Geschichte» meldet der Autor
plötzlich Vorbehalte gegen Marx an. Ich
erlaube mir, etwas heftiger als unmittelbar
einsichtig werden kann, auf diesem Punkt
herumzuhacken. Meine Vermutungen in
dieser Hinsicht wurden, eher zufällig,
nämlich durch eine beiläufige Bemerkung
in Michael Ignatieffs Biographie des
bekannten liberalen Ideen-Historikers Isaiah
Berlin bestärkt. Der Kalte Krieg hatte ja im
Inneren vieler westlicher Staaten auch zu
einer Art von semantischem Bürgerkrieg
geführt. Isaiah Berlin versuchte jedenfalls
während der so genannten Isaac-Deut-
scber-Affare, die 1963 die englischen
Akademiker beschäftigte, mit seiner Stellungnahme

an den Vizekanzler der Universität
Sussex die Berufung Deutschers, der
damals gerade seine grosse Trotzki-Biogrz-
phie abgeschlossen hatte, zu verhindern.
Erfolgreich übrigens. Berlin hatte schweres

Geschütz aufgefahren und geschrieben,
Deutscher sei der «einzige Mann, dessen

gleichzeitige Anwesenheit in derselben
akademischen Gemeinschaft mit mir selbst ich
nicht zu ertragen vermöchte». Aber, im
direkten Anschluss hinzugefügt, dass er
hingegen die Kandidatur Eric Hobsbawms
unterstützt hätte, weil er, Hobsbawm, wie¬

wohl bekannt als Kommunist, «die
wissenschaftliche Forschung nicht der Ideologie»
unterordne.

Hobsbawm nennt nun selber als

wichtigsten Grund seines freieren
Umgangs mit Marx die Tatsache, dass dieser
den «geschichtlichen Prozess bewusst nach
rückswärts» untersuche, wobei er den
«entwickelten Kapitalismus zum Ausgangspunkt»

wähle. Hobsbawm verweist auch
auf die berühmte Formulierung aus der

«Allgemeinen Einleitung zur Kritik der

politischen Ökonomie»: «Die Anatomie des

<Menschen> war gleichsam der Schlüssel zur
Anatomie des <Affen>.» Das sei, sagt er
weiter, «natürlich kein antihistorisches
Verfahren. Es unterstellt, dass die Vergangenheit
nicht ausschliesslich oder primär aus ihren
eigenen Kategorien verstanden werden kann:
nicht nur, weil sie Feil eines historischen
Prozesses ist, sondern auch, weil allein dieser
Prozess uns die Möglichkeit verschafft hat,
bestimmte Aspekte dieses Prozesses und der

Vergangenheit zu untersuchen und zu verstehen.»

Hobsbawm erwähnt auch das von
Marx angeführte Beispiel der Kategorie
der Arbeit, die erst mit der kapitalistischen
Produktionsweise ihre volle Entfaltung,
nämlich als <Arbeit überhaupt), erreicht
habe.

Er unterstellt Marx aber, eher pauschal,
eine «mögliche lücke in der Analyse», und
hält sich, wie ich es verkürzt zusammenfassen

möchte, in seiner Arbeit mehr
an die marxschen Absichten als an die
marxschen Ansichten. Gleichgültig, ob es

Hobsbawms Intention oder nur seiner
Intuition zu danken ist, der Ort der
Abwendung scheint bemerkenswert. Nicht,
weil Marx in dieser Einleitung zum
«Rohentwurf» noch viel schroffer, als es Hobsbawm

zitiert, das herkömmliche
Geschichtsverständnis unterläuft: «Die Grundrente»,

sagt Marx wörtlich, «kann nicht
verstanden werden ohne das Kapital. Das

Kapital aber wohl ohne die Grundrente.»
Grob übersetzt: Geschichte lässt sich erst
von heute aus verstehen. Das Heute
allerdings auch ohne die Geschichte. Viel
wichtiger als diese schon weitreichende
Behauptung aber bleibt die Tatsache, dass

Marx in eben jener «Allgemeinen Einleitung»

die methodologischen Grundlagen
seiner Theorie der politischen Ökonomie,
das heisst der Anatomie der bürgerlichen-
kapitalistischen Gesellschaft, überhaupt

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3



KULTUR ERIC HOBSBAWM

skizziert hatte. In diesen Bemerkungen,
so zu den verschiedenen Sphären der

gesellschaftlichen Reproduktion, zu
Abstraktion und Konkretion, zu Genesis und
Geltung, ist die Keimzelle nicht nur der

Warenanalyse, sondern all jener späteren
Konzepte zu finden, welche die Welt und
ihre Entwicklung aus einem Prinzip heraus
erklären wollen. Die dogmatisch verhärteten

Schwundformen marxistischer Theorie
bis hin zu dem sich bereits in seinem

eigenen Begriff entlarvenden «Diamat»
möchte ich ohnehin ausser Acht lassen.

Ich meine die theoretisch bedeutsamen

Konzepte. lukâcz' «Geschichte und Klas-
senbewusstsein», und wiederum darauf
basierend, die «Negative Dialektik» Adornos

oder, nur theoriegeschichtlich noch
interessant, weil kaum mehr wirksam geworden,

Alfred Sohn-Rethel. Es scheint mir
also, um endlich zur Pointe zu kommen,
signifikant genug, dass ein Marxist wie Eric
Hobsbawm und (wenn auch sicher anders

begründet, wie ich nebenbei als Vermutung
einstreuen möchte, Ernst Bloch) sich in
ihrer theoretischen Begründung gerade nicht
auf diese marxschen Überlegungen stützen.
Die These von der Anatomie des Menschen
als Grundlage der Anatomie des Affen
impliziert darüber hinaus nicht nur ein
evolutionäres Geschichtsverständnis, sondern
bietet auch einen guten Startplatz für
heilsgeschichtliche Höhenflüge.

Wenn ich mich weiter bildlich
ausdrücken darf: Hier dürfte erkennbar werden,

wie Hobsbawm, Marxist gleichwohl,
die geistige Ansteckung vermeiden
konnte, die mit dieser Traditionslinie fast

zwangsläufig verbunden ist. Wer den
Schlüssel zur Welterklärung in der Hand
zu haben meint, das «falsche Bewusstsein»
seiner Gegner zu durchschauen meint,
immunisiert sich auf Dauer gegen jedweden
Einwand und muss auch nicht mehr so

genau auf die Empirie achten, weil ja
die Richtung stimmt. Anders gesagt:
Hobsbawms an jener Stelle vielleicht etwas
überraschende Abwendung von Marx,
gleich ob einer Intention oder einer
Intuition zu danken, hat ihm die souveräne

Verfügung über die verschiedensten
methodischen Ansätze ermöglicht, hat
ihm ermöglicht, sich, wissenschaftlich
gesehen, erst in zweiter Linie als Marxist,
in erster Linie hingegen stets als
Wissenschaftler zu begreifen.

Unmissverständlich schreibt er entsprechend:

«für jeden, der sich an der
wissenschaftlichen Debatte beteiligt, muss der
Wahrheitsgehalt von Behauptungen anhand von
Methoden und Kriterien überprüfbar sein,
die im Prinzip keiner Parteilichkeit
unterliegen».

Was ihn, Eric Hobsbawm, natürlich nie
daran gehindert hat, wo und wann immer
es möglich und nötig war, Partei zu
ergreifen.

Bei dieser Gelegenheit möchte ich eine

- vielleicht nur systemtheoretisch zu
begreifende — Pointe dieses Umstands nicht
verschweigen. Denn: Hobsbawm selbst ist
das Resultat einer «äusserst unwahrscheinlichen

Begegnung», nämlich zwischen
einem intelligenten, liebenswürdigen,
musikalischen und auch sportlichen jungen
Engländer, der sogar als «medaillenverdächtiger

leichtgewichtsboxer» galt, und
einer frischgebackenen österreichischen
Abiturientin, wovon es damals, 1913, nicht
viele gab, vor allem nicht in — man beachte

- Alexandria, Ägypten. Vermutlich habe,
schreibt Hobsbawm, im «Vorspiel» seiner

grossen Studie «Das imperiale Zeitalter.
1875-1914», diese erste Begegnung seiner
(späteren) Eltern ausgerechnet in einem
«Sportclub» stattgefunden. Das Ergebnis
dieser Begegnung wurde am 9. Juni 1917
materiell manifest, an diesem Tag wurde
Eric Hobsbawm in Alexandria geboren.
Später sind seine Eltern nach Europa
zurückgekehrt. Er ist erst in Wien, dann —

1931 bis 1933 - in Berlin und ab 1933
schliesslich in London zur Schule gegangen.

1932, noch als Schüler in Berlin, trat
Hobsbawm dem «Sozialistischen Schülerbund»

bei, einer Art Jugendorganisation
der KPD. Zwanzig Jahre lang, von 1936
bis 1956, war er aktiver Kommunist.
Danach hat er sich, ohne jedoch aus der
Partei auszutreten, von ihr mehr und mehr
distanziert. Seine intellektuelle Freiheit
sah er nie eingeschränkt, wenngleich er
einräumt, bestimmte Themen, etwa den

Gulag, vielleicht deshalb gemieden zu
haben. Er sei zwar immer das Risiko
eingegangen, ausgeschlossen zu werden. «Aber
ich wollte damals nicht selbst austreten, weil
ich mich nicht in der Gesellschaft all der Ex-
kommunisten wiederfinden wollte, die
Antikommunisten geworden waren.» Ihn habe,

sagt Hobsbawm in dem Buch «Das Gesicht

Hobsbawm

hat nie

an dem

Postulat

gezweifelt,

dass kein

gegenwärtiges

Opfer für

eine bessere

Zukunft zu

rechtfertigen

sei.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3 41



KULTUR ERIC HOBSBAWM

Eine

Weltgeschichte des

20. Jahrhunderts

zu schreiben,

die auch

noch die

Entwicklung der

Naturwissenschaften

und

Technologie

und sogar

die Künste

einbezieht,

das ist
ein tollkühnes

Unterfangen.

des 21. Jahrhunderts. Ein Gespräch mit
Antonio Polito», der Charakter Andrew
Carnegies fasziniert, von dem die Einsicht
stammt: «Ein Multimillionär, der als
Multimillionär stirbt, hat sein leben verschwendet.»

Das Problem sei eben nicht «der
Wunsch nach einer besseren Welt, sondern
der Glaube an die Utopie einer vollkommenen

Welt». In einem Gespräch mit Peter
Glotz bestätigte er ergänzend, noch immer
«an die Befreiung der Menschheit» zu glauben.

Gleichzeitig hat Hobsbawm aber nie
an dem liberalen Postulat gezweifelt, dass

kein gegenwärtiges Opfer für eine bessere

Zukunft zu rechtfertigen sei.

Über Banditen und Sozialrebellen

Patrick Bahners hat in diesem Zusammenhang

Hobsbawms opus magnum «Das Zeitalter

der Extreme. Weltgeschichte des 20.
Jahrhunderts» sogar als Autobiographie
lesen wollen, und zwar als die einzige Art
von Autobiographie, die ein marxistischer
Historiker schreiben dürfe: «Das individuelle

Leben wird in den kollektiven
Zusammenhang eingerückt. Der Gang der
Weltgeschichte verdeutlicht, weshalb der Historiker

sie so gedeutet hat, wie er sie gedeutet
hat.» Bahners hört eine tiefe Melancholie
aus diesem Buch heraus, weil er hinter
dem chronologischen Sachverhalt die
Rücknahme der eschatologischen Verheissung

der marxistischen Geschichtsphilosophie

vermutet. Melancholie, das dürfte
richtig sein. Nur hat sie kaum etwas mit
der eschatologischen Verheissung zu tun.
Hobsbawm hat, das zeigt seine Besprechung

von Blochs «Prinzip Hoffnung» aus
dem Jahr 1961 sehr deutlich, mit dem
nüchternen Blick des Briten, alle
romantischen, naturphilosophischen,
heilsgeschichtlichen Motive abgelehnt. «Blochs

philosophische Herkunft» sei, sagte er ganz
trocken, «unmarxistisch oder vielmehr nur
zu einem Drittel marxistisch.» Schon
Hobsbawms frühe Arbeiten über die Banditen
und Sozialrebellen zeichnen sich eher
durch klare Unterscheidung denn durch
schwärmerische Verklärung aus. Die lange
Reihe reicht von Robin Hood bis hin zu
dem katalanischen Banditen «El Quico»,
der nach dem spanischen Bürgerkrieg
seinen Privatkrieg gegen das Franco-Regime
führte, bis er I960 von der spanischen
Polizei erschossen wurde. Hobsbawm un¬

terscheidet ganz penibel zwischen
proletarischem Kampf und plebejischem
Aufstand, das heisst zwischen revolutionären
und rebellischen Bewegungen. Er gestattet
sich zwar die romantische Regung: «Robin
Hood ist denn auch unser Held und wird es

sein und bleiben» - beharrt aber
nichtsdestoweniger streng auf der erforderlichen
Differenzierung. Die «eschatologische
Verheissung» ist ihm, durchaus im Unterschied

zu Bloch, allenfalls in Form einer
als solche auch bezeichneten «Hoffnung»
gestattet. Ebenso ist ihm der frühsozialistische

Überschwang, der in der deutschen

Arbeiterbewegung noch lange Zeit spürbar
war, eher suspekt geblieben.

Gleichwohl trägt «Das Zeitalter der
Extreme» durchaus die Züge einer auch
persönlichen Bilanz. Wobei, diese Ironie der
Geschichte lässt sich schwerlich übersehen,
Hobsbawms Geburtsjahr mit dem Beginn
des, wie er es selbst definierte, «kurzen»

zwanzigsten Jahrhunderts, dem Jahr der
russischen Revolution zusammenfällt. Hier
schreibt ein Zeitgenosse als Fachhistoriker
und der Fachhistoriker als Zeitgenosse.

Das Buch entstand nach dem
Zusammenbruch der Sowjetunion. Diese
«Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts» sucht
damit durchaus die Antwort auf die Bloch-
sche Frage — nach der Hoffnung. Was ist
nach den grossen Katastrophen, nach dem
Ende der grossen Imperien, nach dem
Ende des Sozialismus und, wie Hobsbawm
ebenfalls konstatiert, nach dem Tod der
künstlerischen Avantgardebewegungen
davon noch geblieben? In der einleitenden
«Vogelschau» zitiert Hobsbawm Isaiah
Berlin: «Ich habe fast das ganze zwanzigste
Jahrhundert erlebt, ohne persönliche Not zu
erleiden In meiner Erinnerung ist es

nur das schrecklichste Jahrhundert in der
Geschichte des Westens.» Und es habe, wie
Yehudi Menuhin noch hinzusetzt: «alle
Illusionen und Ideale zerstört».

Aber..., nein, an dieser Stelle folgt bei
Hobsbawm kein «aber». Er beschreibt
vielmehr, sehr nüchtern und ohne
aufzurechnen, die verschiedenen Phasen des

eben vergangenen Jahrhunderts — der
«Extreme». Das Zeitalter der Katastrophen,
das Goldene Zeitalter, das zumindest den
Menschen im Westen den bislang grössten
allgemeinen Wohlstand beschert hat, und,
«Erdrutsch» genannt, die kritische
Entwicklung der letzten fünfundzwanzig

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3



KULTUR ERIC HOBSBAWM

Jahre, mit dem Ende des Sozialismus. Das
Fazit: «Der Zusammenbruch des einen
Feils der Welt enthüllte die Malaise des

anderen. »

Es ist also nicht, zumindest nicht nur,
die Trauer eines Marxisten, der Abschied
von seinen Hoffnungen nehmen muss. Es

ist vor allem die klare Einsicht, dass mit
dem Zusammenbruch des «real existierenden

Sozialismus» noch keines der dringenden

Probleme der westlich-kapitalistischen
Gesellschaft gelöst wurde.

Abwendung von der bornierten
Geschichtswissenschaft zur
Universalgeschichte

Ich möchte noch einmal zurückkommen
auf Hobsbawms reservierte Haltung
angesichts der marxschen Überlegungen in der

Einleitung zum Rohentwurf. Und, damit
auch, auf mein Motiv, derart darauf
herumzuhacken. Mir erscheint diese

Abwendung nämlich nicht nur als eine Art
Übergang bedeutsam, von einem, sagen
wir, wissenschaftstheoretisch abgedichteten

Marxismus zu einem universellen
Humanismus. Sondern zugleich, und da
sehe ich — von aussen, eine fremde Zunft
betrachtend — das eigentliche Spezifikum:
von der traditionell bornierten
Geschichtswissenschaft zur Universalgeschichte. Eine
Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts zu
schreiben, die auch noch die Entwicklung
der Naturwissenschaften und Technologie
und sogar die Künste einbezieht, das ist,
für jeden Laien unmittelbar einsichtig, ein
tollkühnes Unterfangen. Hobsbawm hat
auf diesem Gebiet, so weit ich das übersehe,

keine Konkurrenz zu fürchten.
Gewiss, da ist mal an seiner Periodisierung
herumgemäkelt, da sind diese und jene
Einwände erhoben worden, im Ganzen
aber ist dieses Unternehmen auf stets
respektvolle und teilweise begeisterte
Zustimmung gestossen.

«Das Zeitalter der Extreme» darf als die
Antwort der Geschichtsschreibung auf die
veränderten Bedingungen des globalisierten

Kapitalismus am Ende des 20., am Be¬

ginn des 21. Jahrhunderts verstanden werden.

Der letzte deutsche Historikertag, Ende
September in Aachen, stand unter dem
Motto: «Eine Welt - eine Geschichte?».
Die deutschen Historiker haben diese

Fragestellung in sage und schreibe
achtundfünfzig Sektionen verhandelt. Als
Heilmittel gegen solche Kleinkrämerei genügt
womöglich schon dieses eine Buch - «Das
Zeitalter der Extreme».

Hobsbawm sieht nun allerdings unsere
Entwicklung alles andere als optimistisch.
Am Ende resümiert er nüchtern:

«Wir wissen nicht, wohin wir gehen. Wir
wissen nur, dass uns die Geschichte an diesen

Punkt gebracht hat, und wir wissen auch,
weshalb». In der kommunistisch-kapitalistischen

Allianz gegen den Faschismus
sieht er das «entscheidende Moment» in
der Geschichte des vergangenen Jahrhunderts,

durch das die weitere Entwicklung
wesentlich bestimmt wurde.

«Doch», so fährt er in seinem Fazit fort:
«eines steht völlig ausser Frage. Wenn die
Menschheit eine erkennbare Zukunft haben
soll, dann kann sie nicht darin bestehen,
dass wir die Vergangenheit oder Gegenwart
lediglich fortschreiben. Wenn wir versuchen,
das dritte Jahrtausend aufdieser Grundlage
aufzubauen, werden wir scheitern. Und der
Preis für dieses Scheitern, die Alternative
zu einer umgewandelten Gesellschaft, ist
Finsternis. »

Hobsbawm zitiert irgendwo einmal
einen chinesischen Fluch: «Du sollst in
interessanten Zeiten leben.»

Er selbst hat in einer «interessanten»
Zeit gelebt, aber alles, alles, was in seinen
Kräften stand, dafür getan, dass wir, seine
Kinder und Enkel, es einmal langweiliger
haben sollen. Sollte es uns, was ja zu
hoffen ist, tatsächlich einmal langweilig
werden: Auch für diesen Fall hat er
vorgesorgt - durch seine Bücher.

Ernst Bloch meinte einmal forsch, alles
zwischen Hegel und Karl May sei nur eine
unreine Mischung. Eric Hobsbawm hätte
er, da bin ich mir sicher, als Ausnahme
durchgehen lassen.

Eric Hobsbawm auf
Deutsch (zurzeit im

Buchhandel erhältlich):
Das Zeitalter der
Extreme. Weltgeschichte
des 20. Jahrhunderts.
Hanser, München 1995.
Das Gesicht des 21.
Jahrhunderts. Hanser,
München 2000.
Das imperiale Zeitalter
1875-1914. Fischer

Taschenbuch,
Frankfurt/Main 1995.
Wieviel Geschichte
braucht die Zukunft.

Hanser, München 1998.
Weitere zitierte Werke:

Michael Ignatieff,
Isaiah Berlin. Ein

Leben. Bertelsmann,
München 2000.
Theodor W. Adorno,

Negative Dialektik.
Suhrkamp stw 133,

Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1997.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3 43


	Kultur

