Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 81 (2001)
Heft: 3
Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Adolf Muschg
Photo: Felix von Muralt,
Lookat

52

Michael Wirth

KULTUR

Wo DIE SPRACHE BLENDET, STATT ZU ZEIGEN

Adolf Muschgs Roman «Sutters Glick»

Schiisse auf die Protago-
nisten — hinterriicks oder von vorn sind in
Adolf Muschgs Prosa keine Seltenheit. Sie
stehen fiir die in Muschgs Romanwerk
unverzichtbare kriminalistische Ebene, fiir
das Niedrige und Menschliche gleichermas-
sen, an das der Autor die immer wieder-
kehrende Frage nach Schuld und Siihne
bindet. In der Erzihlung «Der 13. Mai»
erschiesst ein Rechtsprofessor, dem man
die Ehrendoktorwiirde verleiht, seinen
Laudator. Der Schuss sollte nicht das Bild
des Genies von seiner Kehrseite her be-
stitigen, sondern den Lebensschwindel
beenden, den das Genie durch seine
Leistungen betrieb. Im Roman «Albissers
Grund» 16st Albissers Attentat auf seinen
Psychiater die detaillierte Erforschung
eines Intellektuellen aus, an dessen Ende
die Fihigkeit steht, dass er mit seinen
Schwichen leben kann. Muschgs neuer
Roman «Sutters Gliick» nun ist eine wei-
tere grosse Geste der Selbstbefragung. Ihr
unterzieht sich der bei einem Spaziergang
angeschossene Gerichtsreporter Emil Gy-
gax, als er sich nach langem Spitalauf-
enthalt endlich auf die Suche nach dem
Tidter begibt. Allerdings gleicht dieser
Prozess einer Leimrute, die, zu lange an
der Luft gelegen und trocken
geworden, den Leser nicht mehr,
zumindest aber nicht immer fest-
halten kann. Am Ende geht der
66-jihrige Gygax ins Wasser, sei-
ner Frau Ruth in den Tod folgend,
die sich auf den Tag genau ein Jahr
zuvor das Leben genommen hat,
um einem qualvollen Krebstod
zuvorzukommen.

Von ebenso irritierender wie
verfithrerischer Rissigkeit sind
denn auch in «Sutters Gliick» die
erzihlerischen Leitfiden, die man
immer wieder aufs Neue gierig
aufgreift, in der Hoffnung, das
Ritsel dieses Romans lésen zu

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3

kénnen. Denn die vielen kleinen Bezie-
hungsgeflechte, die Muschg in sein Buch
packt und miteinander verknotet, gebiren
in der Tat ein komplexes Geschehen, das
dem Text seine ganz eigene Dynamik ver-
leiht — die Atemlosigkeit eines bis zur to-
talen mentalen Erschopfung, bis zum Tod,
auf der Suche nach dem Titer hinter sich
selbst herlaufenden, sich aber nie errei-
chenden Mannes. Wurde Gygax Opfer des
Attentats aufgrund seiner Darstellung
eines Gattenmords, fiir die er als Gerichts-
reporter verantwortlich zeichnete? Die
Antwort bleibt Muschg schuldig, ebenso
sucht man vergeblich nach den Griinden
fiir die zunehmende Entfremdung, die das
Eheleben von Gygax und seine Frau Ruth
prigt. Was hat Gygax versiumt, in seiner
Ehe, in seinem Beruf, bei den Freunden,
das nun auf ihn zuriickfallen kénnte?

Gehetzte Seele

Adolf Muschg hat seinem Roman einen
Satz von Hugo von Hofmannsthal vorange-
stellt. «Erschrick nicht. Das, was du nicht
sagen kannst, das allein frage ich dich.»
Ruth gab mit einem ganz einfachen Mittel
zu Lebzeiten ithrem Mann zu verstehen,
wie sie ihn sieht und was er mithin nicht
von sich sagt: Sie nennt Gygax Sutter, seit
sie mit ihm vor einem Bild des West-
schweizer Kiinstlers Louis Soutter stand,
ganz so, als habe er nie einen anderen Na-
men besessen. Louis Soutters Figuren sind
vom Leben geschlagene, sind Opfer der
Umstinde. In ihrer Gehetztheit erkennen
sie die Griinde fiir ihren Zustand nicht
mehr. Kein Zweifel, Gygax begeht Fehler,
deren Urspriinge er nicht mehr zu rekons-
truieren weiss, Unterlassungen, die an
diejenigen friiherer Personen Muschgs er-
innern, an Parzival etwa im «Roten Rit-
ter». So wie dieser es versiumt, Anfortas
nach seiner Wunde zu befragen, fragt
Sutter Ruth nie nach ihrer und sich selbst



KULTUR

auch nie nach seiner Befindlichkeit. Statt-
dessen wiegt er sie mit einer Lektiire von
Grimms Mirchen in den Schlaf, oder er
iibt sie in abstrakte sprachliche Rollen-
spiele ein, in denen die Angst vor Nihe
sublimiert wird. So tat es einst Heinrich
von Kleist mit seiner Verlobten Wilhelmine
von Zenge. «Die Mirchen verdringten
nichts und sie offneten keine Tiir», heisst es
einmal, und ein anderes Mal ist die Rede
davon, dass Mirchen auch immer von et-
was anderem handeln, von dem nicht zu
sprechen war.

Ruth ist ein subtil gestalteter Gegenent-
wurf zu Sutter: hier der Mirchenerzihler,
der Briefeschreiber und Journalist, der erst
spit begreift, dass er nur schrieb, um die
Dinge im Nachhinein richtig zu stellen,
statt sie zu befragen, was sich hinter ihnen
verbirgt; dort die Medizinerin, die — durch
eine Erbschaft unabhingig — das scheinbar
Nutzlose tut, die Sprache der Navajo-In-
dianer entziffert und sich bei ihren Natur-
forschungen iiber das freut, was sie gerade
nicht gesucht hat. In der vielleicht ein-
driicklichsten Passage dieses Romans zeigt
sich, dass Ruth selbst ihre Krebserkran-
kung als einen Mehrwert dechiffriert, mit
dem sie Grenzen in Sutters Welterfahrung
offen legt: « Weisst Du, was Krankheit ist?»
fragt sie Sutter, um an seiner Stelle um-
gehend selbst die Antwort zu geben: «Die
Dimmerung bricht iiber dich hinein. Du
weisst nur noch nicht, ob der Abend dim-
mert oder der Morgen.»

Verzicht auf Entblossung

Von den Schweizer Autoren hat nur Diir-
renmatt einige seiner minnlichen Protago-
nisten derart blass aussehen lassen und zu-
gleich die Frau mit so viel Weisheit ausge-
stattet. In dem Masse jedoch, wie Ruths
Portrit lediglich als ein durch Sutters
Riickblick auf ihr Leben entstandenes
existiert, erhilt es einen fiktiven, unwirk-
lichen Charakter. Es ist, als ob Muschg
Sutter vor einer unmittelbaren Gegen-
iiberstellung Ruths bewahren wollte.
Muschg wagt nicht zu tun, was sich auf-
dringt, was man geradezu erwartet: seinen
Helden vollkommen zu entbléssen. So
schafft er die Voraussetzung, um Ruth zum
Teil einer narrativen Ordnung zu de-
gradieren, die letztlich dazu dient, Sutter
wenigstens als Intellektuellen zu retten.

Von den
Schweizer
Autoren hat
nur Dirrenmatt
einige seiner
ménnlichen
Protagonisten
derart blass
aussehen lassen
und zugleich
die Frau mit
so viel Weisheit
ausgestattet.

Adolf Muschg, Sutters
Glick. Roman, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main
2001.

ADOLF MUSCHG

Das Netz, das Muschg aufspannt, um sei-
nen Helden aufzufangen, besteht aus all
jenen Verflechtungen von Personen und
Ideen, die es dem Autor erlauben, Phi-
nomene des Zeitgeistigen gleichsam aus
Sutters Perspektive einer Kritik zu unter-
ziehen, ganz so, als ob es gelte, das Sprach-
liche zu rehabilitieren und vom Verdacht
zu befreien, nur das Ungesagte zu verber-
gen: Da sind die Esoteriktrips von Fritz
und Monika etwa, den Freunden, von de-
nen sich Sutter zunehmend distanziert.
Das Modische ist Sutters Sache ebenso
wenig wie Abstruses: die These etwa, Ruth
sei an ihrem Krebs «selbst schuld» oder
die Therapie-Welle als Sinnbild fiir die
mediengestiitzte Allmacht der Heiler. Man
folgt Sutters berechtigter Kritik gerne,
wiinscht ihm sogar, dass es ihm gelingen
mége, sich mit ihr selbst wieder aufzu-
bauen. Doch dann die Desillusionierung:
Wie nahe fiihlt sich Sutter doch Unter-
suchungsrichter Zollikofer und Pfarrer
Zimmermann, die den noch im Spital lie-
genden Gerichtsreporter mit ihrer allzu
glatten Sprache und einer sterilen Ge-
lehrsamkeit, welche «die Sache blendet,
statt sie zu zeigen», wie Muschg vor Jahren
einmal formulierte, in jene sprachliche
Abgedichtetheit zuriickstossen, in der
sich bereits seine Ehe befand und die
es ihm letztlich auch verunméglichen
wird, herauszufinden, wer ihn umbringen
wollte.

Adolf Muschg lisst schillernde Figuren
auftreten, die alle als Entwiirfe des Mog-
lichen erscheinen: die Kalmiickin Yalukha
etwa oder Leo, die alle Minner des Ro-
mans einmal geliebt hat. In den beiden
Frauen scheint sich eine Ordnung andeu-
ten zu wollen, die von den Prinzipien des
Weiblichen regiert wird. Doch erweisen
sich diese Entwiirfe als zu schrill; sie ge-
raten zu einem faden Ersatz fiir das, was
Sutter mit Ruth verlor. Leo und Yalukha
sind Platzhalterinnen eines vermeintlichen
Gliicks, in deren Konstruiertheit sich Sut-
ters Einsamkeit verdichtet, der allein der
Freitod ein Ende setzen kann. Das Gliick,
das Sutter nicht auf seine Seite zwingen
kann, hat Adolf Muschg nie benannt. Viel-
mehr zeigt er konsequenter als je zuvor
und zum ersten Mal mit dem Gestus des
Tragischen, was Gliick verhindert: die An-
nahme, dass Sprachgewalt Nihe erzeugen
konnte. 4

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3

33



34

Pia Reinacher,
Studium der Germanis-
tik, Romanistik und
Kunstgeschichte an
der Universitat Zirich.
1987 Dissertation bei
Prof. Peter von Matt:
«Die Sprache der Klei-
der im literarischen
Text. Untersuchungen
zu Gottfried Keller und
Robert Walser». Von
1992-2000 Literatur-
chefin beim Tages-
Anzeiger. Zahlreiche
Publikationen zur
deutschsprachigen
Literatur, u.a. Schwer-
punkt Schweizer Lite-
ratur. Ab 2000 Studien-
leiterin fir den
Lehrgang Kommunika-
tion an der Hochschule
fir Wirtschaft, Luzern.
Daneben freie Kritikerin
fiir die Frankfurter All-
gemeine Zeitung und
DeutschlandRadio.
Mitglied zahlreicher
Kulturkommissionen
und Literaturjurys.

KULTUR

DENKRAUME FUR DEN LESER

Am 6. Dezember 2000 erhielt Peter Bichsel in Solothurn den
Europdischen Essaypreis Charles Veillon fiir die Kolumnen-
sammlung «Alles von mir gelernt». Ausgezeichnet wurde einer

der Grossen der kleinen Form, der das ganz Eigene der Miniatur

auf seine Notizen und Beobachtungen iibertrug und etwas
Neues schuf: den Essay als hintergriindiges Aper¢u. Die Lau-
datio hielt die Ziircher Literaturkritikerin Pia Reinacher.

l/Ver ist Peter Bichsel?
Merkwiirdige Frage, werden Sie jetzt sa-
gen, den kennen wir doch. Das ist der
Schriftsteller, der stundenlang mucks-
miuschenstill in den Solothurner Wirt-
schaften vor einem Glas Rotwein sitzen
kann, reglos und bedichtig die Menschen
beobachtend, um dann blitzschnell, mit
einer eleganten Bewegung aus dem Hand-
gelenk, das Lasso auszuwerfen und eine,
vielleicht zwei Geschichten an Land zu
zichen. Peter Bichsel, das ist doch der
Kosmopolit, der sich in den Bars von New
York genauso auskennt wie auf dem Ber-
liner Kurfiirstendamm. Bichsel — das ist
dieser Autor, werden einige sich erinnern,
der iiber Nacht die Seite gewechselt und
sich vom Lehrer zum Schulbuchautor ge-
wandelt hat. Und ist Bichsel nicht, werden
viele anerkennend, andere eher trotzig
murrend sagen, — je nach politischer Cou-
leur eben — dieser Intellektuelle, der jahre-
lang zwischen dem Berner Café Fédéral
und dem Bundeshaus hin- und hertigerte,
um dann vom Regierungshochsitz aus die
helvetischen Verhiltnisse mit geistreicher
Feder zu steuern, im Dienste seines Freun-
des, Bundesrat Willy Ritschard?

Das alles ist Peter Bichsel, auf Anhieb.
Aber dieser Schriftsteller ist noch anderes
und viel mehr, und abwegig wire es, ihn
auf die eine Identitit festzulegen. Er ist
einer der subtilsten Wortkiinstler unserer
Zeit. Er ist zugleich Diagnostiker und
Therapeut der helvetischen Befindlich-
keit, ein Literat, der in seinen unzihligen
Kolumnen Bedenkliches und Bedenkens-
wertes irritierend scharf formulierte. Er
ist gleichzeitig Analytiker und Triumer,
Selbstdenker und Schwadroneur, der seine
Leser seit Jahren als Geschichtenerzihler
zum Mitspielen verfiihrt.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3

Peter Bichsel wird heute, so scheint mir,
nicht allein fiir seinen Kolumnenband
«Alles von mir gelernt», sondern auch fiir
sein Gesamtwerk mit dem Europiischen
Essaypreis Charles Veillon ausgezeichnet.
Es lohnt sich, bei dieser Gelegenheit he-
rauszufinden, wie er zu dem geworden ist,
was er heute ist: einer der bedeutendsten
Schweizer Gegenwartsautoren, der mit
Diirrenmatt und Frisch, den beiden Ele-
fanten der Schweizer Literaturgeschichte,
in einem Zug genannt wird. Ein so ge-
nannter «Wenigschreiber», wie er sich
selbst einmal bezeichnet hat. Einer, der
mit seiner scheinbar harmlosen, erstaun-
lich wortkargen Art auf das politische und
gesellschaftliche Bewusstsein des Schwei-
zers in den letzten Jahren mehr Einfluss
genommen hat als mancher Politiker.

Peter Bichsels Karriere hat dort ihren
Anfang genommen, wo alle wichtigen
Schweizer Literaturkarrieren starten: im
Ausland. Der Umweg iiber die erste Aner-
kennung nicht im eigenen Land, sondern
durch unsere Nachbarn verbindet ihn ja
mit vielen bedeutenden Schweizer Auto-
ren: mit Gottfried Keller und Robert Walser,
mit Max Frisch, Paul Nizon und Otto E
Walter — um nur ein paar wenige Namen
zu nennen. Einige unter ihnen nahm man
erst ernst, nachdem sie im Ausland beju-
belt wurden, andere brauchten peinvolle,
versagungsreiche Lehr- und Wanderjahre
in Paris oder Berlin, bis sie ihre grossen
Werke hinausschleudern konnten.

Hymnisches von Reich-Ranicki

1964 erschienen Peter Bichsels Prosatexte
«Eigentlich méchte Frau Blum den Milch-
mann kennenlernen» in einer bescheide-
nen Auflage von 1220 Exemplaren in der



KULTUR

von Otto E. Walter und Helmut Heissen-
biittel herausgegebenen elitiren Reihe
«Walter Drucke», einer Reihe fiir sprach-
kritische Texte. Die Auflage war sofort
vergriffen. Bichsels Name aber brannte
sich fest im Bewusstsein all jener ein, die
mit Literatur zu tun hatten. Eine Blitzkar-
riere hatte tiber Nacht ihren ritselhaften
Anfang genommen. Was war geschehen?
Drei Faktoren waren entscheidend fiir die
eindrucksvolle Rezeption, drei Namen be-
stimmten ihren Verlauf: Marcel Reich-
Ranicki, Walter Hollerer und Hans Werner
Richter. Ein erster Paukenschlag bedeutete
die Rezension von Marcel Reich-Ranicki,
die er in der deutschen Wochenzeitschrift
«Die Zeit» publiziert hatte. Eine hym-
nische Besprechung. Dem Walter-Verlag
sei gelungen, wovon jeder Verleger triume:
die Entdeckung eines jungen, ginzlich
unbekannten und zugleich hochbegabten
Schriftstellers. Reich-Ranicki lobte die
Miniaturen, die ein eigenartiges Mass in
sich hitten. Um Geschichten handle es
sich. Doch geschihe in ihnen fast nichts.
Idyllen schienen es zu sein. Doch wiirden
sie keine Idyllik kennen. Anektdoten lise
man. Doch finden sich keine Pointen.

Der Kiritiker stellte dem literarischen
Zbgling mit seiner leise verschrobenen Art
eine grosse Zukunft in Aussicht.

Zweiter Erfolgsfaktor, der die Rezeption
beschleunigte: Walter Héllerers Einladung
ans Prosaseminar des Literarischen Collo-
quiums in Berlin im gleichen Jahr. Dritter
Faktor: die Forderung durch Hans Werner
Richter, der dafiir sorgte, dass Bichsel
den Preis der Gruppe 47 erhielt, eine re-
nommierte Auszeichnung einer Gruppie-
rung, die sich mit der Integration von
Schweizer Autoren sonst eher schwer tat.

Wenn Peter Bichsel jetzt den Essaypreis
der Veillon-Stiftung erhilt, dann liefert
diese Auszeichnung gleichzeitig
stumme Botschaft zum Schreibverfahren
dieses Autors. Seit Montaigne konstituiert
sich der Essayist als ein Fragender, der
nicht weiss; als ein Unwissender, der sein
Unwissen zum Gegenstand macht; als ein
Umbherirrender, der sein ganzes Sein zum
Medium der Kommunikation mit der Welt
macht. Der Essayist ist in stindiger Un-
gewissheit iiber seinen eigentlichen Ge-
genstand. Aber er umkreist sein Thema, er
nihert sich ihm spielerisch an, in lockeren
Gedankenbewegungen, stdsst sich wieder

eine

Zwei Figuren
kommen nie
beieinander an.
Eine grandiose
Geschichte
verpasster
Méglichkeiten.

PETER BICHSEL

ab. Nun sind die Strategien Peter Bichsels
in ihren Grundstrukturen jenen des gros-
sen franzosischen Philosophen gar nicht
so fremd. Montaigne spielt in seinen «Ver-
suchen» in immer neuen Reflexionspirou-
etten immer andere, unerwartete Facetten
eines Problems durch und verschiebt dabei
fortwihrend den Blickwinkel der Annihe-
rung. Und was tut Bichsel?

Dieser Autor schreibt nicht iiber die
Wirklichkeit, er umkreist sie. Er testet die
Méglichkeiten, die in ihr versteckt sind.
Er fahndet als ein Neugieriger, von seiner
Neugierde Getriebener nach dem trige
im Schatten liegenden, nach dem im
Halbdunkeln miide sich wilzenden frem-
den Wesen, das aber jederzeit aufwachen
und sich machtvoll seinen Weg ins helle
Licht der Wirklichkeit bahnen kénnte.
Dieses Muster lisst sich nachweisen glei-
chermassen in den Kolumnen, in den Pro-
sastiicken, ja selbst in seinem letztes Jahr
erschienenen Roman «Cherubin Ham-
mer». Peter Bichsel interessiert sich nicht
fiir das, was ist, sondern dafiir, was auch
noch hitte sein kénnen, und das versucht
er in kithnen gedanklichen Bockspriingen
zu ergriinden.

«Was ware, wenn?»

Was seinen Schreibimpuls auslést, ist
nicht die mégliche Abbildung der Realitit,
sondern die Unméglichkeit ihrer Be-
schreibung. Thn beschiftigt die Diskre-
panz zwischen der Sprache und der Wirk-
lichkeit. Sein geheimer Codesatz heisst
dementsprechend «Was
Dieser Schliisselsatz ist die Startrampe sei-
ner dichterischen Imagination. Von da aus
katapultiert er sich in seine Geschichten.
Nur der Historiker, schreibt Peter Bichsel
einmal in den Frankfurter Poetikvorlesun-
gen, glaube daran, dass man «die Ge-
schichte» nicht in den Plural setzen kénne.
Der Schriftsteller aber habe immer meh-
rere Realititen im Auge. Das Ziel der Li-
teratur sei es schon immer gewesen, «eine
Geschichte (zu) schreiben iiber die Unmig-
lichkeit, eine Geschichte zu schreiben». Ein
Autor wolle Realititen iiberpriifen und
gleichzeitig die Reflexion darstellen.
Schauen wir uns Peter
Bichsels Prosaminiaturen an. Gerade seine
berithmt gewordene Titelgeschichte der
Erzihlsammlung «Eigentlich méchte Frau

wire, wenn?».

nur einmal

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3

35



KULTUR

Blum den Milchmann kennenlernen»
spielt in einer verzwickten Weise mit einer
potentiellen Anniherung, die in die Leere
saust. Zwei Figuren fahren im Zeitlupen-
tempo aufeinander zu, stetig, ohne vom
Kurs abzuweichen. Aber sie kommen nie
beieinander an. Eine grandiose Geschichte
verpasster Moglichkeiten. Eine Geschichte
virtueller Kommunikation. Ein Mann und
eine Frau leben eingesperrt in den Sprech-
blasen, die sie voreinander aufpumpen;
schwerelos hingen sie jetzt in diesen Phan-
tasieballons, aber niemals gelingt es ihnen,
die Haut der merkwiirdigen Gebilde zu
durchstossen. Beide denken iibereinander
nach, jeder redet iiber den anderen, beide
schreiben sie sich Zettelchen. Aber der
Milchmann kommt morgens um vier, und
Frau Blum hat ihn noch nie gesehen; sie
kennt nur seine Handschrift, sie kennt
seine Mitteilungen, seine Abrechnungen.
Eigentlich, denkt Frau Blum oft, sollte sie
den Milchmann kennenlernen; sie sollte
einmal um vier aufstehen, um ihn zu se-
hen; und sie stellt sich, wihrend sie ihre
Flaschenpost an ihn schreibt, seine un-
appetitlich sauberen Hinde vor, rosig,
plump und verwaschen. Spiele im Kon-
junktiv. Verhiltnisse, die auch nicht die
winzigste Chance haben, in der Sphire des
Indikativs anzukommen. Bichsel fiihrt sie
vor, in dem er auf dem Spielbrett ein paar
Woértchen hin und herschiebt, er zeigt,
was er will, mit minimalem verbalem Auf-
wand.

Wenn es dieser Autor aber ganz bunt
treibt, mischt er die Vorstellung von der
Wirklichkeit und die wirkliche Wirklich-
keit untereinander. Im Prosastiickchen
«Blumen» erweist er sich als kithner Dra-
maturg, der fortwihrend den Vorhang auf-
und zuzieht. Der Text beginnt idyllisch:
«Dann stellte er sie sich in einem Blumen-
laden vor, mit griiner Schiirze und Nelken-
licheln, er wiirde eintreten und fragen, ob es
hier Blumen zu kaufen gebe und sie wiirde
erschrecken und licheln und sagen: Fast nur
Blumens>, und er wiirde auch licheln». Wer
jetzt meint, Bichsel wiirde eine siisse Friu-
leinsgeschichte entwerfen, tiduscht sich
schon wieder. Kaum haben sich Frau und
Mann im Indikativ eingerichtet, fillt blitz-
schnell der Vorhang — und von jetzt an
darf sich die Frau nur noch vorstellen, was
der Mann zu ihr sagen wiirde; sie versucht
mit allen Mitteln telepathischer Kunst,

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81.JAHR HEFT 3

Peter Bichsel.
Photo: Yvonne Bdhler,
Zirich

PETER BICHSEL

ihm einen situationsgerechten Sprechtext
zu suggerieren, allein es niitzt nichts. Die-
ses Spiel vom Verhiillen und Enthiillen der
Wirklichkeit, das Peter Bichsel inszeniert,
verfehlt seine grossartig irritierende Wir-
kung auf den Leser nicht; dieser nimlich
verliert sich langsam im Spiegelkabinett
und sucht dann verzweifelt nach dem Aus-

gang.
Heimtiickische Vereinfachung

Wie steht es mit den politischen Kolum-
nen und Aufsitzen, dem Medium der po-
litischen Auseinandersetzung des Schrift-
stellers mit der Schweiz? Peter Bichsels
Strategien der Verdichtung und der heim-
tiickischen Vereinfachung entfalten auf
diesem Terrain erst recht ihre Wirkung.
Schon von Anfang an brachte er mit seinen
schlichten Sitzen die Weltsicht des naiven
Biirgers ins Wanken. Da zeigt sich eben
doch wieder der Schullehrer, der mit sim-
plen Satzkonstruktionen — Subjekt, Pridi-
kat, Objekt — subversiv wirkt. Denken Sie
nur an einzelne Sitze aus seinen ersten
politischen Aufsitzen Ende der Sechziger-
jahre, und wie diese Sitze langsam, ver-
zdgert im Kopf des Lesers implodieren und
erst nachtriglich ihren vollen Sinn ent-
falten: «Wir sind reaktiondr», schreibt er



KULTUR

einmal, denn «unsere geschichtliche Ent-
wicklung ist eine stindige Reaktion auf das
Ausland» — oder «Unsere Vorstellung von
unserem Land ist ein auslindisches Produks.
Wir leben in einer Legende, die man um uns
gemacht hat» — oder «Wir halten uns fiir
niichtern. Eine niichterne Schweiz wire mir
lieb. Wenn unsere Armee eine niichterne
Angelegenheit wiire, kinnte ich mich eher
mit ihr anfreunden».

Peter Bichsel zeigt sich in seinen politi-
schen Essays nicht als pathetischer Mora-
list, aber als Zertriimmerer verfestigter
Bilder. Er ist kein ideologischer Kraft-
meier, sondern ein subtiler Mythenzersts-
rer. Seine literarischen Mittel sind einfach
und deshalb wirkungsvoll. Er arbeitet mit
Aussparungen, die fiir den Leser Denk-
riume schaffen. Er kommentiert nicht, er
reduziert.

Er schafft um seine Satzgebilde herum
eine Aura der Leere, die im Leser Wider-
spruch provoziert. Am schonsten lisst sich
das in «Die Totaldemokraten» beobachten,
einem Buch, das Bichsels politische Auf-
sdtze zur Schweiz aus den letzten zwanzig
Jahren vereinigt. Man muss nur einen
hiibschen Satz aus dem Text «Das war die
Schweiz» laut lesen, um zu begreifen, was
damit gemeint ist: «Die Schweizer waren
friedliche Schweizer. Die Schweizer waren
[fleissige Schweizer. Die Schweizer waren
sparsame Schweizer. Die Schweizer waren
anstindige Schweizer. Die Schweizer waren
gutmiitige Schweizer. Ich war ein Schweizer.
Alle Schweizer waren Schweizer. Was waren
die Deutschen? Was waren die Osterreicher?»

Damit die Welt zum Stehen kommt

Hat sich damit der Schriftsteller auf frem-
des Territorium begeben? Sind Literatur
und Politik nicht grundsitzlich verschie-
dene Gebiete, und wer sich aufs falsche
Parkett wagt, gleitet aus? Fiir Peter Bichsel

Peter Bichsel
zeigt sich
in seinen
politischen

Essays
nicht als
pathetischer
Moralist,
sondern als
ein subtiler
Mythen-
zerstérer.

Peter Bichsel, Alles von
mir gelernt. Kolumnen,
Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2000.

PETER BICHSEL

trifft das nicht zu. Im Gegenteil. Dieser
Autor ist der Inbegriff eines engagierten
Autors, der schon immer die Strategien der
Literatur konsequent einsetzte, um seine
Botschaften weiterzugeben. Seine literari-
schen Texte sind wie leichte Papierflieger,
die durch den Raum schweben und schwe-
relos eine politische Botschaft mit sich
tragen. Bichsels Aufsitze «Die Totaldemo-
kraten» kénnen auch noch Jahre spiter als
Beitrag zum Zustand der nationalen Iden-
titit und zur Vergangenheitsbewiltigung
gelesen werden. Und sie leisten einen
hochironischen Denkanstoss zur Entlar-
vung so vieler Feindbilder. Selten konnte
man zum Beispiel so Witziges iiber das
belastete Verhiltnis der Schweizer zu den
Deutschen lesen wie hier. «Kein Deutscher
bleibt unbeobachtet», heisst es da, aber
«wenn er sich dann als Mensch entpuppt,
sagen wir, er sei nicht deutsch.» Selten
aber findet man eine solch doppelbsdige
Erklirung fiir die unbegriffene Liebe
der Deutschen zu den Schweizern, die in
der Vorliebe der Deutschen zu allem
Exotischen wurzle, wobei die Schweizer
dann sozusagen die am nichsten liegenden
Exoten seien, deren Sprache man noch ein
bisschen verstehe.

In den politischen Aufsitzen zeigt sich
dann eben doch wieder die Funktion des
Schriftstellers, auf die wir nicht verzichten
konnen. Nicht selten sind sie in ihrem
Nachdenken iiber die nationale Identitit
den Politikern um eine Nasenlinge voraus.
Fast immer kommen sie mit ihren seltsam
verschrobenen Techniken, mit ihren abson-
derlichen Denkansitzen, mit ihrem schrul-
ligen Zugriff auf die Welt zu unerwarteten
Ergebnissen. Mutwillig werfen sie uns Prii-
gel vor die Beine, streuen Sand ins Getriebe.
Damit fiir eine Sekunde die Welt zum Ste-
hen und wir zum Nachdenken kommen.

Soviel, und das ist nicht wenig, verdan-
ken wir Peter Bichsel. 4

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3

37



38

Martin Lidke,
Literaturkritiker, war
bis 1984 Professor fir
Neuere Deutsche Litera-
tur an der J. W. Goethe-
Universitat in Frankfurt
am Main; verschiedene
Gastprofessuren in den
USA (u.a. San Diego,
Los Angeles, St. Louis);
1985 bis 1990 Redaktor
des Hessischen Rund-
funks (Fernsehen-
Kultur); seit 1990 Li-
teraturredaktor des
Sidwest-, jetzt: Sid-
westrundfunks (bis
1994 Leiter des SWF-
Literaturmagazins «Be-
stenliste»); seit 1996
in Mainz, u.a. verant-
wortlich fir die Reihe
«Literatur im Foyer»
(fiir SWR und 3sat).
Standiger Mitarbeiter
von «Frankfurter Rund-
schau», DIE ZEIT, gele-
gentlich SPIEGEL und
FOCUS; bis 1998 Mithe-
rausgeber des Rowohlt
Literaturmagazins. Zu-
letzt erschienen: «Fir
den Spiegel geschrie-
ben. Eine kleine Litera-
turgeschichte», Rowohlt,
Reinbek 1991; «Der Ort
der verlorenen Utopie.
Essays zum Werk von
Otto F. Walter», (Hrsg.)
Rowohlt, Reinbek 1993.

Dieser Beitrag ist die
leicht veranderte Fas-
sung der Laudatio, die
Martin Lidke anldsslich
der Verleihung des
Ernst-Bloch-Preises

an Eric Hobsbawm

in Ludwigshafen
gehalten hat.

KULTUR

RoBIN HooD, DER IMPERIALISMUS,
DIE GLOBALISIERUNG UND CouNT BASIE

Ein Versuch, aus dem Historiker Eric Hobsbawm schlau zu werden

Kleinkarierte Mitstreiter

Als es mir passend schien, noch linger an einer politischen Zeitschrift mitzuarbeiten,
die sehr subalterne Beitriige hatte, antwortete mir ein davon unberiihrter Freund:
«Wenn hundert Katzen vor dem Berliner Schloss stehen und miauen, so achte ich
nicht darauf, dass es Katzen sind, sondern dass sie protestieren, stelle mich neben sie
und miaue mit.» Das war zweifellos gut gegeben, das verwendete Bild stimmte. Nur:
es gibt besonders heutzutage eine Unmenge Leute, die kein Recht darauf haben, recht
zu haben. Die den kalten, gar vorher den heissen Krieg mitmachten und nun sozusagen
dasselbe sagen wie rote Getreue, die mit viel gar uneins sind, was aus herrschenden
Genossen geworden ist. Nur diese Art Unzufriedene, als eine bewiibhrte, zum Unter-
schied von den blossen Katzen des Kalten Kriegs, kann heute ihren Mann stehen,
buchstiblich ihren Mann mit Rat und Tat, nicht ibren opportunistischen Tagdieb.

Ich darf gleich mit der Tiir
ins Haus fallen.

Historiker sind umstindliche Men-
schen. Sie fahren, wenn sie von Ludwigs-
hafen, um Ernst Blochs Geburtsstadt fiir
einen Moment als Nabel der Welt zu
nehmen, wenn sie von Ludwigshafen nach
Rom wollen, iiber Oslo, wenn nicht gar
Odessa. Sie leben in der Gegenwart und
blicken in die Vergangenheit und schielen
aber dabei auf die Zukunft, «sei es auch»,
wie Eric Hobsbawm einmal einschrinkend
bemerkte, zuweilen «nur nachtriglich.

Sie tragen schwer an der Last der Ge-
schichte und, besonders heutzutage, nach-
dem die zerbrockelte Geschichtsphiloso-
phie ihre Altlasten auch noch bei ihnen
abgeladen hat, haben sie erhebliche Miihe,
den vielen Anspriichen, die an sie gestellt
werden, legitime, iiberzogene, absurde,
gerecht zu werden. Von ihnen wird, nur
allzu oft, nicht Beschreibung und Analyse,
nicht Erklirung, sondern Sinngebung er-
wartet.

Manche Historiker versuchten, diesem
Dilemma von vornherein aus dem Weg zu
gehen. Einigen ist es, scheint mir, gelun-
gen. Andere haben sich nur umso tiefer
darin verstrickt.

Wie ein Wimpel, hinter dem organi-
sierte Reisegruppen durch die Attraktion
des Massentourismus geschleust werden,
ragte einst die vormals sehr beriihmte, die
elfte der sogenannten «Feuerbach-Thesen»,
aus dem breiten Gebrummel narrativer
Geschichtsschreibung heraus. Die Ge-
schichtswissenschaftler, die weder Ar-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3

(Ernst Bloch: Spuren)

chivare bleiben noch Missionare werden
wollten, haben Marxens These, um die es
sich hier handelt — den urspriinglichen
Adressaten souverin ignorierend — fiir ihre
Zwecke kithn umgedeutet: «Die Historiker
(Hobsbawm sieht sogar auf den gesamten
Bereich der Sozialwissenschaften betrof-
fen) haben die Welt nur verschieden inter-
pretiert, es kimmt aber darauf an, sie zu
verindern.» Sie begreifen also die Histo-
rizitit unserer Welt als Moglichkeit ihrer
Verinderung. Sie nennen, — bzw. hier muss
nun die Erzihlzeit wechseln — sie nannten
ihre Methode «Historischen Materialismus»
und sich selbst «marxistische Historiker».
Es ist, das konnte auf Dauer nicht
verborgen  bleiben, aussterbende
Spezies. Einer ihrer prominentesten Ver-
treter wurde jetzt mit dem Ernst-Bloch-
Preis der Stadt Ludwigshafen geehrt.
Allerdings, um es unmissverstindlich zu
sagen: Nicht, weil er dieser Spezies an-
gehort, nicht weil er ein marxistischer His-
toriker ist, nicht weil er sich noch immer
materialistischer Methoden bedient, nein,
weil Eric Hobsbawm, weltweit unbestrit-
ten, zu den bedeutendsten Geschichtswis-
senschaftlern des 20. Jahrhunderts zihlt.
Geriihmt fiir die schier unglaubliche Weite
seines universalgeschichtlichen Horizonts,
fir seine einzigartige Kenntnis der euro-
piischen Sozialbewegungen von ihren
spatmittelalterlichen Anfingen bis in die
Gegenwart, fiir die Schirfe des analy-
tischen Instrumentariums, das er zum
Studium seines jeweiligen Materials ent-
wickelte, gerithmt fiir den stets reflektier-

eine



KULTUR

ten Umgang mit dem gesamten Repertoire
methodischer Ansitze, die einem heutigen
Historiker zur Verfiigung stehen. Und
zudem gesegnet mit der Gabe, auch
noch verwickeltste historische Phinomene
ebenso prizise wie anschaulich zur Spra-
che zu bringen.

Hobsbawm hat die biirgerlich-kapita-
listische Welt von ihren industriellen
Anfingen im 18. Jahrhundert an bis zu
ihrer bislang letzten Entwicklungsstufe,
der Globalisierung, in einer ganzen Reihe
von grossen Arbeiten beschrieben, die
grosstenteils zu Standardwerken der his-
torischen Forschung geworden sind. Mit
seiner breit angelegten, dreibindigen Dar-
stellung des «langen» 19. Jahrhunderts hat
er ein Standardwerk vorgelegt. «Biirger-
liche Revolutionen 1789 bis 1848», dann
«Bliitezeit des Kapitals 1848—1875» und
schliesslich  «Das imperiale Zeitalter
1875-1914» beschreiben die Entstehung
und Entfaltung der biirgerlich-kapitalisti-
schen Moderne. Es ist, wie eine spiter po-
pulir gewordene Formulierung von ihm
besagt, «das lange Jahrhundert» eines epo-
chalen Umbruchs, der mit seinen Proble-
men und Widerspriichen ebenso auf die
Weltkriege zusteuerte, wie auf die mit
vielen Hoffnungen und Erwartungen ver-
bundenen Revolutionen und schliesslich

Eric Hobsbawm

unglaubliches

Hobsbawm
verfiigt uber
schier

empirisches
Material

ERIC HOBSBAWM

zu den grossen Katastrophen des «kurzen»
20. Jahrhunderts.

Hobsbawm, der sich selten zunftgemiss
verhielt, hat iibrigens, je ilter er selber
wurde, desto 6fter iibrigens den Umweg
iiber die Geschichte gemieden und sich auf
die Gegenwart eingelassen, und sogar auf
die Zukunft geblicke, ins, so der deutsche
Titel des Buches, «Gesicht des 21. Jahr-
hunderts» etwa. Gleichwohl kann und
konnte er nicht verhindern, dass bei jedem
seiner Schritte und Tritte die stupende Ge-
lehrsamkeit offenkundig wird, die immer
wieder ebenso iiberraschende wie verbliif-
fende Einsichten hervorbringt. Dass es in
dem diinn besiedelten Kanada mehr Tele-
fone gibt als auf dem gesamten afrikani-
schen Kontinent, ist iiberraschend genug,
aber dass bei der Befriedung Bosniens
64000 auslindische Soldaten dort sta-
tioniert wurden, verbliifft dann doch, wenn
man hort, dass die Englinder den ganzen
indischen Subkontinent mit weitaus we-
niger Militir beherrscht hatten. Oder, ein
ganz anderes Beispiel, das «richtige Tempo»,
mit dem Hobsbawm in seinem neuesten
Buch «Uncommon People. Resistance, Re-
bellion and Jazz» (das in diesen Tagen im
Hanser Verlag unter dem Titel «Unge-
wohnliche Menschen. Uber Widerstand,
Rebellion und Jazz» erschienen ist) Zu-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81.JAHR HEFT 3 39



KULTUR

Hobsbawm
hat, das
zeigt seine
Besprechung von
Blochs «Prinzip
Hoffnung»
aus dem Jahr
1961 sehr
deutlich, mit
dem nichternen
Blick des
Briten, alle
romantischen,
naturphilo-
sophischen,
heilsgeschicht-
lichen Motive
abgelehnt.

40

sammenhalt und Erfolg von Count Basies
Band erklirt.

Hobsbawm verfiigt iiber schier unglaub-
liches empirisches Material.

Er begreift sich nach wie vor als marxis-
tischer Historiker. In dem Sinn auch als
Schiiler von Marx, dass er immer aus der
Empirie seine Erklirungen und Theorien
entwickelt, nie umgekehrt. Er sieht im
Marxismus «bei weitem den besten Zugang
zur Geschichte, weil er klarer als andere
Ansitze erkennt, was menschliche Wesen
als Subjekte und Urheber ihrer Geschichte
beeinflussen kinnen und worauf sie als Ob-
jekte der Geschichte keinen Einfluss haben».
Wobei Marx, beispielhaft, auf die vorweg-
genommene Weise der Wissenssoziologie
auch noch die gesellschaftliche Bedingt-
heit historischer Vorstellung iiberhaupt
reflektiert habe.

Vorbehalte gegeniiber Marx

An dieser Stelle méchte ich nun eine,
vielleicht etwas tollkiihne, Verkiirzung wa-
gen: Im 11. Kapitel seines Buches «Wieviel
Zukunft braucht die Geschichte», «Marx
und die Geschichte» meldet der Autor
plétzlich Vorbehalte gegen Marx an. Ich
erlaube mir, etwas heftiger als unmirtelbar
einsichtig werden kann, auf diesem Punkt
herumzuhacken. Meine Vermutungen in
dieser Hinsicht wurden, eher zufillig,
nimlich durch eine beildufige Bemerkung
in Michael Ignatieffs Biographie des be-
kannten liberalen Ideen-Historikers Isaiah
Berlin bestirkt. Der Kalte Krieg hatte ja im
Inneren vieler westlicher Staaten auch zu
einer Art von semantischem Biirgerkrieg
gefiihrt. Isaiah Berlin versuchte jedenfalls
wihrend der so genannten Isaac-Deut-
scher-Affire, die 1963 die englischen Aka-
demiker beschiftigte, mit seiner Stellung-
nahme an den Vizekanzler der Universitit
Sussex die Berufung Deutschers, der da-
mals gerade seine grosse Trozzki-Biogra-
phie abgeschlossen hatte, zu verhindern.
Erfolgreich iibrigens. Berlin hatte schwe-
res Geschiitz aufgefahren und geschrieben,
Deutscher sei der «einzige Mann, dessen
gleichzeitige Anwesenheit in derselben aka-
demischen Gemeinschaft mit mir selbst ich
nicht zu ertragen vermdichte». Aber, im di-
rekten Anschluss hinzugefiigt, dass er hin-
gegen die Kandidatur Eric Hobsbawms
unterstiitzt hitte, weil er, Hobsbawm, wie-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3

ERIC HOBSBAWM

wohl bekannt als Kommunist, «die wissen-
schaftliche Forschung nicht der Ideologie»
unterordne.

Hobsbawm
wichtigsten Grund seines freieren Um-
gangs mit Marx die Tatsache, dass dieser
den «geschichtlichen Prozess bewusst nach
riickswirts» untersuche, wobei er den
centwickelten Kapitalismus zum Ausgangs-
punkt» wihle. Hobsbawm verweist auch
auf die berihmte Formulierung aus der
«Allgemeinen Einleitung zur Kritik der
politischen Okonomie»: «Die Anatomie des
Menschen> war gleichsam der Schliissel zur
Anatomie des Affen>.» Das sei, sagt er
weiter, «natiirlich kein antibistorisches Ver-
fahren. Es unterstellt, dass die Vergangenheit
nicht ausschliesslich oder primir aus ihren
eigenen Kategorien verstanden werden kann:
nicht nur, weil sie Teil eines historischen
Prozesses ist, sondern auch, weil allein dieser
Prozess uns die Mdglichkeit verschafft hat,
bestimmte Aspekte dieses Prozesses und der
Vergangenheit zu untersuchen und zu verste-
hen.» Hobsbawm erwihnt auch das von
Marx angefiihrte Beispiel der Kategorie
der Arbeit, die erst mit der kapitalistischen
Produktionsweise ihre volle Entfaltung,
nimlich als <Arbeit iiberhaupv, erreicht
habe.

Er unterstellt Marx aber, eher pauschal,
eine «mogliche Liicke in der Analyse», und
hilt sich, wie ich es verkiirzt zusammen-
fassen mochte, in seiner Arbeit mehr
an die marxschen Absichten als an die
marxschen Ansichten. Gleichgiiltig, ob es
Hobsbawms Intention oder nur seiner
Intuition zu danken ist, der Ort der Ab-
wendung scheint bemerkenswert. Nichr,
weil Marx in dieser Einleitung zum «Roh-
entwurf» noch viel schroffer, als es Hobs-
bawm zitiert, das herkémmliche Ge-
schichtsverstindnis unterliuft: «Die Grund-
rente», sagt Marx wortlich, «kann nicht
verstanden werden ohne das Kapital. Das
Kapital aber wohl ohne die Grundrente.»
Grob iibersetzt: Geschichte lisst sich erst
von heute aus verstehen. Das Heute aller-
dings auch ohne die Geschichte. Viel
wichtiger als diese schon weitreichende
Behauptung aber bleibt die Tatsache, dass
Marx in eben jener «Allgemeinen Einlei-
tung» die methodologischen Grundlagen
seiner Theorie der politischen Okonomie,
das heisst der Anatomie der biirgerlichen-
kapitalistischen Gesellschaft, iiberhaupt

nennt nun selber als



KULTUR

skizziert hatte. In diesen Bemerkungen,
so zu den verschiedenen Sphiren der
gesellschaftlichen Reproduktion, zu Ab-
straktion und Konkretion, zu Genesis und
Geltung, ist die Keimzelle nicht nur der
Warenanalyse, sondern all jener spiteren
Konzepte zu finden, welche die Welt und
ihre Entwicklung aus einem Prinzip heraus
erkliren wollen. Die dogmatisch verhirte-
ten Schwundformen marxistischer Theorie
bis hin zu dem sich bereits in seinem
eigenen Begriff entlarvenden «Diamat»
méchte ich ohnehin ausser Acht lassen.
Ich meine die theoretisch bedeutsamen
Konzepte. Lukdcz’ «Geschichte und Klas-
senbewusstsein», und wiederum darauf
basierend, die «Negative Dialektik» Ador-
nos oder, nur theoriegeschichtlich noch in-
teressant, weil kaum mehr wirksam gewor-
den, Alfred Sohn-Rethel. Es scheint mir
also, um endlich zur Pointe zu kommen,
signifikant genug, dass ein Marxist wie Eric
Hobsbawm und (wenn auch sicher anders
begriindet, wie ich nebenbei als Vermutung
einstreuen mochte, Ernst Bloch) sich in ih-
rer theoretischen Begriindung gerade nicht
auf diese marxschen Uberlegungen stiitzen.
Die These von der Anatomie des Menschen
als Grundlage der Anatomie des Affen im-
pliziert dariiber hinaus nicht nur ein evo-
lutionires Geschichtsverstindnis, sondern
bietet auch einen guten Startplatz fiir
heilsgeschichtliche Hohenfliige.

Wenn ich mich weiter bildlich aus-
driicken darf: Hier diirfte erkennbar wer-
den, wie Hobsbawm, Marxist gleichwohl,
die geistige Ansteckung vermeiden
konnte, die mit dieser Traditionslinie fast
zwangsliufig verbunden ist. Wer den
Schliissel zur Welterklirung in der Hand
zu haben meint, das «falsche Bewusstsein»
seiner Gegner zu durchschauen meint, im-
munisiert sich auf Dauer gegen jedweden
Einwand und muss auch nicht mehr so
genau auf die Empirie achten, weil ja
die Richtung stimmt. Anders gesagt:
Hobsbawms an jener Stelle vielleicht etwas
iiberraschende Abwendung von Marx,
gleich ob einer Intention oder einer
Intuition zu danken, hat ihm die souve-
rine Verfiigung iiber die verschiedensten
methodischen Ansitze erméglicht, hat
ihm erméglicht, sich, wissenschaftlich
gesehen, erst in zweiter Linie als Marxist,
in erster Linie hingegen stets als Wissen-
schaftler zu begreifen.

Unmissverstindlich schreibt er entspre-
chend: «fiir jeden, der sich an der wissen-
schaftlichen Debatte beteiligt, muss der Wahr-
heitsgehalt von Behauptungen anhand von
Methoden und Kriterien iiberpriifbar sein,
die im Prinzip keiner Parteilichkeit unter-
liegen».

Weas ihn, Eric Hobsbawm, natiirlich nie
daran gehindert hat, wo und wann immer
es moglich und nétig war, Partei zu er-
greifen.

Bei dieser Gelegenheit méchte ich eine
— vielleicht nur systemtheoretisch zu be-
greifende — Pointe dieses Umstands nicht
verschweigen. Denn: Hobsbawm selbst ist
das Resultat einer «dusserst unwahrschein-
lichen (...) Begegnung», nimlich zwischen
einem intelligenten, liebenswiirdigen, mu-
sikalischen und auch sportlichen jungen
Englinder, der sogar als «medaillenver-
dichtiger Leichtgewichtsboxer» galt, und
einer frischgebackenen &sterreichischen
Abiturientin, wovon es damals, 1913, nicht
viele gab, vor allem nicht in — man beachte
— Alexandria, Agypten. Vermutlich habe,
schreibt Hobsbawm, im «Vorspiel» seiner
grossen Studie «Das imperiale Zeitalter.
1875-1914», diese erste Begegnung seiner
(spiteren) Eltern ausgerechnet in einem
«Sportclub» stattgefunden. Das Ergebnis
dieser Begegnung wurde am 9. Juni 1917
materiell manifest, an diesem Tag wurde
Eric Hobsbawm in Alexandria geboren.
Spiter sind seine Eltern nach Europa zu-
riickgekehrt. Er ist erst in Wien, dann —
1931 bis 1933 — in Berlin und ab 1933
schliesslich in London zur Schule gegan-
gen.

1932, noch als Schiiler in Berlin, trat
Hobsbawm dem «Sozialistischen Schiiler-
bund» bei, einer Art Jugendorganisation
der KPD. Zwanzig Jahre lang, von 1936
bis 1956, war er aktiver Kommunist.
Danach hat er sich, ohne jedoch aus der
Partei auszutreten, von ihr mehr und mehr
distanziert. Seine intellektuelle Freiheit
sah er nie eingeschrinkt, wenngleich er
einriumt, bestimmte Themen, etwa den
Gulag, vielleicht deshalb gemieden zu
haben. Er sei zwar immer das Risiko ein-
gegangen, ausgeschlossen zu werden. «Aber
ich wollte damals nicht selbst austreten, weil
ich mich nicht in der Gesellschaft all der Ex-
kommunisten wiederfinden wollte, die Anti-
kommunisten geworden waren.» Ihn habe,
sagt Hobsbawm in dem Buch «Das Gesicht

ERIC HOBSBAWM

Hobsbawm
hat nie
an dem
Postulat

gezweifelt,

dass kein
gegenwartiges

Opfer fur

eine bessere

Zukunft zu

rechtfertigen

sei.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3

41



KULTUR

Eine Welt-
geschichte des
20. Jahrhunderts
zu schreiben,
die auch
noch die
Entwicklung der
Naturwissen-
schaften und
Technologie
und sogar
die Kinste
einbezieht,
das ist
ein tollkihnes
Unterfangen.

42

des 21.Jahrhunderts. Ein Gesprich mit
Antonio Polito», der Charakter Andrew
Carnegies fasziniert, von dem die Einsicht
stammt: «Ein Multimilliondr, der als Mul-
timillionir stirbt, hat sein Leben verschwen-
det.» Das Problem sei eben nicht «der
Wunsch nach einer besseren Welt, sondern
der Glaube an die Utopie einer vollkomme-
nen Welt». In einem Gesprich mit Pezer
Glotz bestitigte er erginzend, noch immer
«an die Befreiung der Menschheit» zu glau-
ben. Gleichzeitig hat Hobsbawm aber nie
an dem liberalen Postulat gezweifelt, dass
kein gegenwirtiges Opfer fiir eine bessere
Zukunft zu rechtfertigen sei.

Uber Banditen und Sozialrebellen

Patrick Bahners hat in diesem Zusammen-
hang Hobsbawms opus magnum «Das Zeit-
alter der Extreme. Weltgeschichte des 20.
Jahrhunderts» sogar als Autobiographie
lesen wollen, und zwar als die einzige Art
von Autobiographie, die ein marxistischer
Historiker schreiben diirfe: «Das individu-
elle Leben wird in den kollektiven Zusam-
menhang eingeriickt. Der Gang der Welt-
geschichte verdeutlicht, weshalb der Histori-
ker sie so gedeutet hat, wie er sie gedeutet
hat.» Bahners hort eine tiefe Melancholie
aus diesem Buch heraus, weil er hinter
dem chronologischen Sachverhalt die
Riicknahme der eschatologischen Verheis-
sung der marxistischen Geschichtsphiloso-
phie vermutet. Melancholie, das diirfte
richtig sein. Nur hat sie kaum etwas mit
der eschatologischen Verheissung zu tun.
Hobsbawm hat, das zeigt seine Bespre-
chung von Blochs «Prinzip Hoffnung» aus
dem Jahr 1961 sehr deutlich, mit dem
niichternen Blick des Briten, alle ro-
mantischen, naturphilosophischen, heils-
geschichtlichen Motive abgelehnt. «Blochs
philosophische Herkunft» sei, sagte er ganz
trocken, «unmarxistisch oder vielmehr nur
zu einem Drittel marxistisch.» Schon Hobs-
bawms frithe Arbeiten iiber die Banditen
und Sozialrebellen zeichnen sich eher
durch klare Unterscheidung denn durch
schwirmerische Verklirung aus. Die lange
Reihe reicht von Robin Hood bis hin zu
dem katalanischen Banditen «El Quico»,
der nach dem spanischen Biirgerkrieg sei-
nen Privatkrieg gegen das Franco-Regime
fithrte, bis er 1960 von der spanischen
Polizei erschossen wurde. Hobsbawm un-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3

ERIC HOBSBAWM

terscheidet ganz penibel zwischen prole-
tarischem Kampf und plebejischem Auf-
stand, das heisst zwischen revolutioniren
und rebellischen Bewegungen. Er gestattet
sich zwar die romantische Regung: «Robin
Hood ist denn auch unser Held und wird es
sein und bleiben» — beharrt aber nichts-
destoweniger streng auf der erforderlichen
Differenzierung. Die «eschatologische Ver-
heissung» ist ihm, durchaus im Unter-
schied zu Bloch, allenfalls in Form einer
als solche auch bezeichneten «Hoffnung»
gestattet. Ebenso ist ihm der friihsozialis-
tische Uberschwang, der in der deutschen
Arbeiterbewegung noch lange Zeit spiirbar
war, eher suspekt geblieben.

Gleichwohl trigt «Das Zeitalter der Ex-
treme» durchaus die Ziige einer auch per-
sonlichen Bilanz. Wobei, diese Ironie der
Geschichte lisst sich schwerlich tibersehen,
Hobsbawms Geburtsjahr mit dem Beginn
des, wie er es selbst definierte, «kurzen»
zwanzigsten Jahrhunderts, dem Jahr der
russischen Revolution zusammenfillt. Hier
schreibt ein Zeitgenosse als Fachhistoriker
und der Fachhistoriker als Zeitgenosse.

Das Buch entstand nach dem Zusam-
menbruch der Sowjetunion. Diese «Welt-
geschichte des 20. Jahrhunderts» sucht da-
mit durchaus die Antwort auf die Bloch-
sche Frage — nach der Hoffnung. Was ist
nach den grossen Katastrophen, nach dem
Ende der grossen Imperien, nach dem
Ende des Sozialismus und, wie Hobsbawm
ebenfalls konstatiert, nach dem Tod der
kiinstlerischen Avantgardebewegungen da-
von noch geblieben? In der einleitenden
«Vogelschau» zitiert Hobsbawm Isaiah
Berlin: «lch habe fast das ganze zwanzigste
Jahrbundert erlebt, ohne persinliche Not zu
erleiden (...) In meiner Erinnerung ist es
nur das schrecklichste Jahrhundert in der
Geschichte des Westens.» Und es habe, wie
Yehudi Menuhin noch hinzusetzt: «alle
Illusionen und Ideale zerstirt».

Aber ..., nein, an dieser Stelle folgt bei
Hobsbawm kein «aber». Er beschreibt
vielmehr, sehr niichtern und ohne aufzu-
rechnen, die verschiedenen Phasen des
eben vergangenen Jahrhunderts — der «Ex-
treme». Das Zeitalter der Katastrophen,
das Goldene Zeitalter, das zumindest den
Menschen im Westen den bislang gréssten
allgemeinen Wohlstand beschert hat, und,
«Erdrutsch» genannt, die kritische Ent-
wicklung der letzten fiinfundzwanzig



KULTUR

Jahre, mit dem Ende des Sozialismus. Das
Fazit: «Der Zusammenbruch des einen
Teils der Welt enthiillte die Malaise des an-
deren.»

Es ist also nicht, zumindest nicht nur,
die Trauer eines Marxisten, der Abschied
von seinen Hoffnungen nehmen muss. Es
ist vor allem die klare Einsicht, dass mit
dem Zusammenbruch des «real existieren-
den Sozialismus» noch keines der dringen-
den Probleme der westlich-kapitalistischen
Gesellschaft gelést wurde.

Abwendung von der bornierten
Geschichtswissenschaft zur
Universalgeschichte

Ich méchte noch einmal zuriickkommen
auf Hobsbawms reservierte Haltung ange-
sichts der marxschen Uberlegungen in der
Einleitung zum Rohentwurf. Und, damit
auch, auf mein Motiv, derart darauf he-
rumzuhacken. Mir erscheint diese Ab-
wendung nimlich nicht nur als eine Art
Ubergang bedeutsam, von einem, sagen
wir, wissenschaftstheoretisch abgedich-
teten Marxismus zu einem universellen
Humanismus. Sondern zugleich, und da
sehe ich — von aussen, eine fremde Zunft
betrachtend — das eigentliche Spezifikum:
von der traditionell bornierten Geschichts-
wissenschaft zur Universalgeschichte. Eine
Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts zu
schreiben, die auch noch die Entwicklung
der Naturwissenschaften und Technologie
und sogar die Kiinste einbezicht, das ist,
tiir jeden Laien unmittelbar einsichtig, ein
tollkiihnes Unterfangen. Hobsbawm hat
auf diesem Gebiet, so weit ich das iiber-
sehe, keine Konkurrenz zu fiirchten. Ge-
wiss, da ist mal an seiner Periodisierung
herumgemikelt, da sind diese und jene
Einwinde erhoben worden, im Ganzen
aber ist dieses Unternehmen auf stets res-
pektvolle und teilweise begeisterte Zu-
stimmung gestossen.

«Das Zeitalter der Extreme» darf als die
Antwort der Geschichtsschreibung auf die
verinderten Bedingungen des globalisier-
ten Kapitalismus am Ende des 20., am Be-

ginn des 21. Jahrhunderts verstanden wer-
den.

Der letzte deutsche Historikertag, Ende
September in Aachen, stand unter dem
Motto: «Eine Welt — eine Geschichte?».
Die deutschen Historiker haben diese
Fragestellung in sage und schreibe achz-
undfiinfzig Sektionen verhandelt. Als Heil-
mittel gegen solche Kleinkrimerei geniigt
womdglich schon dieses eine Buch — «Das
Zeitalter der Extreme».

Hobsbawm sieht nun allerdings unsere
Entwicklung alles andere als optimistisch.
Am Ende resiimiert er niichtern:

«Wir wissen nicht, wohin wir gehen. Wir
wissen nur, dass uns die Geschichte an diesen
Punkt gebracht hat, und wir wissen auch,
weshalb». In der kommunistisch-kapita-
listischen Allianz gegen den Faschismus
sieht er das «entscheidende Moment» in
der Geschichte des vergangenen Jahrhun-
derts, durch das die weitere Entwicklung
wesentlich bestimmt wurde.

«Dochy, so fihrt er in seinem Fazit fort:
«eines steht villig ausser Frage. Wenn die
Menschheit eine erkennbare Zukunft haben
soll, dann kann sie nicht darin bestehen,
dass wir die Vergangenheit oder Gegenwart
lediglich fortschreiben. Wenn wir versuchen,
das dritte Jahrtausend auf dieser Grundlage
aufzubauen, werden wir scheitern. Und der
Preis fiir dieses Scheitern, die Alternative
zu einer umgewandelten Gesellschaft, ist
Finsternis.»

"Hobsbawm
einen chinesischen Fluch:
interessanten Zeiten leben.»

Er selbst hat in einer «interessanten»
Zeit gelebt, aber alles, alles, was in seinen
Kriften stand, dafiir getan, dass wir, seine
Kinder und Enkel, es einmal langweiliger
haben sollen. Sollte es uns, was ja zu
hoffen ist, tatsichlich einmal langweilig
werden: Auch fiir diesen Fall hat er vor-
gesorgt — durch seine Biicher.

Ernst Bloch meinte einmal forsch, alles
zwischen Hegel und Karl May sei nur eine
unreine Mischung. Eric Hobsbawm hitte
er, da bin ich mir sicher, als Ausnahme
durchgehen lassen. 4

zitiert irgendwo einmal

«Du sollst in

ERIC HOBSBAWM

Eric Hobsbawm auf
Deutsch (zurzeit im
Buchhandel erhaltlich):
Das Zeitalter der Ex-
treme. Weltgeschichte
des 20. Jahrhunderts.
Hanser, Minchen 1995.
Das Gesicht des 21.
Jahrhunderts. Hanser,
Minchen 2000.

Das imperiale Zeitalter
1875-1914. Fischer
Taschenbuch, Frank-
furt/Main 1995.
Wieviel Geschichte
braucht die Zukunft.
Hanser, Minchen 1998.
Weitere zitierte Werke:
Michael Ignatieff,
Isaiah Berlin. Ein
Leben. Bertelsmann,
Minchen 2000.
Theodor W. Adorno,
Negative Dialektik.
Suhrkamp stw 133,
Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1997.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3

43



	Kultur

