
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 81 (2001)

Heft: 3

Artikel: "Clash of the cultures" : zur Archäologie einer Neurose

Autor: Fues, Wolfram Malte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM BLICKFELD

Wolfram Malte Fues

«Clash of cultures»
Zur Archäologie einer Neurose

Der Westen fürchtet sich vor dem Islam. So sehr, dass er nach dem Abgang
des realen Sozialismus in ihm manchmal den nächsten weltweiten Feind seiner
Welt kommen sieht. Woher stammt diese Furcht, wo liegen ihre Wurzeln, aus
welchen Vorstellungen welcher Bedrohung erwächst sie?

L/iese Furcht ist so alt wie die Begegnung

zwischen christlichem und islamischem Kulturkreis.

Zu verlieren scheint sie sich im Lauf des 18.

Jahrhunderts, als die mit der Aufklärung einhergehende

politische und militärische Modernisierung
erweist, dass das osmanische Reich für Europa keine
Gefahr mehr darstellt. Offenbar jedoch verliert sie sich
nicht wirklich, sondern nimmt nur eine andere Gestalt

an, die sie in ihren Grundzügen bis heute bewahrt.
1747 erscheint im Verlag von Friedrich Lanck-

ischens Erben in Leipzig ein 144 Seiten starker
Bericht über die «Barbarische Grausamkeit derer
Türeken und Tartarn, gegen die in der Gefangenschafft
sich befindende Arme Christen. Oder: Erstaunenswürdige

Begebenheiten eines Teutschen Edelmanns,
welche derselbe in seiner sieben-jährigen Sclaverey
hat erdulden und ausstehen müssen». Dieser
Edelmann hat das Unglück, schon bei seinem ersten
Gefecht mit der türkischen Armee in Gefangenschaft zu

geraten. «Ich kam einem teujfelischen Tartar in die
Hände und nachdem der Streit in einige Stille
geraten, wurde ich zu noch zwey andern in Ketten gefesselt,

und so wie eine Kuppel Hunde fortgeschleppet, bis

wir gegen Nachts nach kamen und in einen Säu-
Stall mit einander gesperret wurden.» (S. 6) Die
Tartaren, der Späh- und Vortrupp des türkischen Hauptheeres,

behandeln ihre Gefangenen wie Tiere. Das ist
kein Wunder, gehen sie doch selber untereinander um
wie Tiere. Der deutsche Edelmann stellt fest,

«dass dieses Tartar-Gesindlein sich bey dem Essen weder Tisch noch

Tisch-Geräthe, an Tüchern, Tellern oder Messer bedienet; sondern

wann unter ihnen einer etwas begehrte zu essen, gieng er hin zum
Feuer, und risse sich ein Stück vom halb gebratnen Fleisch herunter,
und biss darein wie ein Hund in ein Luder, gieng hin, schüttete

einen guten Soff Küh-Milch hinein, und marschirte sodann wieder
seines Weges. Oftmahls habe ich gesehen, dass sie sich nur hin an die
Erde geworffen, allda hockend das ihre verschlucket Hiebey
haben sie unterweilen allerhand Schertz und Possen mit einander

getrieben, wie Kälber oder Hunde; hat aber eines das andere nur ein

wenig hart angefasset, da hat es ein Brüllen und Heulen verführet, als

ob ihm die Lenden und Rückgrad eingebrochen War dann das

Gesindchen, zumahldas Weibs-Volck, gut mit einander, so fieng es in
ihrem guten Muth an zu singen, und das gab einen natürlichen Laut,
als ob die Wölffe beuleten.» (S. 12 f.)

Dem tartarischen Gesinde der Türken fehlt
offensichtlich vollständig, was schon für die frühe
Aufklärung den Menschen zum Menschen macht: der
Geschmack, «in der eigentlichen Bedeutung des Worts

die Eigenschaft eines Organs (der Zunge, des Gaumens

und des Schlundes), von gewissen aufgelöseten
Materien im Essen oder Trinken spezifisch affiziert zu
werden. Er ist in seinem Gebrauche entweder bloss als

Unterscheidungs- oder auch zugleich als
Wohlgeschmack zu verstehen (z. B. ob etwas süss oder bitter sei,

oder ob das Gekostete (Süsse oder Bittere) angenehm sei»

(Kant). Im Geschmack überträgt sich das unmittelbar

instinktive Wissen des Körpers von dem, was ihm
zuträglich oder unzuträglich ist, in das

Unterscheidungsvermögen der Vernunft, die zwischen dem, was
sie auseinanderhält, zu vermitteln, es wertend zu
beherrschen und es kraft dieser Herrschaft ihren
Grundsätzen gemäss an- und umzuordnen weiss. Der
Geschmack, «une sorte d'instinct dont ils [die ihn
besitzen, Vf.] ignorent la cause» (La Rochefoucauld),

trennt das Symbolische vom Realen, den Menschen

lk

fSzjmmzzï v~^ v wv

?t
W

v >fc .a.

SJE»

M »Jt
¦7TTÏ :

Radierung von Marcus Behmer

8 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3



IM BLICKFELD ISLAM

vom Tier. Das tartarische Gesindel besitzt ihn nach

Auffassung seines deutschen Gefangenen nicht. Es

schlingt sein Essen halbroh hinunter wie ein Hund
ein Aas, das er für ein besonders begehrenswertes
Futter hält, ohne sich irgendwelcher Mittel zu bedienen,

die den tierisch realen Akt der Nahrungsaufnahme

zu einem symbolischen und damit menschlichen

kultivieren. Wie soll es auch des Symbolischen
fähig sein, da ihm doch das ursprüngliche Symbol
der Menschwerdung fehlt, die Sprache? «Mit der

Sprache eines Volkes muss man sich befassen, wenn man
ein gerechtes und vernünftiges Volk aus ihm machen

will.» (Diderot) Wie will man aus einem Volk ein
vernünftiges und damit menschliches Volk machen,

wenn ihm alle Zeichen, alle Alphabete der Vernunft
abgehen, wenn es in jeder Unterhaltung nur natürliche

Laute, nur Gebrüll und Geheul hervorzubringen
vermag?

Menschliche Arbeit als Quelle allen Wertes

Türken sind nicht weniger grausam als Tartaren, aber

klüger. Beweis: Der Handel auf einem türkischen
Sklavenmarkt.

«Mit der grössten Erstaunung habe ich wahrgenommen, dass man

gantz entblösste Weibs-Bilder herbey geführet, dieselbe, ob kein Fehler

an ihnen, aller Orten befühlet und betastet (...); Überdem mussten

dieselben gehen, springen, lauffen und rennen wie die Pferde, um
zu erfahren, ob dieselben gesund oder nicht gesund wären. Ich habe

allhier mit gröster Hertzens-Betrübnis gesehen, dass Christliche
Eheleute getrennet, und der Mann dahin, die Frau aber dorthin ver-
kauffet (...); Ich habe mit grossem Leydwesen erblicket, dass denen

Müttern die Kinder von den Brüsten gerissen und gleich den Kälbern

von denselben weg verkauffet worden; Ich habe vermerckt, wie sie

keiner Person noch Würden geschonet, und ihnen ein Edelmann oder

Priester so viel als ein gemeiner Bauer gegolten; Stärcke, fugend und
Geschicklichkeit hat allhier die Menschen meist feil und angenehm

gemacht.» (S. 47f.)

Die Türken erkennen ihre Gefangenen zwar als

Menschen an, billigen ihnen aber von allen symbolischen

Ordnungen weder die moralische noch die
familiäre noch die soziale, sondern nur die ökonomische

zu, die Menschen allein als Arbeitskräfte, auf
die optimale Relation von Aufwand für ihren Unterhalt

und Ertrag ihrer Leistung hin beurteilt. Das ist
eine für die Mitte des 18. Jahrhunderts überraschend
moderne Auffassung. Schwingt in der Stimme des

Erzählers bei aller «Erstaunung», aller «Hertzens-Betrübnis»,

allem «Leydwesen» nicht leise, aber unüber-
hörbar ein Ton empörter Bewunderung mit? «Arbeit
ist das einzige allgemein gültige und auch das

einzige exakte Wertmass oder der alleinige Massstab, nach
dem man die Werte der verschiedenen Waren immer
und überall miteinander vergleichen kann», wird es

erst 1776 in Adam Smiths «Inquiry into the Nature
and Causes of the Wealth of Nations» heissen.

Menschliche Arbeit als Quelle allen Wertes über¬

haupt bestimmt ihrer Quantität und Qualität nach
das Mass des Nutzens, den man aus ihren Objekten
ziehen kann, gleichgültig ob er sich nun auf deren

eigenen Gebrauch oder auf ihren Eintausch gegen
andere Objekte richtet. Dann aber erweitern sich die

Möglichkeiten jedes individuellen gesellschaftlichen
Subjekts parallel mit der Erhöhung der
Arbeitsproduktivität, die sich in einer maschinenlosen
Ökonomie nur über den Einsatz von Menschen als

Maschinen erhöhen lässt, bei denen man vor allem
anderen auf «Stärcke, Jugend und Geschicklichkeit»
achtet. {Adam Ferguson wird schon in seinem 1766
erscheinenden «Essay on the History of Civil
Society» vor einer rein auf den ökonomischen Nutzen
sich gründenden Gesellschaft warnen, in der man
schliesslich mit seinen Mitmenschen nicht anders
handelt als mit seinem Vieh und seinem Boden.)

Die einfachen und klaren Regeln einer symbolischen

Ordnung, die im Prinzip des ökonomischen
Nutzens aufgeht, lassen sich leicht und rasch
erlernen, sogar von einem deutschen Edelmann. Es

gelingt ihm, sich seinem letzten türkischen Herren
als Handelsreisender so nützlich zu machen und
dadurch soviel Bewegungsfreiheit zu gewinnen, dass

er mit dem «Kayserhchen Residenten» in Konstantinopel

in Beziehung treten und damit seinen Freikauf
und seine Freilassung erreichen kann. Glückliche
Heimkehr, glückliche Heirat, glückliches Leben, und
deshalb

«wünsche zum Beschluss, dass der gütige und barmhertzige GOTT
die unter dem harten Türckischen und Tartarischen Joch der Dienstbarkeit

und Gefangenschafft annoch seufzenden Christen mit den

Augen seiner Barmhertzigkeit ansehen, ihnen Gedult verleihen, und
das aufgelegte Creutz selbst tragen helffen, auch denenselben Mittel
zeigen wolle, wodurch sie wieder in ihre Freyheit gelangen können,
damit also ihre Gefangenschaft auch endlich erreichen möge ein
erwünschtes ENDE.» (S. 72)

Ist die Geschichte damit wirklich zuende? Dem
von uns bisher analysierten Text nach ja, aber nicht
nach dem Buch, das ihn enthält. Es lässt nämlich
nun einen Text ganz anderer Art unter einem ganz
anders klingenden Titel unmittelbar, ohne jede weitere

Erläuterung und Rechtfertigung folgen:

«Kurtzer Entwurf des Glaubens und der Religion derer Türeken,
Nebst beygefügter Nachricht von den Türckischen Priestern und
Ordens-Geistlichen, und wie dieselben das gemeine Volck unter dem

Schein der Andacht betrügen; Ferner: Eine Beschreibung der
vornehmsten Staats- und Kriegs-Bedienten der Türeken, derselben Sitten,

Policey und andern Gebräuche.»

Die Vernunft der Aufklärung findet, wo es ihr um
die Vergewisserung ihres Wissens geht, nur
Geschmack an einem doppelten Verfahren. (Abwertende

Zentralperspektive und revidierend
ausbreitendes Panorama müssen einander entsprechen.
Die Türken sind ihren christlichen Gefangenen
gegenüber grausam und inhuman. Aber sie sind es auf

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3 9



IM BLICKFELD ISLAM

eine höchst konsequente, effiziente, erfolgreiche
Weise. Wo mag die Wurzel dieses Erfolgs liegen? In
ihren Sitten und Gebräuchen? In ihren militärischen,

politischen, sozialen Einrichtungen? Oder am
Ende gar in ihrer Religion?

Oberstes Gebot:
gesellschaftlicher Zusammenhalt

«Die Türeken haben nicht mehr denn 8. Gebote, davon
lautet das erste also:

Gott hat alle Dinge geschaffen, derohalben muss man an Ihn glauben;

auch gleichergestalt muss man glauben an seinen Propheten
Mahomet, dass er von Gott gesandt sey.
Das ander Gebot lautet also: Ein jeder soll seinen Vater und
Mutter mit gröster Liebe, Treu und Reverentz verehren.
Das dritte Gebot: Ein ieder soll dasjenige nicht thun, was er ihm
nicht von andern will gethan haben.
Das vierdte Gebot: Ein ieder soll sich zu gebührender Zeit und
verordneter Stunde in der Kirche befinden.
Das fünfte Gebot: Ein ieder Türck soll einen Monat fasten.
Das sechste Gebot: Ein ieder soll nach seinem Vermögen und
Gütern, Stand und Wesen, von seinen Gütern opffern und
Allmosen geben.
Das siebende Gebot: Man soll sich in den Ehestand begeben, auch
die Ceremonien und Gebräuche so viel möglich halten.
Das achte Gebot: Niemand soll tödten, er sey denn dazu geordnet,
oder genöthiget.» (S. 88 f.)

Was für eine nüchterne, verständige, praktische
Religion! «Alle Religionen beruhen», schreibt Friedrich

II von Preussen 1752 in seinem «Politischen
Testament», «(...)auf einem mythischen, mehr oder

weniger unsinnigen Grundgedanken». Der
Grundgedanke des Islams, wie ihn unser unbekannter
Verfasser aus der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts
versteht, scheint so wenig unsinnig wie möglich zu
sein. Er beschränkt sich im wesentlichen auf jene
Momente, die der Vordenker des Deismus, Edward
Lord Herbert von Cherbury, schon um die Mitte des

17. Jahrhunderts für die tragenden Pfeiler aller
natürlichen, aus der Natur des Menschen zwanglos
sich ergebenden Religion erklärt hat: Glaube an das

Dasein Gottes, Pflicht zu seiner Verehrung,
Einhaltung gewisser moralischer Maximen als über sie

entscheidender Tatbeweis, Gewissheit der
Wiedervergeltung im Jenseits nach seiner Massgabe. Der
Offenbarungsgehalt dieses Islams erschöpft sich in
dem eigentlich keiner Offenbarung bedürftigen phy-
sikotheologischen Gottesbeweis; im übrigen enthält
er weder Mythen noch Wundergeschichten, sondern
Gesetze, die erste Regeln für das Zusammenleben der
Menschen in symbolischer Ordnung zwingend
vorschreiben, ihnen deren weitere geschichtliche und
gesellschaftliche Ausgestaltung aber freistellen.

Als wollte er den Islam auf einen solchen Deismus
hin überprüfen, interessiert sich der anonyme Verfasser

des «Kurtzen Entwurfs» im folgenden vor allem
für die Antworten auf zwei Fragen: Wie wirkungsvoll

äussert sich die Verehrung Gottes im täglichen Leben
der Türken? Welcher moralischen Maxime gehorchen

sie zuerst und zunächst, um diese Verehrung
praktisch zu beweisen?

«Die Türeken haben Kirchen gleichwie die Christen, schön und wohl

gebauet, mit hohen Thürmen, mitten um den Turm ist ein runder
Krantz oder Gang, darauf ihre Pfaffen steigen, und das Volck zur
Kirchen rufen, welches sie des Tages fünf mahl thun In ihren
Moscheen siebet man keine Bilder noch Gemähide, sondern allein hin
und wieder stehen in ihrer Sprache folgende Worte geschrieben:
Es ist kein stärekerer, als Gott allein, und er ist ein einiger ewiger
Gott.
Wenn nun ihr Priester das Volck in die Moschee berufft, steiget

er auf den Krantz des Thurms, hält mit beyden Händen die Ohren

zu, und schreyet mit heller Stimme dreymahlfolgende Worte: Gott ist
allein allmächtig. So bald die Türeken diese Worte vernommen, kommen

sie in die Kirche, ehe sie aber hinein gehen, waschen sie sich am

gantzen Leibe rein und sauber, so wohl Männer als Weiber, und dieses

geschiehet fast an allen Gliedmassen des Leibes dreymahl. Unter
währendem Waschen sprechen sie nachfolgende Worte: Ehre sey meinem

Gott.» (S. 101 ff.)

Was für eine rationale, hygienische, didaktische
Religion! Auf dem Wort und nichts als dem Wort
beruhend, versperrt der Islam Einbildungskraft und
Phantasie, allem zu Mythen und Wundergeschichten

Alle kulturell erfolgreich 9

Vergesell schaftung weiss der Islam,

hängt vom sozia en Fri e den ab.

verführendem Bilderdienst Tür und Tor. Den
Zugang zum Wort regeln Disziplinen, die das Körper-
äussere betreffen und von ihm her das Körperinnere
durchziehen. Fünfmal am Tag erinnert sie ihre
Angehörigen daran, dass sie alle Teil weniger einer
Glaubens- als einer Verhaltensgemeinschaft sind, die
durch den Respekt und den Gehorsam gegenüber
einer ununterbrochen wiederkehrenden Ordnung
gebildet und gesichert wird. Nicht genug damit:

«Was der Türeken Allmosen gehen anlänget, ist zu wissen, dass einem
ieden unter ihnen durch das Gesetz Mahomets befohlen ist, einem
ieden Bettler nach Vermögen das Allmosen zu reichen: Dahero auch
reiche und wohlhabende Personen denen Armen viel Gutes erzeigen,
auch ihre Knechte und Diener zu denen benachbarten armen Leuten
schicken und nachfragen lassen, ob sie eines Allmosens bedürfftig seyn.
Sie halten auch dafür, dass das Allmosen-Geben das graste Gott
wohlgefällige werk sey, lehren auch, dass der Mensch durch ßeissiges
Allmosen geben von aller Trübsal und Widerwärtigkeit erlediget werde.»

(S. 104 f.)

Was für eine politisch und sozial kluge und
weitsichtige Religion! «Die Bande, die eine Gesellschaft

zusammenhalten, beruhen auf gegenseitigen
Diensten; wenn aber diese Gesellschaft aus mitleidlosen
Seelen zusammengesetzt sein sollte, sind allerdings alle
Bindungen gelöst, und man kehrt in den Zustand blos-

10 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3



IM BLICKFELD ISLAM

ser Natur zurück, in dem das Recht des Stärkeren über
alles entscheidet», schreibt Friedrich IL am 3. April
1770 an DAlembert. Alle kulturell erfolgreiche
Vergesellschaftung, weiss dieser Islam, hängt vom sozialen

Frieden ab, und wenn man ihn schon nicht durch
gegenseitige Dienste begründet, die zu ökonomischer
Gleichheit führen, dann mindestens in einer
Dienstverpflichtung der Reicheren gegenüber den Ärmeren,
die ökonomischen Ausgleich schafft und die Kluft
zwischen beiden nie so breit werden lässt, dass «das

Recht des Stärkeren über alles entscheidet». Wie ernst
diese Verpflichtung zu nehmen ist, geht daraus hervor,

dass «der Mensch durch fleissiges Allmosen geben

von aller Trübsal und Widerwärtigkeit erlediget
werde», dass also sein künftiges, jenseitiges Leben von
dem Eifer abhängt, mit dem er ihr Gebot erfüllt hat.

Fehlende Kategorie der Individualität

Der Grundbegriff der christlichen Moderne lautet
Einsicht (Theorie), der Grundbegriff des ihr
begegnenden Islams lautet Ergebung (Moral). Dem
modernen christlichen Europa schwebt in der Idee von
der Humanisierung des Menschen eine Gesellschaft

vor, in der jedes Individuum sich zum Subjekt einer

eigentümlichen Sinntotalität religiöser oder
philosophischer, politischer oder künstlerischer Natur
macht, um in eben deren Erwerb ihre Historizität,
ihre Bedingtheit und Vergänglichkeit einzusehen und
diese Einsicht zum Ausgangspunkt gesellschaftlicher
Kommunikation zu machen. Die islamische Welt
hingegen, wie unser Buch sie auffasst, sieht in jedem
Individuum nicht mehr als das Subjekt allgemeiner,
zu seinem kulturellen, politischen und sozialen
Überleben notwendiger Gesetze moralischen Verhaltens,

über die hinaus es sein persönliches Leben bis
hin zu tartarischer Barbarei nach Zufall und Willkür
gestalten kann. Sie kennt also gar keine Individualität

in unserem Sinne, was die Entstehung
verschiedenartigster Charaktere nicht hindert, sondern
fördert.

Der Erzähler der «Barbarischen Grausamkeit»
verachtet die Unmenschlichkeit der Tartaren, weil sie

hinter alle Humanisierung bis ins Tierische zurückfällt,

der Erzähler des «Kurtzen Entwurfs» bewundert
die praktische Inhumanität der Türken, weil sie alle

Humanisierung an rationaler Präzision und
ökonomischer Effizienz übertrifft. Verachtung und
Bewunderung gehen eine unmittelbare, unhinterfragte,
unbewältigte Synthese ein. Ist diese Synthese im
Untergrund des europäischen Selbst- und Geschichts-
bewusstseins vielleicht heute noch wirksam?
«Merkwürdige Doppelgesichtigkeit der Ayatollah-Republik»,

wundert sich Oliver Fahrni in der «Weltwoche»

vom 2. März 2000:

«Hier Theokratie, Herrschaft des obersten Korangelehrten, mordende
Sicherheitsdienste, Märtyrerkult, verfolgte Minoritäten wie die
Bahai, systematische Menschenrechtsverletzungen, religiöse
Sondergerichte, Zensur, gepeinigte Intellektuelle, repressive, puritanische
Moral — kurzum orientalische Despotie. Dort Demokratisierung,
Wahlen, eine unbotmässige Presse eine aktive Rolle der Frauen
im öffentlichen Leben, feiernde, diskutierende, selbstbewusste Bürger,
ein hohes Ausbildungsniveau, die Selbstorganisation der Gesellschaft

- kurzum die dynamischste Gesellschaft zwischen Pakistan und
Mittelmeer. »

So ist es, würde ihm der unbekannte Arrangeur
unseres Buches beipflichten: Hier in kulturfeindlichen

Traditionen erstarrte Barbarei, dort in rationalen

und effizienten Kommunikationsformen sich

symbolisierende Modernität. Beide Seiten gehören
dieser Ansicht nach in einer islamischen Gesellschaft
nicht zufällig, sondern notwendig zusammen. Einem
Subjekt-Konzept, das sich auf allgemeine, prinzipielle

Kategorien kultureller Symbolisierung
beschränkt, geht der Sinn für eine Sinngebung ab, die
auch noch das Besondere, Private, Persönliche
gesellschaftlich und geschichtlich zu konkretisieren und zu
disziplinieren sucht. Der islamischen Gesellschaft,
wie sie sich den Augen unserer beiden Zeugen aus
dem 18. und dem 20. Jahrhundert darstellt, fehlt die

Kategorie der Individualität und damit eine Moderne
in christlich abendländischer Bedeutung. Folglich
bedarf sie auch keiner Post-Moderne, keiner
Dekonstruktion des Subjekts, keiner Entkoppelung von
Allgemeinheit und Besonderheit, Öffentlichkeit und
Privatheit, um sich für die Sozio-Ökonomie der
«Glokalität», der plötzlichen und gelegentlichen,
ebenso rasch geschlossenen wie gelösten Verbindung
von Globalität und Lokalität tauglich zu machen.
Wenn es ihr gelingt, die Freiräume zu revolutionieren,

die sie dem Fehlen des Individualitäts-Konzepts
verdankt, sie von der orientalischen Despotie auf die
virtuelle Ökonomie mit allen ihren industriellen und
sozialen Konsequenzen umzupolen, könnte sich die
westliche Welt auf dem Boden ihrer eigenen
Erfolgsgeschichte von jenen Kräften in den Schatten gestellt
und überholt finden, die sie bis zum äussersten

bekämpft, verachtet und schliesslich für besiegt
gehalten hat. Der Widerspruch zwischen Barbarei und
Fortschrittlichkeit, den sie dem Islam vorhält,
verdeckt und vergegenwärtigt ihr den eigenen zwischen
ihrer Modernität und ihrer Aktualität. Ihre Furcht
vor ihm gründet in ihrer Furcht vor sich selbst und
ihrer Zukunft.

Wolfram Malte Fues, geboren 1944, Prof. Dr., lehrt Neuere

Deutsche Literatur sowie systematische und historische
Epistemologle an der Universität Basel. Publikationen zum deutschen
Roman von der Aufklärung bis zur Gegenwart, zum Diskurs
der Geschlechterdifferenz in der deutschen Aufklärung, zur
klassischen und zur modernen Ästhetik, zur Postmoderne und

zur Wissenschaftstheorie.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81. JAHR HEFT 3 11


	"Clash of the cultures" : zur Archäologie einer Neurose

