
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 81 (2001)

Heft: 12-1

Artikel: Religion und Politik : Amerika, das andere Beispiel

Autor: Zöller, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Michael Zöller,
geboren 1946 in Würzburg,

lehrt Soziologie
an der Universität
Bayreuth, wo er auch die

mit seinem Lehrstuhl
verbundene Amerika-

Forschungsstelle leitet.
Er ist freier Mitarbeiter
verschiedener Zeitungen.

Zu seinen
Arbeitsgebieten gehören -
jeweils im Vergleich
mit Amerika - die
Politische Ökonomie, die

Ideengeschichte und

die Religionssoziologie.

Religion und Politik. Amerika-das
andere Beispiel

Im Sommer 1995 schilderte der «Economist» ein Ereignis, das ein Schlaglicht
aufdie kulturelle Entfremdung zwischen Europa und den USA wirft: Der
amerikanische Militärpilot Scott O'Grady, den die Serben abgeschossen hatten, war
nach sechs Tagen schliesslich von einer Spezialeinheit geborgen worden und
kehrte nun aufden italienischen Flughafen Aviano zurück. Eben gelandet ging
er aufdie wartenden Journalisten zu und erklärte, als erstes wolle er Gott danken,

denn ohne Gottes Liebe für ihn und seinen Glauben an Gott hätte er nicht
überlebt. Der «Economist» kommentierte dies mit der Bemerkung, wenn ein

französischer oder englischer Pilot eine solche Erklärung abgegeben hätte, wäre

man wohl etwas erstaunt gewesen.

I atsächlich gibt es Grund
zum Staunen, denn Europa und Amerika,
denen fast alle Gesellschaftstheorien das

gleiche Schicksal der Modernisierung
zugedacht hatten, unterscheiden sich vor
allem dann grundlegend, wenn es um
Religion geht.

Die Bedeutung der Religionszugehörigkeit
hat im Laufe der amerikanischen

Geschichte keineswegs abgenommen. Trägt
man die verfügbaren Daten in ein

Diagramm ein, so ergibt sich eine aufsteigende

Kurve, die Mitte des 17. Jahrhunderts

mit 15—20 Prozent beginnt und Ende
des 20. Jahrhunderts bei 75-80 Prozent
endet. Von diesen vier Fünfteln der
Amerikaner, die unter den Bedingungen der

Freiwilligkeit einer Religionsgemeinschaft
angehören, gibt wiederum die Hälfte an,
regelmässig die Kirche oder die Synagoge
zu besuchen — und wir sind auf solche

demoskopisch ermittelten Selbstauskünfte

angewiesen, weil der Staat nach
amerikanischer Auffassung nicht berechtigt ist,
nach der Konfession zu fragen. Besonders
aufschlussreich sind die Antworten auf die
seit den dreissiger Jahren immer wieder
gestellte Frage, ob man noch der
Religionsgemeinschaft angehöre, in die man
hineingeboren wurde. Diejenigen, die als

Katholiken oder Juden geboren wurden,
bleiben zu 85-90 Prozent bei der Religion
der Väter. Bei den Protestanten gilt dies

nur für weniger als die Hälfte der Befragten,

doch die übrigen haben sich meist
einer anderen protestantischen Denomination

angeschlossen; es gibt also eine er¬

hebliche innerprotestantische Mobilität.
Die grösste Bewegung ist jedoch in der

Gruppe der Non-Affiliates, der
Konfessionslosen, zu beobachten. Dies ist der
instabilste Zustand, in den amerikanische
Eltern ihre Kinder versetzen können, denn
vier Fünftel derer, die ohne eine
Religionszugehörigkeit geboren wurden, schliessen
sich später einer Religionsgemeinschaft
an.

Eine unwahrscheinliche Koalition

Kurzum, alles deutet auf ein insgesamt
religionsfreundliches Klima und auf eine

Mobilität, die sich bei genauerem
Hinsehen als Konkurrenz zwischen den
Varianten des Protestantismus erweist. Dafür
gibt es zwei miteinander verbundene
Erklärungen: nämlich die Nähe von religiöser

und politischer Kultur und die

konsequente Herausbildung einer spezifischen
Form des amerikanischen Protestantismus.

Die religiöse Prägung der amerikanischen

politischen Kultur und die
politische und gesellschaftliche Funktion der
amerikanischen Religion sind vor allem
das Ergebnis einer unwahrscheinlichen
Koalition. Vor der Revolution hielt man
auch in Amerika an der alten Vorstellung
fest, die religiöse Einheit sei die Voraussetzung

der politischen, man müsse also wie
in dem Cuius-Regio-Vrinzip Territorium
und Konfession gleichsetzen. In den
amerikanischen Kolonien hatte dieses Prinzip
die Form des sogenannten religiösen
Establishments angenommen, so dass jeweils

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80./81. JAHR HEFT 12/1 23



DOSSIER EUROPA-USA

eine Religionsgemeinschaft (z.B. die
Congregational Church in den Neuengland-
Kolonien und die Church of England in
den südlichen Kolonien) zweifach
privilegiert wurde: Nur wer der betreffenden
Kirche angehörte, hatte Zugang zu öffentlichen

Ämtern, und alle Bewohner der

jeweiligen Kolonien mussten über ihre
Steuern zum Unterhalt der etablierten Kirche

beitragen. In den Verfassungsdiskussionen

nach der Unabhängigkeit kam es

jedoch zu einem Bündnis zwischen
Politikern wie Jefferson und Franklin einerseits
und protestantischen Richtungen wie den

Baptisten und Methodisten, die den
individuellen Charakter der religiösen
Erweckung betonten.

Sie entwickelten einen religiösen Stil,
der sie immer deutlicher von anderen
pietistischen Bewegungen unterschied und
dabei entfalteten sie das ganze politische
und kulturelle Potential ihres religiösen
Individualismus: Wenn die Kontrolle nach
innen verlegt wird, wenn sie nicht mehr

von einer kirchlichen Hierarchie oder von
einer mindestens ebenso spürbaren
Gemeinde ausgeübt wird, sondern vom
Gewissen der prinzipiell Gleichqualifizierten,
die es in der Hand haben, ihrem Leben
eine neue Richtung zu geben, dann wird
die antiautoritäre Stossrichtung ebenso

erkennbar wie der zunächst nur religiös
akzentuierte Populismus. Es handelt sich

um die Unabhängigkeitserklärung des

gemeinen Mannes. Revivalism — die Aufforderung

umzukehren und ein neues Leben

zu beginnen — und der Glaube daran, dass

es jederzeit möglich sei, den alten Adam
und die eigene Geschichte in einem
solchen Neubeginn hinter sich zu lassen, das

wird nicht nur zum enthusiastischen
religiösen Stil, sondern auch zum Leitmotiv
der amerikanischen Kultur.

Zyklische Awakenings

Der evangelikale Protestantismus betont
nun nach der Revolution, dass Trennung
von Staat und Kirche keineswegs die

Privatisierung der Religion bedeute, sondern
dass die Gesellschaft ebenso wie der
Einzelne sich ständig bekehren und regenerieren

müsse. Diese Vorstellung von der
Gesellschaft als einer christlichen Bewegung,
die sich ständig verbessert und weiterentwickelt,

blieb gut ein Jahrhundert lang

Jasper Johns, Summer,

1985, Sommer. Enkaustik
auf Leinwand, 190,5 x

127 cm. Sammlung Philip
Johnson.

vorherrschend, bis sie durch Darwinismus,
Historische Bibelkritik und die kombinierte

Wirkung von Einwanderung und
Verstädterung erschüttert wurde und
schliesslich in dem Scopes Trial, dem

sogenannten «Affenprozess» von Tennessee,
eine dramatische kulturelle Niederlage
erlebte.

Damit ist bereits auf die zweite
Besonderheit verwiesen, nämlich auf die
Geschichte der religiösen Erweckungs-
bewegungen. Diese Awakenings werden
unterschiedlich bewertet, doch niemand
bestreitet, dass man die amerikanische
Kultur- und Religionsgeschichte als eine

Abfolge solcher Bewegungen beschreiben
kann und dass sie mit politischen
Umbrüchen in Verbindung zu bringen sind.

Das erste Awakening, Mitte des 18.

Jahrhunderts, das noch innerhalb der alten

MVS

-:-

Wl r/ %

24 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80./81.JAHR HEFT 12/1



DOSSIER EUROPA-USA

etablierten Kirchen stattfand, setzte nicht
nur jene Individualisierung durch, die
erheblich zur Vereinheitlichung des

amerikanischen Protestantismus beigetragen
hat, sondern es rückte diesen auch in die
Nähe der liberalen Naturrechtstheorien
des John Locke und des Thomas Paine,
indem es deren Aussagen in die religiöse
Sprache übersetzte. Offensichtlich ist die
Nähe zwischen Thomas Paines Parole, die
Amerikaner hätten es in der Hand, die
Welt von neuem zu beginnen und der

religiösen Forderung nach Umkehr und
Wiedergeburt. Doch auch naturrechtliche
Parolen wie Freiheit, Arbeit, Eigentum
und Widerstandsrecht fanden in der
vorrevolutionären Epoche so weit Eingang in
Predigttexte, dass z.B. die englandtreuen
Loyalisten den Baptisten vorwarfen, sie

hätten John Locke zum fünften Evangelisten

gemacht.
Nach der Revolution und während der

Ausdehnung des Landes nach Westen, also

im Gefolge einer zweifachen Auflösung
alter Strukturen, kam es zu einem zweiten
Umbruch. Zunächst änderten sich die
Organisationsformen und die Mehrheitsverhältnisse,

wobei der evangelikale
Protestantismus zur tonangebenden Hauptrichtung

wurde, und schliesslich fand der
Protestantismus seine Einheit nur noch in
den politischen Erneuerungsbewegungen.

Der an Erweckung und Wiedergeburt
orientierte Protestantismus betonte die
Autorität der Bibel, statt der Autorität des

Amtes: Jeder kann die Bibel ohne die Hilfe
von Eliten interpretieren, und diese
antiautoritäre Aussage bleibt nicht auf die

Sphäre der Religion beschränkt. Nathan
Hatch hat in einem Buch über die
«Demokratisierung des amerikanischen Christentums»

gezeigt, wie der evangelikale Stil
politische Formen prägte (Zeltmission und
Wahlveranstaltung) und die politischen
Themen des 19. Jahrhunderts als religiöse
Themen vorwegnahm.

Der bereits erwähnte Kulturbruch Ende
des 19. Jahrhunderts erschütterte diesen

Protestantismus in seinem Selbstverständnis,

so dass man ihn schliesslich
als eine Mehrheitsreligion mit Minder-
heitsbewusstsein bezeichnete. Man kann
jedoch auch diesen Umbruch als den

Beginn eines dritten Awakening deuten, denn

nun führen Liberale Theologie und Social

Justice innerhalb des Protestantismus zu

Religion

spielt in

Amerika eine

andere Rolle,

weil die

Religion auf

ungeplante

Weise zur

wichtigsten

Form der

sozialen

Integration

wurde.

Revivalism -
die Aufforderung

umzukehren

und ein neues

Leben zu

beginnen - ein

Leitmotiv der

amerikanischen

Kultur.

einer neuen Mehrheit, die dann für etliche
Jahrzehnte als die Mainline gilt. Weil diese

religiöse Umorientierung in die
Vorgeschichte des Progressive Movement und der

Reformprogramme von Roosevelts New
Deal bis zu Kennedy und Johnson gehört,
ist es schliesslich nicht schwer, ein viertes

Awakening wieder als die Korrektur dieser

Entwicklung zu verstehen. Tatsächlich
erlebt Amerika in Eisenhowers fünfziger
Jahren einen religiösen Boom, der
zunächst mit dem Anwachsen des
Mittelstandes allen Religionsgemeinschaften
zugute kommt. Dann aber zeigt sich, dass

der Wohlfahrtsstaat keineswegs die Armut
beseitigt hat, weshalb sich der Blick auf
kulturelle Faktoren richtet. In einer
erneuten innerprotestantischen Diskussion
wird die evangelikale Richtung wieder zur
Mehrheit und die vorher so genannte
Mainline muss erhebliche Mitgliederverluste

hinnehmen. Wiederum nimmt also

die religiöse Gesellschaftskritik, diesmal
die Kritik am Wohlfahrtssystem, den
politischen Stimmungsumschwung vorweg.
Dass Armut nicht nur als Mangel an Geld

zu verstehen sei, sondern auch als Mangel
an geistigen und moralischen Ressourcen
— diese Beurteilung hätte man noch in den

siebziger Jahren als so hinterwäldlerisch
abgestempelt, wie man es mit den
konservativen Protestanten ganz generell tat.
Heute ist diese Meinung längst akzeptiert,
und so erschien in diesem Jahr ein Buch
des Wirtschaftshistorikers und
Nobelpreisträgers Robert William Fogel mit dem
Titel «The Fourth Great Awakening». Fogel

sagt über das dritte Awakening, das in
den 1890er Jahren begann, es habe

Umverteilung als die Lösung der Probleme
betrachtet, das vierte Awakening dagegen,
das durch den neuen christlichen
Konservatismus vorbereitet worden sei, betone

Spiritual Resources, vor allem Personal

Responsibility.

Kredit religiöser Selbstzuordnung

Alle diese Beispiele zeigen, dass man die

gesamte amerikanische Kulturgeschichte
als ein einziges Awakening begreifen
könnte, nämlich als den dauernden
Versuch der Selbstkorrektur und der neuen
Bestimmung der kollektiven Ziele. Religion

spielt in Amerika eine andere Rolle,
und dies nicht, weil die Amerikaner anders

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80./81. JAHR HEFT 12/1 25



DOSSIER EUROPA-USA

sind, sondern weil die Religion auf un-
geplante Weise zur wichtigsten Form der
sozialen Integration wurde.

Zugehörigkeit bietet in einer ansonsten
kaum strukturierten sozialen Umwelt die

Vermutung der Verlässlichkeit, sie macht
Partner kalkulierbar. Darauf hat Max
Weber in der schönen Anekdote von jenem
Patienten hingewiesen, der dem Arzt noch

vor der Schilderung seiner Beschwerden
mitteilte, er sei Mitglied der First-Baptist-
Church. Lange vor der Erfindung jener
Kreditkarte, die mit dem Slogan wirbt,
dass man mit seinem guten Namen zahlen
solle, hat er damit auf jenen Kredit
verwiesen, den religiöse Selbstzuordnung
verleiht. Freilich nur unter voluntaristischen
Bedingungen: Zunächst dienen diejenigen
Religionen als Ausweis individueller,
moralischer Qualität, die den Einzelnen nur
unter solchen Bedingungen aufnehmen.
In einer egalitären Gesellschaft, in der
religiöser Wettbewerb herrscht, setzt sich
dieser religiöse Stil jedoch allgemein
durch. Man betont Moral statt Glauben,

Man betont

Moral statt

Glauben, und

entsprechend

herrscht

Desinteresse

an Geschichte,

Unverständnis

für Institutionen

und Ungeduld

mit Theorie

und Theologie.

und entsprechend herrscht Desinteresse an
Geschichte, Unverständnis für Institutionen

und Ungeduld mit Theorie und
Theologie. Unter solchen kulturellen
Bedingungen neigt man dann auch zum
Konzept der Zivilreligion, also zu dem
Versuch, die beglaubigende Funktion der

Religion in den öffentlichen Raum zu
übertragen und sie als Stütze der
staatsbürgerlichen Gesinnung zu benutzen.

Noch wichtiger ist jedoch der Wettbewerb

der Religionsgemeinden. Er ist
sowohl Voraussetzung wie Ergebnis ihrer
Fähigkeit, Entwicklungen vorauszunehmen

und zu verarbeiten. Die Religion
übernimmt dann in aufgeregten Zeiten die
Rolle des Vorreiters, in ruhigen Zeiten
dagegen die der Stabilisierung im Sinne
der individuellen Beglaubigung wie der

zivilreligiösen Bestätigung. Beides sind
Formen der Funktionalisierung der
Religion, die auch von amerikanischen Autoren

entsprechend kritisiert wurden, aber
beides erklärt auch, weshalb Amerika ein
religiöses Land geblieben ist.

Neo-Liberalismus

Seit den 1990er Jahren ist vor allem in Europa der Begriff *Neo-Liberalismus» zum
zentralen Schmähwort gegen jegliche marktwirtschaftliche und liberale Politik geworden.
Der Begriff wird dabei allenfalls vage definiert, was erlaubt, dass man allerlei Dinge,
die eigentlich nichts mit der Marktwirtschaft und dem klassischen Liberalismus zu tun

haben, mit der Marktwirtschaft und dem klassischen Liberalismus in einen Topf werfen

kann - etwa mit Nationalsozialismus und Faschismus.
Auf der intellektuellen Ebene zielt der Vorwurf des 'Neo-Liberalismus» gegen jene
Denker, die sich gegen die Verfallstendenzen und Korrumpierungen des Begriffs
Liberalismus (vor allem in der angelsächsischen Welt, wo er fast zum Synonym für
sozialistische Ideen wurde) seit dem letzten Weltkrieg in vielen Ländern gewehrt haben und

auf eine authentische Reformulierung seiner Ideale drängten. Erwähnt seien grosse
Ökonomen wie Ludwig von Mises und Friedrich August von Hayek. Ebenfalls genannt
werden müssten Walter Eucken oder Wilhelm Röpke in Deutschland, die die Grundlagen
für das -Wirtschaftswunder» der Nachkriegszeit legten - und schliesslich auch Ludwig
Erhard selbst. In Amerika gehörten in den siebziger und achtziger Jahren Ökonomen

wie die Nobelpreisträger Milton Friedman und James M. Buchanan dazu. Die von diesen
Denkern verfochtenen Ideen werden oft als »neo-liberal» bezeichnet. Von der Sache

her handelt es sich um puren Liberalismus. Eigentlich sollte er auch nur so bezeichnet
werden. Detmar Doering

Aus: Fred E. Foldvary, Das Lexikon der freien Marktwirtschaft, herausgegeben und

ergänzt von Detmar Doering, Verlag Wirtschaft und Finanzen, Düsseldorf 2000.

Anmerkung der Redaktion: Dieses Lexikon ist ein überaus wertvolles Hilfsmittel, weil

es eine Brücke baut für das Verständnis des Unterschieds zwischen dem amerikanischen

und europäischen Sprachgebrauch im Bereich der Wirtschaft und der Politik.

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80./81. JAHR HEFT 12/1


	Religion und Politik : Amerika, das andere Beispiel

