Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 80 (2000)
Heft: 9
Rubrik: Dossier : Topographien des Traumes

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Iring Fetscher,
geboren 1922 im Mar-
bach, war von 1963 bis
1988 o. Professor fir
Politikwissenschaften
und Sozialphilosophie
an der Universitat
Frankfurt. Gastprofessor
in New York, Tel Aviv,
Gottingen, Nimwegen.
Jingste Verdffentlichun-
gen: «Neugier und
Furcht. Versuch, mein
Leben zu verstehen»,
Verlag Hoffmann &
Campe, Hamburg 1995;
«Joseph Goebbels im
Berliner Sportpalast:
«Wollt ihr den totalen
Krieg?)», die Sport-
palastrede vom 18. Fe-
bruar 1943, Kommentar
und das internationale
Echo (auch das
schweizerische),
Européische Verlags-
anstalt, Hamburg 1998.

DOSSIER

DER POLITISCHE TRAUM VON MARX BIS HITLER

Ernst Bloch hat vorgeschlagen, zwischen einem nach vorwirts weisenden
Wachtraum, in dem das «Prinzip Hoffnung» zum Ausdruck kommt und
dem Schlaf-Traum zu unterscheiden, dessen Eigenart Sigmund Freud
erforscht hat. Diese Unterscheidung ist fiir eine Reflexion iiber die Rolle
von Triumen bei Marx auf der einen Seite und Hitler auf der anderen —

zumindest ansatzweise — fruchtbar zu machen.

Auf den ersten Blick
scheint es bei Marx und den Marxisten
kaum eine positive Rolle von Triumen zu
geben. Von vornherein legte Marx grossen
Wert darauf, seine kritische Theorie vom
phantastischen Utopismus der Friihsozia-
listen zu unterscheiden. Auch das Bloch-
sche «Prinzip Hoffnung» scheint er sogar
ausdriicklich abzulehnen, wie die von ihm
gern zitierte Formulierung aus Dantes «Gott-
licher Kémodie» andeutet, die er als Motto
fiir wissenschaftliches Verhalten angefiihrt
hat: «lasciate ogni speranzo voi qu’entrate!»
Dennoch konnte Bloch — beim frithen
Marx — einen Beleg fiir seine Auffassung
finden, dass menschlichem Denken gene-
rell eine Beziehung zum hoffnungsvollen
Streben nach Besserem zugrundeliegt — im
religiosen Denken wie in Mirchen, in uto-
pischen Entwiirfen wie in Musik und Lite-
ratur. Marx hat in den «Deutsch-Franzé-
sischen Jahrbiichern» 1843 einen offenen
Brief an seinen Mitherausgeber Arnold
Ruge versffentlicht, in dem es u.a. heisst

«Unser Wablspruch muss lauten: Reform des Bewusst-
seins nicht durch Dogmen, sondern durch Analy-
sierung des mystischen, sich selbst unklaren Bewusst-
seins, trete es nun religivs oder politisch auf. Es wird
sich dann zeigen, dass die Welt lingst den Traum
von einer Sache besitzt, von der sie nur das Bewusst-
sein besitzen muss, um sie wirklich zu besitzen. Es
wird sich dann zeigen, dass es sich nicht um einen
grossen  Gedankenstrich zwischen Vergangenheit
und Zukunft handelt, sondern um die Vollziehung
der Gedanken der Vergangenheit. Es wird sich end-
lich zeigen, dass die Menschheit keine neue Arbeit
beginnt, sondern mit Bewusstsein ihre Arbeit zustan-
debringt» (MEW, Bd. 1, S. 345£).
Der nur noch zum Bewusstsein zu brin-
gende «Traum von einer Sache» wird hier
mit den «Gedanken der Vergangenheit»

identifiziert. Es handelt sich also — wird
Bloch konstatieren — um durchaus ratio-
nale, unverschliisselte «7rdume nach vor-
wirts», nicht um die Art von Triumen, die
Freud analysieren wird. Zur grosseren Zu-
friedenheit von Bloch lisst sich sogar bei
W. I. Lenin einmal die Formulierung fin-
den: «Das ist es, wovon man triumen muss!»
Inhalt dieses Wunschtraums ist freilich die
recht bescheidene Hoffnung auf die Her-
ausgabe einer eigenen Wochenzeitung! Im-
merhin beruft sich Lenin fiir seine Formu-
lierung auf den demokratischen russischen
Kritiker Dimitri Pissarew, der zwei Arten
von Trdumen unterschieden habe, solche,
«die den natiirlichen Gang der Ereignisse
iiberholen» und solche, die «auf ganz ande-
ren Wegen gehen», auf Wegen, «die der
natiirliche Gang der Ereignisse nie beschrei-
ben kann». Nur diese zweite Art von Triu-
men erscheint Lenin im schlechten Sinne
als «utopisch». Triume der ersten Art kénn-
ten «sogar die Energie des arbeitenden Men-
schen fordern und stirken», sie sind daher
nicht nur unschidlich, sondern sogar
niitzlich. Ohne solche Vorwegnahmen
kiinftiger Erfolge wiirde niemand «umfas-
sende und ermiidende Arbeiten auf dem
Gebiet der Kunst, der Wissenschaft und des
praktischen Lebens anfangen und zu Ende
fiihren». Menschen arbeiten «an der Ver-
wirklichung ihrer Phantasie» (Lenin, «Aus-
gewihlte Werke», 12 Binde, Wien-Berlin
o.J., Bd. 2, S. 182f.). Was Lenin als Traum
bezeichnet ist also nichts anderes als
Vorwegnahme kiinftiger Zustinde in der
Phantasie. Eingeschrinkt wird deren
Niitzlichkeit freilich auf solche Vorweg-
nahmen, die «dem natiirlichen Gang der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9

19



DOSSIER

Ereignisse» entsprechen, auch wenn sie ihm
«vorauseilen». Die Kenntnis dieses «natiir-
lichen Gangs» der sozialhistorischen Ent-
wicklung glaubt Lenin auf Grund der mar-
xistischen Geschichtstheorie zu besitzen.
Sie erlaubt es ihm auch, zwischen niitz-
lichen Triumen und solchen, die in die
Irre fithren, zu unterscheiden.

Arbeitsleid und Entfremdung

Das Endziel des von Marx erwarteten
welthistorischen Fortschritts hat er selbst
nur in seinen frithen Arbeiten — bis hin
zu den «Grundrissen der Kritik der politi-
schen Okonomie» (1857/58) andeutungs-
weise beschrieben. In ihrem Kern laufen
diese Skizzen auf einen Zustand hinaus, in
dem die «assoziierten Produzenten» auf-
grund der Verkiirzung des Arbeitstages
und der dadurch erméglichten Steigerung
ihrer wissenschaftlichen und &sthetischen
Fihigkeiten instande gesetzt worden sind,
die notwendige Produktion intelligent zu
steuern und zu iiberwachen und diese
kreative, wissenschaftliche Titigkeit mit
Befriedigung auszufiithren. Arbeitsleid und
Entfremdung wiren verschwunden und
im Kopf der Menschen werde «das akku-
mulierte Wissen der Gesellschaft existieren»
(Grundrisse, S. 599 f.).

In seinen spiteren — und von Marx
selbst publizierten — Arbeiten ist von
diesem utopischen Uberschwang freilich
wenig mehr zu spiiren. Im 3. Band des
«Kapitals» betont Marx, dass der Zivili-
sierte wie der «Wilde»

«mit der Natur ringen muss, um seine Bediirfnisse

zu befriedigen, und er muss es in allen Gesellschafis-

Sformationen und unter allen méglichen Produk-

tionsweisen. Mit seiner Entwicklung erweitert sich

dies Reich der Naturnotwendigkeit, weil die Bediirf-
nisse, aber zugleich erweitern sich die Produk-
tivititkrifte, die diese befriedigen. Die Freiheit in
diesem Gebiet kann nur darin bestehen, dass der
vergesellschaftete Mensch, die assoziierten Produ-
zenten, diesen ihren Stoffwechsel mit der Natur ra-
tionell regeln, unter ihre gemeinschaftliche Kontrolle
bringen, ihn mit dem geringsten Kraftaufwand und
unter ihrer menschlichen Natur wiirdigsten Be-
dingungen vollziehen. Aber es bleibt dies immer ein

Reich der Notwendigkeit. Jenseits desselben beginnt

die menschliche Kraftentwicklung, die sich als

Selbstzweck gilt, das wahre Reich der Freiheit, das

aber nur auf jenem Reich der Notwendigkeit als sei-

ner Basis aufbliibn kann ...» (MEW. Bd. 23, S. 828).

Weit phantastischer und «utopischer» ist
das Bild, das Leo Trotzki in seinem Buch
«Kunst und Revolution» von der kiinftigen

20 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9

Was Lenin
als Traum
bezeichnet,
ist also
nichts
anderes als
Vorwegnahme
kinftiger
Zustéande
in der
Phantasie.

Schliesslich
nimmt
Trotzki auch
Méglichkeiten
einer
Planung der
genetischen
Ausstattung
des homo
sapiens an.

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

kommunistischen Weltgesellschaft ent-
wirft.
«Wovon einzelne Enthusiasten gegenwirtig nicht
immer klar triumen — was die Theatralisierung der
Lebensweise und die Rhythmisierung des Menschen

selbst betrifft — lisst sich gut unter diese Perspektive
(des kiinftigen Kommunismus) zusammengfassen.»

Und Trotzk: skizziert die Umrisse einer
idealen Zukunftstechnik, neben die «Pid-
agogik im weitesten Sinn der psychophysi-
schen Formierung» «zur Kinigin der gesell-
schaftlichen Idee» treten werde. Es werde
einen Wettbewerb der

«piidagogischen Methoden» geben. «Der Mensch, der

es erlernt hat, Fliisse und Berge zu versetzen, Volks-

paliiste auf der Spitze des Mont Blanc und auf dem

Grund des Atlantiks zu errichten, werde natiirlich

seiner Lebensweise nicht nur Reichtum, Schiirfe und
Intensitiit verleihen, sondern auch héchste Dynamik.»

Schliesslich nimmt 7Trozzki auch Még-
lichkeiten einer Planung der genetischen
Ausstattung des homo sapiens an:

«Der Mensch wird nicht vor Gott, dem Kaiser und
dem Kapital zu kriechen aufgehirt haben, um sich
demiitig den dunklen Gesetzen der blinden ge-
schlechtlichen Zuchtwahl zu unterwerfen (...). Der
Mensch wird danach streben, seine Gefiihle zu be-
herrschen, seine Triebe auf die Hohe seines Bewusst-
seins zu bringen und sie mit Klarheit zu erfiillen,
seine Willenskraft in die Tiefen seines Unbewussten
zu lenken, und auf diese Weise wird er eine neue Be-
deutung erlangen, wird er zu einem iiberlegenen
biologischen und sozialen Typus — zum Ubermen-
schen — wenn man will» (Literatura i Revoluzia,
Moskau 1923, S. 181f.).

Neben einer Andeutung mdglicher
Steuerung der genetischen Entwicklung
der Menschheit spricht Trotzki hier — of-
fenbar durch seine Kenntnisse der Freud-
schen Psychoanalyse angeregt, auch von
einer Art Uberwindung der Abhingigkeit
von unbewussten Triebregungen. «Wo Es
war soll Ich werden», heisst es bei Freud.
Trotzki scheint anzunehmen, dass diese
Emanzipation vom Es im Kommunismus
allgemein werden kann. Trotzki war der
einzige filhrende Kommunist in der So-
wjetunion, der Freud und seine Lehren
entschieden verteidigte. Er war iiberzeugt,
dass sie dem Materialismus keineswegs wi-
dersprechen- und mit den Auffassungen
Pawlows durchaus vereinbar seien. Darauf-
hin wurde er des «Eklektizismus» beschul-
digt. Die Psychoanalyse wurde in der Sta-
linira bekanntlich radikal unterdriickt.

Trotzkis Zukunftsvision entspricht am
chesten dem Blochschen Konzept eines



DOSSIER

«Traums nach wvorwdirts». Durch seine
deutlichen Anleihen bei Sigmund Freud
gehort er aber auch an den Gegenpol zur
manipulatorischen Beniitzung der unbe-
wussten Triebe, wie sie die Demagogie
der Nationalsozialisten erfolgreich prakti-
zierte.

Hitlers massenpsychologische
Erkenntnisse und seine hewusste
Manipulation des Unbewussten

Die «Wunschtriume», deren Verwirklichung
Hitler und die Seinen den Deutschen ver-

Max Ernst, Pieta oder
Die Revolution bei
Nacht, 1923. 0! auf
Leinwand, 116,2 x

88,9 cm. Tate Gallery,
London. Photo: © Tate
Gallery, London/DACS.
© 1999 © Artists Rights
Society (ARS), New
York/ADAGP, Paris.

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

sprach, entsprachen einer Befriedigung
unbewusster Triebe, wie sie — in durch
Traumzensur entstellter Form — in Triu-
men sich dussern. Es sind nicht so sehr
Triume, die hier eine ausschlaggebende
Rolle spielen als vielmehr das unbewusste
«Material», das Triumen zugrunde liegt.
Hitler, der erfolgreiche Redner und Mas-
senmanipulator ahnte vermutlich, dass er
das Unbewusste in seinen Zuhérern an-
sprach. Zu den erstaunlich entlarvenden
Ausserungen in seinem Buch «Mein
Kampf» gehéren Hinweise auf die Niitz-
lichkeit von Propagandareden am Abend.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9

21



DOSSIER

«Die Tageszeit, in welcher der Vortrag statt-
findet», stellt er niichtern fest, «kann von
ausschlaggebendem Einfluss auf dessen Wir-
kung sein». Die gleiche Rede, die am Mor-
gen kithl aufgenommen wird, l6st am
Abend Beifallsstiirme aus, diese Erfahrung
fithrt Hitler auf folgende Ursachen zuriick:

«Tagesiiber scheinen die willensmissigen Krifte der

Menschen sich noch in hichster Energie gegen den

Versuch der Aufzwingung eines fremden Willens

und einer fremden Meinung zu striuben. Abends

dagegen unterliegen sie leicht der beherrschenden

Kraft des stirkeren Wollens. Der iiberragenden Re-

dekunst einer beherrschenden Apostelnatur) wird es

nun leichter gelingen, Menschen dem neuen Wollen
zu gewinnen, die selbst bereits eine Schwichung
ihrer Willenskraft in natiirlicher Weise erfahren
haben, als solche, die noch im Vollbesitz ibrer geisti-
gen und willensmiissigen Spannkraft sind» («Mein

Kampf», Bd. 2, Miinchen 1933, S. 53 f.).

Hitler stellt eine Tatsache zutreffend
fest, erklirt sie aber ohne Hinweis auf die
Rolle des Unbewussten, das der Redner
erfolgreich anspricht. Auf diese Weise
schreibt er seinem starken Willen und sei-
ner «Apostelnatur» zu, was nichts anderes
als die Enthemmung der vom Gewissen
des bewussten Ich kontrollierten Triebe
ist. Durch die Freigabe eines Aggressions-
objektes, an dem die «Destruo», der «To-
destrieb» wie ihn Freud nennt, ungestraft
ausagiert werden kann, wird den abend-
lichen Zuhérern ein innerer Konflikt er-
spart. Was im Traum nur ritselhaft ver-
schliisselt zum Ausdruck kommen kann,
das «diirfen» sie jetzt real ausagieren — oder
sich zunichst einmal als real geschehend
vorstellen. Der tddliche Hass auf Vater
oder Vaterinstanzen wird durch die propa-
gierte Judenfeindschaft kanalisiert. Zu-
gleich wird auf diese Weise die Bindung
der «Volksgemeinschaft» an den «geliebten
Fiihrer» befestigt. Emotionale Bindung
an Hitler und aggressive Feindschaft ge-
geniiber Juden (Zigeunern, politisch An-
dersdenkenden, Homosexuellen usw.) er-
ginzen sich gegenseitig. Nietzsche, der
hellsichtige Psychologe, stellt in «Die
Morgenréte» fest:

«dass die Vilker so sehr betrogen werden, weil sie
immer Betriiger suchen: nimlich einen aufregenden
Wein fiir ibre Sinne. Wenn sie nur den haben kin-
nen, dann nehmen sie wohl mit schlechtem Brot fiir
lieb. Der Rausch gibt ihnen mebr als die Nahrung —

22  SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9

Der tédliche
Hass auf
Vater oder

Vaterinstanzen
wird
durch die
propagierte
Judenfeindschaft

kanalisiert.

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

hier ist der Koder, an dem sie immer anbeissen wer-
den (...). Mindestens muss der Volksmann ihnen
Eroberungen und Prunk in Aussicht stellen: so fin-
det er vielleicht Glauben. Sie gehorchen immer und
nun noch mehr, vorausgesetzt, dass sie sich dabei
berauschen kinnen» («Die Morgenréte», 3. Buch
Aphorismus, S. 188).

Karl Adam hat in seinen psychoanaly-
tischen Studien zur Charakterbildung
(1969) auf die Verwandtschaft von Triu-
men und Mythen hingewiesen. Grossen-
wahnsinnige Wunschtriume wie sie so-
wohl der kindlichen Megalomanie als auch
den Phantasmen mancher Mythen korre-
spondieren, spielen in der demagogischen
Ideologie der Nazis eine ausschlaggebende
Rolle. Der Redner Hitler offeriert seinen
Zuhorern nicht nur Aggressionsobjekte,
an denen sie ungestraft — ja sogar mit aus-
driicklicher Billigung — ihre Destruo aus-
agieren kénnen, er verschafft ihnen auch
das angenehme Gefiihl besonderer «Grosse».
Fasziniert glauben seine Zuhéorer an die
in Aussicht gestellten kiinftigen Wunder
einer «nationalen Wiedergeburt» und eines
«tausendjibrigen grossdeutschen Reiches»,
weil damit die verdringte kindliche Mega-
lomanie befriedigt wird. Verbunden mit
anderen «Volksgenossen», vereinigt zur
michtigen «Volksgemeinschaft», verwan-
deln sich eingeschiichterte und schwache
Individuen in Bestandteile einer
giniren kollektiven «Macht», die von
Hitler gefithrt wird. Die gespenstischen
Sprechchére, die Goebbels am 18. Februar
1943 im Berliner Sportpalast entgegen-
brausen! «Fiihrer befiehl — wir folgen» und
die nach der totalen Niederlage in Stalin-
grad besonders erstaunliche Behauptung
von Goebbels, «der Glaube an den Fiihrer»
sei der Garant des Endsieges — das alles
lasst sich nur mit Hilfe der Psychoanalyse
verstehen. Die «Enthemmung» von Trieben
des «Es» und die damit erméglichte ent-
sublimierte ~ Realisierung  grenzenloser
Aggressivitit und erwarteter grossenwahn-
sinniger Erfolge hat aber insofern mit der
Welt der «Triume» zu tun, als sie das im
Traum verschliisselte Material freisetzt.
Wer an den Fiihrer glaubt, braucht nicht
mehr zu triumen, er glaubt wach zu sein.
Am 8. Mai 1945 spitestens wird er freilich
unsanft «erwachen». 4

ima-



Paul Bishop,

geboren in Leigh-on-
Sea, Essex, Gross-
britannien. Studierte
Deutsch und Franzo-
sisch in Magdalen
College, Universitat
von Oxford, 1985-89.
Doktorarbeit dber C.

G. Jung und Friedrich
Nietzsche in Oxford,
1989-94, sowie als
DAAD Stipendiat im
Deutschen Literatur-
archiv, Marbach/Neckar,
1989-90, und als Lady
Julia Henry Fellow an
der Harvard Universitat,
1992-93. Dozent im
Departement of German
Language and Literature
an der Universitat Glas-
gow (Junior Lecturer,
1994; Senior Lecturer,
1998); Fellowship der
Alexander von Humboldt-
Stiftung, 1998-99. Ver-
offentlichungen: The
Dionysian Self: C. G.
Jung’s Reception of
Friedrich Nietzsche
(1995); (Hrsg.) Jung in
Contexts: A Reader
(1999); Synchronicity
and Intellectual Intu-
ition: Kant, Sweden-
borg, Jung (in Kirze
erscheinend).

1 See Sigmund Freud/
C.G. Jung, Briefwechsel,
ed. by William McGuire
and Wolfgang Sauerlén-
der, Fischer Verlag,
Frankfurt/M., 1974.
The numbers of the
letters in this edition
are given in parenthe-
ses. In this article, the
following abbreviations
are also used: JGW =
C.G. Jung, Gesammelte
Werke, 20 vols (Verlag
Rascher/Walter, Zi-
rich/Stuttgart 1958-
1993) and ETG = Er-
innerungen, Trdaume,
Gedanken von C.G.
Jung, ed. by Aniela
Jaffé Walter-Verlag,
Olten und Freiburg im
Breisgau, 1962.

DOSSIER

FREUD AND JUNG: FRoM TRAUMDEUTUNG TO GEIST

The relationship between Sigmund Freud and C.G. Jung, as documented in
their extensive correspondence, is a rich source of anecdote and psychological
intrigue." Their mutual identification in terms of father and son, Moses

and Joshua, analyst and client has astonished many critics. In «Erinnerungen,
Triume, Gedanken», written by Aniela Jaffé with Jung’s close cooperation, an
account is offered of Jung’s relationship with Freud. According to that work,
Jung had already decided to study medicine at the University of Basle, and may
well already have begun work as an assistant at the Burghilzli Medical Hospital
in Zurich, when he first read Freud’s «Die Traumdeutung». His first reading in
1900 was, however, unfruitful: «Ich hatte das Buch wieder weggelegt, weil ich es
noch nicht begriff. Mit fiinfundzwanzig Jahren fehlten mir die Erfahrungen, um
die Theorien Freuds nachzupriifen» (ibid.). (The emphasis on experience is a key
topos in Jung'’s remarks about his relationship to Freud.) But in 1903, Jung
returned to «Die Traumdeutung» and, this time, he discovered, so he believed,

a link with his own theories. For according to Jung, Freud's technique of dream
analysis proved to be valuable in dealing with schizophrenic forms of expression.
In particular, «Die Traumdeutung» helped Jung understand the mechanism of

repression as evidenced in dreams.

The chapter on Freud in
Jungs memoirs echoes his obituary on
Freud, published in the «Sonntagsblatt der
Basler Nachrichten» on 1 October 1939,
where he acclaimed «Die Traumdeutungy»
as «ein epochemachendes Werk und wohl der
kiihnste Versuch, der je gemacht wurde, auf
dem scheinbar festen Boden der Empirie die
Riitsel der unbewussten Psyche zu meistern»
(JGW 15, § 64). But Jung had come to
bury Freud, not to praise him, as his fur-
ther description of «Die Traumdeutung»
as «wohl Freuds bedeutendstes Werk und
zugleich das anfechtbarste» and the rest of
the obituary show. Whilst agreeing with
Freud’s understanding of the mechanism
of repression, Jung wrote in «Erinnerun-
gen, Triume, Gedanken» that he disagreed
about its content. Jung could not accept
that the cause of repression was sexual
trauma (ETG, p.152). And later, Jung was
to abandon the sexual theory of the libido.
According to his autobiography, Jung
objected, above all, to Freud’s attitude
towards spirit («Geist») (ETG, p.154).
Now this remark becomes clearer in the
light of the obituary on Freud, where his
objection to Freud is expressed in Faustian
terms. Building on Janets understanding
of hysteria in terms of idées fixes, Freud’s

colleague in Vienna, Joseph Breuer had
furnished an illustrative case (the case of
«Anna O.») and founded a theory «von der
Freud sagt, dass sie sich mit der Auffassung
des Mittelalters decke, nachdem sie den Dii-
mon> der priesterlichen Phantasie durch eine
psychologische Formel ersetzt habe» (here
Jung is quoting Freud’s obituary of Char-
cot, published in the «Wiener Medizini-
scher Wochenschrift» in 1893). Jung wrote:
«Die mittelalterliche Besessenheitstheorie
(bei Janet zur cobsession> abgemildert) fand
also bei Breuer und Freud eine positivere
Aufnabme, wenn schon der bise Geist — in
Umkehrung des Faustschen Mirakels — sich als
der Pudel einer harmlosen <psychologischen
Formel> entpuppter (§ 62). In so doing,
Jung believed, Brewer and Freud had
fundamentally misunderstood the nature
of neurosis: «Die psychologische Formel ist
nur ein Scheinersatz fiir jenes daminisch
Vitale, das eine Neurose verursacht. In
Wirklichkeit besiegt nur der <Geist> die
«Geister, nicht der Intellekt, der bestenfalls
dem getreuen Famulus Wagner entspricht
und darum kaum zum Exorzisten geeignet
ist» (§ 73).

These remarks reveal the essence of the
project of analytical psychology: to be the
revaluation of everything that Freud had

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 23



DOSSIER

devalued, and to open up possibilities for
creativity (§ 69). Using a dental metaphor,
Jung says that psychoanalysis cannot offer
any fillings: «Man hat Freud schon ifters
mit dem Zahnarzt verglichen |[...]. Die
Freudsche Psychologie offriert keinen Ersatz
fiir verlorengegangene Substanz» (§ 69).
Adopting this metaphor, we can say that
Jung wanted to provide a metaphysical
replacement to fill up the value-gap in
modern life: «Geist». In turn, the funda-
mental difference between the views of
Freud and Jung on the nature of the psyche
is thus revealed. Whereas, for Freud, the
psyche is split into various factions which
contest for power, for Jung, however, there
is always the possibility of mediation be-
tween these contesting forces and uniting
the opposites.

In a short essay published in the «Kal-
nische Zeitung» in 1929, «Der Gegensatz
Freud und Jung, (JGW 4, § 768-84), Jung
claims that he is concerned, not with the
truth about the psyche, but with its «true
expression». In this richly expressive pas-
sage, he writes:

«Wabhrer Ausdrucks ist ein Bekenntnis
und eine ausfiibrliche Darstellung des sub-
jektiv Vorgefundenen. Der eine wird einen
besonderen Nachdruck auf die Gestaltung
des Vorgefundenen legen und sich deshalb als
Schipfer seines Vorgefundenen wihnen, der
andere wird die Anschauung hervorheben
und darum vom <Erscheinenden> sprechen,
wobei er sich seines empfangenden Wesens
bewusst ist. Die Wabrheit liegt wohl da-
zwischen: Wahrer Ausdruck ist gestaltende
Anschauung.» (JGW 4, § 771)

Spiritual rebirth

Further on in this essay, he speaks of the
libidinal drives (be they erotic, as Freud
believed, or power-oriented, as Adler
did), as coming into collision with «Geist»
(S 776). Although Jung does not shy away
from the fact that he does not know
exactly what «Geist» is, he regards it as a
liberating force, as a means of escaping
what he called «die unerbittliche Klammer
des biologischen Geschehens» or, as he strik-
ingly described it, «das fleischliche Band,
das zuriick zu Vater und Mutter leitet, oder
vorwirts zu den Kindern, die unserem
Fleisch entsprungen sind —, ein Inzest> mit
der Vergangenheit und ein Inzest> mit der

24  SCHWEIZER MONATSHEFTE  80. JAHR HEFT 9

Although Jung

does not shy

away from the
fact that he does
not know exactly
what «Geist» is,
he regards it as a
liberating force.

2 See Paul Bishop, The
Birth of Analytical Psy-
chology from the Spirit
of Weimar Classicism,
Journal of European
Studies, 29 (1999),
417-40.

3 For a discussion of
these terms, see Paul
Bishop, C.G. Jung,
Hans Trib und die «Psy-
chosynthese», Analyti-
sche Psychologie: Zeit-
schrift fir Analytische
Psychologie und ihre
Grenzgebiete, vol. 27,
no. 2 (August, 1996),
119-37, and vol. 27,
no. 3 (November,
1996), 159-92.

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

Zukunft, die Erbsiinde der Perpetuierung
des Familienromans:». From these shack-
les, Jung wrote in a passage laden with
theological and soteriological vocabulary,
only «Geist» can free us: «Wir Modernen
sind darauf angewiesen, den Geist wieder
zu erleben, das heisst Urerfahrung zu
machen. Dies ist die einzige Maiglichkeit,
den Zauberkreis des biologischen Geschehens
zu durchbrechen» (§ 780). Not surpris-
ingly, perhaps, Jung complained of being
accused of mysticism. But then, Jung
always insisted on speaking in terms of
spiritual  rebirth:  «Seit  ungezihlien
Jahrtausenden lehren die Initationen die
Geburt aus dem Geiste, und sonderba-
rerweise vergisst der Mensch immer wieder,
die gottliche Zeugung zu verstehen. (...)
Doch der Geist beweist immer wieder eine
Starke darin, dafS die wesentliche Lebre der
alten Einweihungen von Generation zu
Generation weitergetragen wird» (JGW 4,
§ 783). As I have argued elsewhere, how-
ever, we might read Jung’s remarks on
rebirth less in the sense of an esoteric
doctrine, and more with reference to the
notion of rebirth discussed and exempli-
fied, in Italy, by Goethe.?

While his discussions of Freud indicate
just how far away from his one-time men-
tor Jung eventually shifted, they also
demonstrate the continuity in his criti-
cisms of psychoanalysis. In «Sigmund
Freud als kulturhistorische Erscheinung»
(1932), Jung declared: «Freud [bedeutet]
kein Programm |[...]. Er ist nicht nach
vorwirts zu verstehen. Alles in ihm ist riick-
wdrts orientiert, und auch dies mit einsei-
tiger Auswahl. Nur wohber die Dinge kom-
men, interessiert ibn, nicht, wohin sie
gehen» (JGW 15, § 54). And, as we have
seen, in his obituary of 1939, he com-
plained of Freud’s underestimation of
«Geistr: «Er glaubte an die Macht des In-
tellektes; kein Faustisches Grauen erschiit-
terte die Hybris seines Unterfangens» (JGW
15, § 71). By the Forties and Fifties, in
such works as «Die Psychologie der Uber-
tragung» (1946), «Aion» (1951), and
«Mysterium- coniunctionis» (1955-1956),
Jung had moved away almost entirely from
dream analysis, investigating instead
sequences of alchemical and Gnostic im-
agery. To put it another way, Jung became
less interested in dreams, and more inter-
ested in visions. Referring to the terminol-



ogy of the ancient alchemists,
Jung would actually come to talk
of the entire therapeutic process
of analytical psychology in terms
of «analysis» and «synthesis» (JGW
16, § 353-538).> The abandon-
ment of dream analysis confirms
the impression that the hermeneu-
tic difference between Freud’s ana-
lytic-reductive method and Jung’s
synthetic-constructive method is
part of a larger ontological dif-
ference between Jung, who had
a concept of «Geist», and Freud,
who did not.

Hermeneutic strategies

According to Karin Barnaby and
Pellegrino d’Acierno, the hermen-
eutic strategies deployed by Jung
closely resemble those of Nietz-
sche. They write that «the Jungian
interpretation unfolds as a produc-
tion — a positing of meanings in
relation to and not the uncovering
of the meaning, as in the Freudian
interpretation — thereby advan-
cing the genesis of meaning, col-
laborating in the genesis of the
hermeneutic secret», a judgment
which leads them to the conclu-
sion that «Jung’s will to interpre-
tation> is much closer to Nietzsche's
progressive> than to Freud’s «re-
gressives hermeneutics».* Although
Freudian techniques of interpre-
tation have been enthusiastically
embraced by practitioners of liter-
ary theory, this has been largely
thanks to the so-called «return to
Freud» of Jacques Lacan. More re-
cently, however, it seems that Jung
is proving increasingly useful in
the elucidation of current literary theory
and its chief icons, not to say shib-
boleths. For instance, Jung has been used
to exemplify both phenomenology in gen-
eral and Heidegger in particular, not to
mention structuralism and deconstruc-
tion, where his dualistic thought, coupled
with his attempt to abolish hierarchy, has
led him to be compared with Derrida. And
a recent book has investigated Jumg in
terms of the postmodern. So there is good
reason to think that if, in the circles of lit

4 C.G. Jung and the
Humanities: Towards

a Hermeneutics of
Culture, ed. by Karin
Barnaby and Pellegrino
d’Acierno, Routledge,
London 1990.

Adolph Gottlieb, Night Flight, 1951. 0I, Tempera, Kaseinfarbe und Gouache auf Leinwand,
121,9x91,1cm. © Adolph and Esther Gottlieb. Foundation/licensed by VAGA, New York.

Es war Jung, der die Vorstellung eines kollektiven Unbewussten préagte. Ich las zu dieser Zeit
Jung und die Idee interessierte mich [...] Wenn ich mich entschloss, bestimmte Symbole in
meinen Bildern zu verwenden, etwa eine Eiform, so tat ich es, ohne damit einen Symbol-
bezug zu beabsichtigen. Wieso sollte fir mich ein Ei nicht ebenso Fruchtbarkeit bedeuten wie
fir irgendeinen Ureinwohner Australiens? (Adolph Gottlieb, Transkript eines Interviews mit
Dorothy Seckler, 25. Oktober 1967, Archives of American Art, New York).

erary academe, at any rate, the twentieth-
century has largely been won by Freud,
then prospects could be looking up for
Jung in the twenty-first. That said, one
might wonder whether Jung’s warning in
his memoirs that «sobald eine gewisse
«Monotonie der Deutung auffallt, weif§
man, dass die Interpretation doktrinir und
daber unfruchtbar geworden ist» (ETG, p.
314) applies more to practitioners of
Jungian or to those of Freudian ana-

lysis. 4

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 25



26

Manfred Engel,

geboren 1953, studierte
Germanistik und Ang-
listik in Erlangen und
Canterbury, Habilitation
in den Fachern Neuere
Deutsche Literaturge-
schichte und Ver-
gleichende Literatur-
wissenschaft, seit 1997
Universitatsprofessor
an der Fernuniversitat
Hagen. Jingste Publi-
kation: Gemeinsam mit
Dieter Lamping, Heraus-
geber von: «Rilke und
die Weltliteratur, Arte-
mis und Winkler, Min-
chen 1998.

DOSSIER

DerR TRAUM ZWISCHEN PSYCHOLOGIE UND LITERATUR

Seit dem Niedergang des Poststrukturalismus ist der kulturgeschichtliche

Ansatz die zukunfistrichtigste Richtung aller philologischen Fiicher. Kultur-
geschichtliche Literaturwissenschaft betrachtet Literatur als Teil der Gesamt-
kultur, also in ihrer Mitwirkung an kulturellen Sinn- und Zeichenbildungs-
prozessen. Daher interessiert sie sich besonders fiir anthropologische Grund-
themen (wie etwa: Liebe, Tod, Rausch, Wahnsinn, Traum, Kirperlichkeit,
Sozialkonventionen, Geschlechterrollen). Obwohl eigentlich die genauen Kon-
turen der neuen Methode erst noch festzulegen sind, mehren sich in letzter Zeit
bereits die besorgten Stimmen: «Kommt der Literaturwissenschaft ihr Gegenstand
abhanden?» (W. Barner). Dass sich kulturwissenschaftlicher Zugang und litera-
turwissenschaftlich geschulter Blick durchaus verbinden lassen, soll im folgenden
anhand eines Forschungsprojektes skizziert werden, mit dem ich mich seit einiger
Zeit beschiiftige: der Kultur- und Literaturgeschichte des Traumes.

b der diszipliniren Ord-
nung unseres Wissenssystems ist der
Traum die Domine der Psychologen und
der Psychoanalytiker. Das hat unsere Be-
schiftigung mit literarischen Triumen
massgeblich geprigt. Nicht nur die Psy-
chologen, die nach dem grossen Vorbild
Freuds immer wieder auch Dichter auf ihre
analytische Couch legen, sondern auch die
Literaturwissenschaftler haben, in ihrer
breiten Mehrheit, literarische Triume im
aktualisierenden Theorierahmen der psy-
choanalytischen Traumdeutungen des 20.
Jahrhunderts gelesen. Und selbst dort, wo
ihr Ansatz kein dezidiert literaturpsycho-
logischer war, miindeten ihre Arbeiten
mehrheitlich in das stereotype Fazit, der
Autor X habe in seinen Traumdichtungen
mit erstaunlicher, geradezu mirakuléser
Hellsichtigkeit Erkenntnisse Freuds, Jungs
oder Lacans vorweggenommen.

Wer solchermassen die Differenzqua-
litdt der Vergangenheit vernichtet, betreibt
eine zwar etablierte, aber abgrundtief
langweilige Form von Literaturwissen-
schaft. Denn deren Ergebnisse stehen ja
schon von vornherein fest: im Freudschen
Theorierahmen etwa unvermeidlicher-
weise der Odipuskomplex, als kleine Ab-
wechslung mitunter auch das Narzissmus-
Syndrom. Eine kulturgeschichtliche Be-
trachtungsweise — zumindest eine, die
diesen Namen verdient — wird dagegen
versuchen, literarische Triume im Rahmen
der je historischen Traumtheorien zu le-
sen; sie wird sich den unterschiedlichsten

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9

Formen und Theoriebildungen der kultu-
rellen Arbeit am Traum widmen und so
einen Zugang zum riesigen Archiv des
Traumwissens eréffnen, an dem viele
Disziplinen, Zeiten und Vélker mitge-
schrieben haben. Dazu bedarf es freilich
der geduldigen und materialorientierten
Rekonstruktionsarbeit.

Und Material gibt es mehr als genug:
miindliche Traumberichte oder Traumauf-
zeichnungen in Tagebiichern, Briefen und
Fallgeschichten; den Traumdiskurs, also die
Gesamtheit der iiberlieferten Reden und
Schriften iiber den Traum, der von Alltags-
rede und Alltagswissen bis hinein in die sich
mit dem Traum beschiftigenden Disziplinen
des institutionalisierten Wissenssystems
reicht; schliesslich, last not least, Traumge-
staltungen in den verschiedensten Medien:
in bildender Kunst, Musik, Film, Literatur.

Bleiben wir zunichst beim Traumdis-
kurs. Was ist sein kultureller Ort, seine
kulturelle Funktion? Offensichtlich gehort
der Traum zu den anthropologischen
Grundphinomenen, die — wie Liebe, Sexua-
litit oder Tod — die Menschen aller Zeiten
und Kulturen seit je beschiftigt haben.
Der Grund fiir dieses Interesse liegt wohl
auf der Hand: Der Traum irritiert und fas-
ziniert, weil er uns mit einer Erlebniswelt
und einer Erlebensweise konfrontiert, die
auf ebenso eindeutige wie ritselhafte Weise
anders sind als die unsres wachen Lebens.

Eine solche Differenzerfahrung verbin-
det den Traum mit dem Rausch und dem
Wahnsinn. Letztere sind allerdings Aus-



DOSSIER

nahmezustinde, kiinstlich herbeigefiihrt
oder nur selten und wenigen zuginglich;
der Traum dagegen ist das alltigliche — das
allnichtliche — Andere, fiir jedermann und
zu jeder Zeit.

Dieser elementare Dualismus zweier
Erfahrungswelten ist das Grundproblem,
an dem der Traumdiskurs sich abarbeitet.
Er gehért zum Typus der Grenzdiskurse, in
denen, grob gesagt, dariiber entschieden
wird, was im Rahmen einer Kultur als
akzeptabel und tolerabel gelten soll. Dabei
muss, zum einen, eine Grenze gezogen und
ihr Diesseits und Jenseits bestimmt wer-
den; zum anderen ist der Umgang mit der
Grenzlinie und dem jenseits von ihr lie-
genden Gebiet zu regeln.

Strategien des Traumdiskurses

Datfiir gibt es eine Reihe bewihrter Strate-
gien, die den Traumdiskurs und die an ihn
angelagerten kulturellen Praktiken prigen.
Sie lassen sich weitestgehend auf zwei
Grundtypen reduzieren: die Depotenzie-
rung und die exterritoriale Verortung. Die
Depotenzierung erklirt das Andere des
Traumes aus (unterschiedlich begriinde-
ten) Fehlfunktionen unserer Erkenntnis-
organe; sie versteht den Traum also nicht
als ein genuin «Anderes», sondern als einen
defizitiren Erkenntnismodus, als verzerr-
tes Abbild von Elementen der Wachwelt.
Von der Metapher der Grenze her wire
dies eine Form der Annexion: Der fremde
Raum wird dem eigenen einverleibt. Die
exterritoriale Verortung leitet die Andersar-
tigkeit des Traums aus dem Sonderstatus
seines Ursprungsortes ab — einem Ort, der
zwar von unserer alltiglichen Lebenswelt
geschieden, in unserer kulturellen Topo-
graphie aber wohl definiert ist. Die zwei
kulturgeschichtlich erfolgreichsten Veror-
tungsvarianten sind die im Ubernatiirlichen
und die in einem unbewussten Teilbereich
der Seele. Beide Varianten zielen auf ein
Verfahren, das man den «geregelten Grenz-
verkehr» nennen kénnte. Ist der andere
Raum einmal benannt und bestimmyt, so las-
sen sich Regeln fiir den Umgang mit ihm
aufstellen. Dieses Commercium-Verhiltnis
kann dann natiirlich sehr unterschiedlich
ausgestaltet werden: als fairer Tauschhandel,
als einseitige Kolonialisierung usw.

Solche Strategien sind die Konstanten
des Traumdiskurses, sozusagen die einfa-

Offensichtlich
gehért der
Traum zu
den anthro-
pologischen
Grundphéno-
menen, die -
wie Liebe,
Sexualitat
oder Tod -
die Menschen
aller Zeiten
und Kulturen
seit je
beschéftigt
haben.

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

che Tiefenstruktur unter der Oberfliche
der historisch variablen Ideen und Kon-
zepte. Allerdings weisen auch diese viele
Invariablen auf, besonders im Bereich des
Alltagswissens — man denke nur an den
schier unausrottbaren Glauben an die pro-
phetische Potenz des Traumes. Und selbst
im Bereich des Expertenwissens gibt es
eine erstaunliche Konstanz der Konzepte —
was vermutlich fiir alle Diskurse iiber an-
thropologische Grundphinomene gilt: So
viele Ideen, die «gut zu denken» sind, gibt
es eben nicht.

Ausserdem wire zu beachten, dass sich an
die Rede iiber den Traum zahlreiche Medien,
kulturelle Praktiken oder Techniken und In-
stitutionalisierungen in mehr oder minder
starker Ausprigung angelagert haben: bei-
spielsweise die Textsorten des Traumbuchs
und des Traumtagebuchs und die Praktiken
des Inkubationstraums, des magnetistischen
Somnambulismus, der Traumdeutung im
Gesprichsritual der Psychoanalyse usw.

Uber diese Strategien, Konzepte, Topoi,
Medien und Praktiken liesse sich der
Traumdiskurs systematisch beschreiben
und historisch ausdifferenzieren — und da-
bei auch auf seinem Weg durch die Diszi-
plinen verfolgen, die zu unterschiedlichen
Zeiten und in der je unterschiedlichen
Ausformung des Wissenssystems Erkennt-
niskompetenz fiir den Traum beansprucht
haben (etwa Mantik, Philosophie, Theolo-
gie, Medizin, Anthropologie, Physiologie,
Neurologie, Psychologie, Psychoanalyse).

Das alles und einiges mehr gehort zur
kulturellen Arbeit am Traum — wahrlich
ein weites Feld, das wohl kein einzelner
Wissenschaftler je zur Ginze ausmessen
wird! Und viele Teilbereiche sind wohl
iiberhaupt nicht mehr rekonstruierbar, da
sie gar nicht oder nur iiber kaum zuging-
liche Quellen dokumentiert sind. Wie
hiufig bei Kulturphinomenen wird die
Rekonstruktionsarbeit so weitgehend am
Expertenwissen ansetzen, das zudem den
Vorteil einer wesentlich markanteren histo-
rischen Strukturierung aufweist. Minde-
stens in Ansitzen wird dabei aber auch das
Traum-Alltagswissen und die Traummenta-
litdt (also die vorbewusste Einstellung dem
Traum gegeniiber) zu beriicksichtigen sein.

Die kiinstlerische Arbeit am Traum im
allgemeinen und die literarische im beson-
deren habe ich bisher bewusst ausgegrenzt.
Das liegt nicht in der Logik der Sache,

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9

27



DOSSIER

Gary Hill, | Believe It Is
an Image in the Light of
the Other, 1991/92
(Detail). Installation mit
TV-Projektionsréhren,
Bichern und Laut-
sprechern. Courtesy
Donald Young Gallery,
Chicago.

in der alles mit allem unaufléslich zu-
sammenhingt, sondern in der disziplini-
ren Logik des literaturwissenschaftlichen
Blickes, der die Welt der Phinomene binir
in Literatur und Nicht-Literatur spaltet.

Traumdichtungen

Natiirlich prigen Literarisierungsformen
auch den Traumdiskurs in vielfiltiger
Weise. Den Kernbereich fiir die literatur-
wissenschaftliche Erforschung des Trau-
mes bilden jedoch die Traumdichtungen,
die sich im wesentlichen auf drei grosse
Traditionslinien verteilen lassen:

(1) Die rhetorische Traumverwendung —
vor allem in Traumsatiren, Traumpara-
beln, Traumallegorien, Traumreisen und
Traumutopien: Hier geht es in keiner
Weise um die Fingierung authentischer
Traumhaftigkeit. Der Traum wird viel-
mehr als blosse Rahmenkonstruktion ver-
wendet, die etwa dazu dient uneigentliche
Rede zu markieren oder eine Minimalkon-
zession an das Gebot der Wahrscheinlich-
keit zu machen.

(2) Die literarische Traumfingierung im
engeren Sinne, die — geleitet von den Vor-
gaben der jeweils aktuellen Traumtheo-
rien, vom je individuellen Traumwissen
des Autors und von den literarischen Tra-

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE  80. JAHR HEFT 9

a
. I recognize th
shose boudari,

Wie héufig
bei Kultur-
phanomenen
wird die
Rekonstruktions-
arbeit weit-
gehend am
Expertenwissen
ansetzen,
das den
Vorteil einer
wesentlich
markanteren
historischen
Strukturierung

aufweist.

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

ditionen der Traumdichtung — Triume
erfindet, die zumindest ein Minimum an
Traumhaftigkeit aufweisen.

(3) Vor allem in der Romantik und der
Moderne geht aus Texten der zweiten Tra-
ditionslinie eine dritte hervor: die der
traumbaften Darstellung. Mit ihr 16sen sich
Schreibweisen, die dem Traum abgeschaut
sind, vom literarischen Traum ab und wer-
den bestimmend fiir Textteile oder ganze
Texte, die nicht mehr ausdriicklich als
Traum markiert sind (man denke etwa an
E. T. A. Hoffmans Phantastik, an Kafka
oder an die Surrealisten).

Wie wirken all diese Traumdichtungen
nun mit an der kulturellen Arbeit am
Traum? Erstens natiirlich dadurch, dass sie
den extra-literarischen Traumdiskurs ab-
bilden und weiterfithren. Literatur ist
auch ein Umschlagplatz kulturellen Wis-
sens und kultureller Praktiken. Alles, was
zum Alltagswissen, aber auch zum dis-
ziplindren Spezialwissen einer Epoche
gehort, kann im literarischen Werk vor-
kommen. Jiirgen Link hat Literatur deswe-
gen einen «Interdiskurs» genannt, also
ein Medium, das den zunehmenden Spe-
zialisierungstendenzen im Wissenssystem
entgegenwirkt und so einen Beitrag zur
«Wissensintegration in modernen funk-
tionsteiligen Gesellschaften» leistet. In



DOSSIER

Gesprichen oder theoretischen Exkursen
zum Traum spiegelt Literatur so auch den
extra-literarischen Traumdiskurs und be-
zieht dabei zugleich — mit argumentativen
und/oder literarischen Strategien — in ihm
Stellung, stirkt extra-literarisch vorgege-
bene Positionen oder unterminiert sie.
Uber diese (parteiliche) Abbildung hin-
aus kann Literatur, zweitens, implizit oder
explizit neue Theorieelemente oder auch
Theorien zum Traumdiskurs beisteuern —
was natiirlich dort am effektivsten ist, wo
die Disziplinen des Wissenssystems noch
nicht so stark gegeneinander und gegen
das Laienwissen abgeschottet sind, dass
Laienbeitrige als von vornherein nicht
satisfaktionsfihig gelten. Die im «Hein-
rich von Ofterdingen» implizit entfaltete
Traumtheorie des Novalis mit ihrer Erfin-
dung des romantischen Unbewussten (das
mit dem Freuds natiirlich nicht einfach
identisch ist) hat beispielsweise den spite-
ren Traumdiskurs der Romantischen An-
thropologen nachhaltig geprigt.

Die Traumarbeit der Dichter

Mit solch parteilicher Abbildung und
solch konzeptueller Innovation nehmen
literarische Texte direkt am Traumdiskurs
teil. Thr ganz eigener, literaturspezifischer
Beitrag zur kulturellen Arbeit am Traum
liegt jedoch auf einer anderen, dritten
Ebene: Sie besteht im Gebrauch des Trau-
mes, in seiner literarischen Nach- und
Weitergestaltung, seiner Funktionalisie-
rung als Text und Textelement und in der
Ausbeutung seines poetologischen Inno-
vationspotentials. Diese spezifisch literari-
sche Arbeit am Traum ldsst sich als prizises
Komplement zur begrifflichen Deutungs-
arbeit im Traumdiskurs begreifen und mit
den gleichen Strategien beschreiben: Sie
ist geprigt von genau der gleichen Dialek-
tik von Offnung und Ausgrenzung, wie sie
fiir jeden kulturellen Umgang mit dem
Anderen, Fremden charakteristisch ist.
Literarische Triume sind durch ihre viel-
filtige Funktionalisierung — etwa zur Text-
strukturierung, zur Figurencharakteristik,
zum Aufbau einer Schicksalssemantik, zur
Entfaltung einer textprigenden Bild- und
Symbolschicht usw. — deutlich strukturier-
ter und in ihrer Semantik meist klarer fest-
gelegt als reale Triume; iiber eine (durch-
aus ausformulierbare) Poetik der Traum-

Literarische
Trdume sind
deutlich
strukturierter
und in ihrer
Semantik
meist klarer
festgelegt
als reale
Trdume; l(ber
eine Poetik
der Traumtypen
und Traum-
dichtungsstile
werden sie
gar zu
verfiigbaren
Ausdrucks-
mitteln.

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

typen und Traumdichtungsstile werden sie
gar zu verfiigbaren Ausdrucksmitteln. Das
nimmt dem Traum mindestens einen Teil
seiner irritierenden Fremdheit — zugleich
aber importiert es etwas von der Andersar-
tigkeit des Traumes in unsere Tagwelt. Im
Falle von Novalis, um nur ein Beispiel zu
nennen, ist dieses Andere vor allem das
eigentiimlich Fluide der Traumwelt, ihre
offenen Grenzen zwischen verschiedenen
Ichzustinden wie zwischen Ich und Welt.

Ich versuche ein knappes Fazit: Die Litera-
turgeschichte des Traumes im engsten Sinne
wire die Geschichte literarischer Traumge-
staltungen — als Geschichte der jeweils do-
minierenden Traumtypen, der vielfiltigen
literaturinternen Funktionalisierungen von
Traumdichtungen, und der wechselnden
«traumhaften» Schreibweisen, die sich, wenn
Autoren den Traum als literarisches Expe-
rimentierlabor nutzen, auch von der Dar-
stellung von Triumen ablésen kénnen.

Diese Literaturgeschichte des Traumes
ist auf vielfiltige Weise mit seiner Kultur-
geschichte verschrinkt, ohne doch einfach
mit ihr zusammenzufallen. Geschieden
sind sie durch die beschriebene Spezifik
des literarischen Beitrags zur gesamtkul-
turellen Arbeit am Traum, aber auch
durch diverse Asynchronizititen. Solche
Ungleichzeitigkeiten kénnen etwa durch
Trigheitstendenzen des literarischen Sy-
stems entstehen — das beispielsweise am
gut etablierten und funktionalisierten pro-
phetischen Traum festzuhalten sucht, auch
wenn dieser im Traumdiskurs definitiv auf
die «Out»-Liste gesetzt wird. Sie entstehen
aber auch aus Eigendynamiken des lite-
rarischen Systems — etwa dem Bediirfnis
nach erzihlerisch unvermittelter Darstel-
lung von Bewusstseinsprozessen im Spit-
realismus (man denke etwa an die Traum-
dichtungen C. E Meyers).

Einer kulturgeschichtlichen Literatur-
wissenschaft wire es aufgegeben, die extra-
literarischen und die literarischen Reihen
der Traumarbeit immer wieder in Bezug
zueinander zu setzen — und sie zugleich ge-
trennt und in ihrer Eigendynamik zu be-
trachten. Ohne die Eigenart von Literatur
aus den Augen zu verlieren, gibt sie lite-
rarischen Texten so ihren «Sitz im Le-
ben» und ordnet sie ein in den stindigen
Prozess der Selbstauslegung und Sinn-
bildung, dessen Ergebnisse wir «Kultur»
nennen. 4

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 29



Paola Bozzi,

geboren 1964, studierte
moderne fremdsprach-
liche Philologien (Ger-
manistik und Romani-
stik) an der Universitat
Mailand und promovierte
1996 im Fach Neuere
Deutsche Literatur an
der Humboldt-Univer-
sitat zu Berlin. Seit
1995 ist sie Wissen-
schaftliche Assistentin
in der Abteilung Ger-
manistik der Universitat
Mailand. Forschungs-
gebiete: Frihaufklarung,
zeitgendssische Lite-
ratur und Gender
Studies. Sie hat ver-
schiedene Aufséatze

zur zeitgendssischen
deutschsprachigen
Literatur und die Mono-
graphie «Asthetik des
Leidens. Zur Lyrik
Thomas Bernhards»
(Frankfurt a.M. 1997)
verfasst.

DOSSIER

DerR TRAUM ALS WIEDERKEHR DES KORPERS

Zum anderen Diskurs im Werk Thomas Bernhards

Thomas Bernhards Protagonisten, seine «Geistesmenschen»,
erfahren ihren eigenen Leib als Behinderung oder Bedrohung.
Wiihrend der Geist noch den kranken Kirper disziplinieren
und den Schmerz bewiltigen kann, ist der Traum im Werk
des dsterreichischen Autors der Textkirper des Kirpers, Ort

seiner Wiederkehr und Subversion.

Der traditionelle Dualis-
mus von Geist und Koérper ist im Werk
Thomas Bernhards bestimmend. Kaum
eine wichtige Gestalt, die nicht in irgend-
einer Weise krank oder versehrt ist. Das
Geistige rangiert aber im Werk des Autors,
das dem Leser wie ein endloser Alptraum
zunehmender Angst und Zwanghaftigkeit
vorkommen kann, an oberster Stelle. So
wird das dem Geist verpflichtete Leben als
héchste Stufe des Daseins dargestellt, und
fast alle Protagonisten nennen sich «Gei-
stesmenschen». Der Geistesmensch wid-
met sich der Kunst oder wissenschaftli-
chen Studien, treibt seine Konzentration
auf das Denken bis zum Aussersten und
reduziert den Gebrauch der Sinne auf das
Notwendigste. Denn der Kérper, insbe-
sondere der kranke Korper, wirkt negativ
bestimmend. Deshalb sehen sich die Ge-
stalten gezwungen, ihn zu beherrschen, zu
disziplinieren. In der Disziplinierung sol-
len natiirlich auch die rohen Kérperkrifte
kanalisiert, gebunden und verfeinert wer-
den. Im ersten Teil von «Verstérung», der
von der Visite eines Arztes und seines Soh-
nes an einem Septembertag in kleinen
Dorfern der Steiermark erzihlt, wird etwa
der Kérper in obsessiver Symbolik gleich
am Anfang des Textes als «Schweinebot-
tich» (Frankfurt a.M. 1979, S. 7) quali-
fiziert, so dass es vermutlich sogar Plato
gegraust hitte. Dariiber hinaus wird
Sexualitit vom Arzt unter der Kategorie
«ordindrste Kirperexzesse» (S. 16) verbucht,
schliesslich gar als «Beschmutzung» der
«Natur» (S. 26). Dennoch bleiben die
«Verstandesmenschen», entfremdet, maso-
chistisch und zugleich begehrend, auf ihre
verdringte Kérperlichkeit fixiert.

Wihrend Bernhards Gestalten ihren als
listig oder auch bedrohlich erlebten Kér-

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80.JAHR HEFT 9

per radikal disziplinieren bzw. regelrecht
mechanisieren und ihn deshalb masochi-
stisch maltritieren, iiberfordern, geisseln
oder einfach vernachlissigen, brechen die
Texte die traditionelle Dominanz und
Herrschaft des Geistes. Insbesondere die
Verwendung des Traummotivs versetzt den
Autor in die Lage, die Zwanghaftigkeit des
Geistigen in Frage zu stellen und letztlich
ad absurdum zu fiihren. Das diffuse «Zwi-
schenreich» — wie es im ersten Bernhard-
schen Roman «Frost» heisst (Frankfurt
a.M. 21976, S. 200) — unreiner Vermi-
schung von Sinnlichem und Verstand
spielt nimlich bei dem &sterreichischen
Autor eine zentrale, wenn auch verkannte
Rolle.

Die subversive Dynamik des Traums

Bereits in «Frost» berichtet ein Medizin-
student, dem gleich dem Hofmannsthal-
schen Toren sein Leben als
erscheint, von seinen sich iiber 26 Tage
erstreckenden Beobachtungen des Malers
Strauch im Auftrag von dessen Bruder,
einem Chirurgen, bei dem er Famulant ist
(S. 50f.). Der ganze Roman ist selbst ein
Alptraum, der aus vielen Triumen besteht
und ein boses Ende, den Auflésungs-
prozess als «Diluviumzerfall» (S. 299)
unmissverstindlich prophezeit. Wihrend
die strukturierte Individualitit «zu einem
Brei» (S. 287f.) zergeht, riicke die Insze-
nierung des Kérpers in den Vordergrund:
Der Traum, Fiktion in der Fiktion, er-
scheint hier als der Textkérper des Kér-
pers. Die schwere Last des Leibes ist in der
Tat der eigentliche Ort des Geschehens. So
kénnen sich hier nicht etwa die lichte
Sehnsucht der Seele, sondern finsterun-
bewusste Triebe, Eros und Thanatos mani-

«Traum»



DOSSIER

festieren, wie im ersten Traum, von dem
der Maler Strauch erzihlt:

«Plotzlich aber geschah etwas Grauenhaftes:
Mein Kopf blihte sich auf, und zwar so, dass
die Landschaft sich um einige Grade verfin-
sterte und die Menschen in Wehlaute aus-
brachen, in ungeheuere Wehlaute, wie ich sie
noch niemals gehiort habe. In Weblaute, die
dieser Landschaft angepasst waren. Ich weiss
nicht, warum. Da mein Kopf plétzlich so
gross und schwer war, rollte er von dem Hii-
gel hinunter, auf dem ich gestanden war,
iiber die weissen Wiesen, den schwarzen
Schnee — in dieser Landschaft sind alle Jah-
reszeiten immer gleichzeitig! —, wund er-
driickte viele der blauen Biume und viele
der Menschen. Das hirte ich. Plitzlich be-
merkte ich, dass hinter mir alles abgestorben
war. Abgestorben, tot. Mein grosser Kopf lag
in einem toten Land. In Finsternis. Er lag so
lange in dieser Finsternis, bis ich auf-

wachte.» (S. 37 f.)

Innen ist jetzt der andere Schauplatz,
und er stimmt mit dem Schauplatz draus-
sen nicht iiberein. Das Individuum trigt
jetzt auch die Maske innen, so dass es vor
sich selber erschrickt, sich nicht wiederer-
kennt, sich fremd gegeniibertritt. «Je est
un autre», hatte schon Rimbaud diese Er-
fahrung genannt. Denn die Aufmerksam-
keit wird hier auf die Materialitit des Kor-
pers gelenkt. Der Kérper ist Verwirrung,
Unordnung und Aufregung. In diesem
Sinne gibt der Prozess, der sich hier — und
zwar in jeden Einzelsatz hinein — am Text-
beispiel vollzieht, ein seltsames Modell fiir
Emanzipationsprozesse iiberhaupt ab: Er
lisst sich beschreiben als Verselbstindi-
gung der Teile gegeniiber dem Ganzen.
Die Person, die Gestalt, deren abstrakte
Einheit durch das Ich gestiftet wurde, 18st
sich auf.

Ein weiteres Beispiel ist der Traum des
Famulanten (S. 100 ff.), des Ich-Erzihlers,
der vornehmlich als Vermittler zwischen
symbolischer und realistischer Textschicht
fungiert. Hier wird der Operationssaal
zum Schlachthaus, in dem der zugleich
wahnsinnige und nach «strengen Methoden»
operierende Arzt seinen Patienten voll-
kommen zerschneidet und zuletzt die
ganze «Arzteschaft» in Blut ertrinkt. Auch
dem Traum des Famulanten wohnt ein
Moment der Auflésung, eine diluvische
Dynamik inne.

Der Traumtext
thematisiert
die Last des
Leibes, den
Sturz in die

amorphe
Tiefe und
die hassens-
werte und
furchtgebietende
Macht der
Auflosung.

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

Die Schreckensvision eines gefihrli-
chen, amorphen Flutens taucht spiter als
«alles» iiberstromende und zersetzende
Masse in einem Traum des Malers wieder
auf. Hier sind die «Arbeiter» als unférmi-
ges chaotisches Magma «herauf auf den
Berg und haben die Ortschaft iiber-
schwemmt und das Gasthaus, alles. Zu Tau-
senden und Zehntausenden sind sie herauf,
und was nicht zu ihnen gehirte, zertrampel-
ten sie, oder es erstickte in ihrer Schwirze.»
(S.207f.). In einem weiteren Strauchschen
Traum «hatter sein «Kopf'die Leute, die im
Gastzimmer waren (...), alle, den Wasen-
meister, den Gendarm, den Ingenieur, alle,
die Wirtin und ihre Tichter auch, an die
Wand gedriickt. (...) Mein Kopf war mit
einem Ruck grisser als das Gastzimmer und
erdriickte alles.» (S. 287) So «rann» iiber
das «Gesicht» des triumenden Malers «der
Saft der Menschen, die mein Kopf schlag-
artig ausgelischt hat, zerquetscht hat. Ge-
genstinde und Menscheit zu einem Brei.
Und die Gefiible der Gegenstinde und der
Menschen auch. Auch die Gefiible! (...) Ich
versuchte, den Brei nicht in mich eindringen
zu lassen, aber das misslang mir. (...) Da
schrumpfte der Kopf plotzlich auf seine ur-
spriingliche Grisse zusammen, und die zer-
quetschten Menschen und Gegenstiinde, die-
ser Brei, miissen Sie wissen, stiirzte in gros-
sen harten Platten zu Boden ...» (S. 287 f.).

Der Alptraum inszeniert den Kérper als
Uberschuss: Er vollzieht in propria persona
bestimmte Handlungen, fithrt bestimmte
Aktionen durch, vermag dabei zu iiber-
raschen, zu irritieren, den Leser zu fesseln
oder auch abzustossen. Der Vollzug der
Handlungen steht im Mittelpunkt des In-
teresses — nicht ihr méglicher Bezug auf
eine fiktive Rollenfigur und ihre Ge-
schichte in einer fiktiven Welt oder eine
Relationierung der Handlungen unter-
einander, die sie zu einem «sinnvollen
Ganzen» zusammenschliessen wiirde. Der
Traumtext thematisiert die Last des Lei-
bes, den Sturz in die amorphe Tiefe und
die hassenswerte und furchtgebietende
Macht der Auflésung: Das strukturierende
Bewusstsein versinkt unaufhaltsam in der
emporschiumenden Flut des Unter- und
Unbewussten.

Nicht zufillig «hasst» der Chirurg in
«Frost»  «Trdume». Zwar sucht er den
Schlaf auf ein Mindestmass zu reduzieren,
nimmt «Krankengeschichten (...) mit auf

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 31



DOSSIER

In der Tat
ist der
Nachttraum
der andere
Diskurs im
Werk Thomas
Bernhards:
die anarchische
Dimension,
die durch die
Vernunftform
ersetzt
worden ist,
aber
schattenhaft
weiterlebt.

32

sein Zimmer, in dem auch um zwei Ubr friih
Licht brennt», und das er um «sieben» be-
reits wieder verlisst (S. 201). Er sieht sein
erstarrtes Selbstideal gleichsam durch die
Rebellion seines psychophysischen Aspek-
tes gefihrdet, den er daher obsessiv unter-
driickt. «Tridume» gelten ihm als Sphire
unreiner Vermischung von Sinnlichem
und Verstand: als diffuses «Zwischen-
reich» (S. 200). Jedoch ist sein Hass auf
«Trdume», auf das ihm gleichwohl imma-
nente unbewusste Gegenreich, ebenso
ohnmichtig wie das schwache «Liche», das
«auch um zwei Ubr friih» noch der letztlich
gleichwohl unaufhaltsamen Finsternis
wehrt. Auf seiner «Nachtseite» begegnet
man jedoch einem verbliiffend verinder-
ten Assistenten: Plotzlich wendet er sich
gegen sein lichtes Ich-ldeal und will un-
versehens «das Phantastische der Phantasie
ergriinden» (S. 201). Die Verbliiffung an-
gesichts der allnichtlichen Wandlung des
Chirurgen wird weiter gesteigert, wenn
man erfihre, dass er gar eine «Schrift mit
dem Titel Der triumende und der politische
Mensch>» plane und die geradezu anti-
aufklirerische «Vorstellung» habe, «die den
politischen Menschen als Traum und den
vereinfacht Triumenden als ein Politisches
auffasst, und diese beiden in ewiger Rechen-
schaft zueinander». (S. 302)

In der Tat ist der Nachttraum der andere
Diskurs im Werk Thomas Bernhards: das
subversive Potential, die anarchische Di-
mension, die durch die Vernunftform er-
setzt worden ist, aber schattenhaft weiter-
lebt. Er ist der Preis, den das Selbst fiir
rigide Versagung sinnlicher Lebendigkeit
entrichtet. Deshalb kommt der Phantasie
eine antinomische Doppelfunktion zu:
Zum einen wird sie erkennbar als hassens-
werte und furchtgebietende Macht der
«Auflosung», zum andern aber erweist sich
die Entmichtigung von Lebendigkeit zu
Phantasie als zwar nicht mehr recht ver-
trauenswiirdige, aber einzig verfiigbare
Méglichkeit des Verstandes, seinen Herr-
schaftsanspruch zumindest notdiirftig zu
sichern. Kiinftig will der Assistent es mit
den Triumen halten wie mit seinem christ-
lichen Glauben: Wie er sich bereits «hiitet
(...), mebr als das Vorgeschriebene zu glau-
ben» (S. 200), so wird er es von jetzt an
auch vermeiden, sich mehr als das Not-
wendige vorzustellen. Naturgemiss bevor-
zugt er «Wachtriume», nicht jene nichtli-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

chen, denn diese bleiben unkontrollierbar
und sind daher hassenswert. Nicht zufillig
stehen im letzten Traum des «Frost»-
Malers die zu «einem Brei» zermalmten
«Gegenstinde und Menschen» als «harte
Platten», als «Bilder» und «Mechanismen»
(S. 288) wieder auf. Denn die Wirklichkeit
ist nur insofern relevant, als sie «formbare
Masse» ist: Der vergingliche Kérper als
lebende Materie wird negiert und durch
einen dauerhaften Mechanismus ersetzt.
Die korperfeindliche Welt hat sich einen
kiinstlichen Koérper zugelegt. Was ohne
Apparatur auftritt, wird verachtet.

Der Traum von der ewigen Wachheit

Im zweiten Bernhardschen Roman «Ver-
storung» wird der Arzt gewissermassen ein
Arsenal der wichtigsten Mirchen-, My-
then- und Traumsymbole ansammeln und
sich allmihlich geriistet zum Traum fiih-
len. Nach Sigmund Freud ist das Ich vor
allem ein korperliches und die Projektion
einer Oberfliche, was man auch als eine
imaginire Morphologie beschreiben kénnte.
Die Texte Bernhards zeigen, dass diese ima-
ginire Morphologie kein vorsymbolischer
Vorgang ist. Der Kérper soll niemals aus-
serhalb seiner Begriffe gegeben sein, son-
dern geht stets in einer signifizierenden
Kette auf, ist Ort der Einschreibung, Kon-
strukt und Resultat der Sinnstiftung, Pro-
dukt jener von Michel Foucault beschrie-
benen «Ordnung des Diskurses», die
zugleich die «kulturellen Mittel» seiner
«Naturalisierung» verschleiert und iiber
seine Intelligibilitit entscheidet. Im Ich
des kontrollierten Wachtraums verkérpert
sich im zweiten Bernhardschen Roman
nurmehr das eindimensionale, rein ver-
standesbestimmte Selbstideal: Sein «Orga-
nismus» gilt dem Ich-Erzihler als «Mecha-
nismus (...), den man befehlen kann und
der gehorcht». (S. 40 f.)

Der Wille vergewaltigt das Material,
aber das Material richt sich: Der Korper
ist produktiv. Gegen die «Distanzierung,
Disziplinierung» und  «Instrumentalisie-
rung des Korperlichen» ist eine Wiederkehr
des Korpers méglich, wie man im zweiten
Teil von «Verstérung» lesen kann. Der
Traum des Fiirsten Saurau, demzufolge
sein Sohn Schloss Hochgobernitz, seine
ganze Hinterlassenschaft, vernichten werde
(S. 118-131), ist eine der dichtesten



DOSSIER

und gelungensten Sequenzen des gesamten
Textes. Beim Erzihlen dieses Traumes
wechseln der Fiirst und seine Begleiter
«von der dussern (...) auf die innere Mauer»
(S. 118), und dies ist bestimmt die einzige
Stelle im Gesamttext, an der die Schwel-
lensymbolik den Transfer in eine tiefere
Bewusstseinsdimension nicht linger vor-
tiuscht, sondern zuverlissig signalisiert.
Der Fiirst findet an diesem Traum nur ver-
mittelten Zugang zu seinen Reflexionen
und Visionen: Anstelle des Traums, d.h.
einer nur oberflichlich rationalisierten
Bildersequenz mit deutungsbediirftiger
Tiefe, erblickt er «ein sich langsam von tief
unten nach hoch oben fortbewegendes Blatt
Papier» (S. 118), eine lange Tagebuchnotiz
des «Sohnes», die dieser niederschreibt,
wihrend der Vater ihm iiber die Schulter
schaut. In dieser Fiktion der Fiktion, in
der doppelten mise en abyme der écriture ist

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

der Auftritt des Gemeindesekretirs Moser
die Wiederkehr des Verdringten, das im
«physischen wie auch psychischen Abgrundy
(S. 138) iiberdauerte, dem es zwar stumm,
verstimmelt und in der unzerreissbaren
Maske des Identischen entsteigt, um aber
gerade in dieser zugerichteten Gestalt als
das «Unheimliche» zu erscheinen, das ein
nicht mehr zu entzifferndes «Geheimnis»
(S. 126) birgt: «dieser Mensch ist mir vom
ersten Augenblick, schreibt mein Sohn,
suspekt, suspekt, und weniger durch seine
abstossende Korperlichkeit als durch seine
niedertrichtige Geistesverfassung, in welcher
sich das ganze Bise seiner auf das Abscheu-
niveau heruntergezogenen Kategorien zu
einem einzigen ununterbrochenen gemein-
gefiihrlichen zu vereinigen schien, eine stin-
dig Ekel erregende Zumutung gewesen» (S.
120). Der Fiirstensohn erfihrt Moser als
ihm entgegengesetztes Prinzip: als «Her-

Salvador Dali, Métamorphose de Narcisse (Die Metamorphose des Narziss), 1937. Ol auf Leinwand, 50,8 x 78,2 cm. Tate Gallery, London.
Photo: © 1998 Tate Gallery, London, © 1999 © Artists Rights Society (ARS), New York.

Jaques Lacans eigenstédndigster und dauerhaftester Beitrag zur Freudschen Psychoanalyse war sein Konzept des sogenannten Spiegelsta-
diums (stage du miroir) der menschlichen Entwicklung. Er verschmolz Freuds - nach dem griechischen Jungling, der aus Liebe zu seinem
Spiegelbild in einem Teich verschmachtete, benannten - Begriff des Narzissmus mit der Beobachtung, dass Kinder von ihrem Spiegelbild
fasziniert sind; Lacan vermutete, dass Menschen intuitiv ein Gefihl fir ihr Selbst entwickeln, wenn sie ihr eigenes Spiegelbild erblicken.
Kinder treten in die Spiegelphase ihrer Ich-Entwicklung ein, wenn sie, wie Narziss am Rande des Teiches, sich selbst als andere Person
sehen. Dieses Bild entstand ein Jahr, nachdem Lacan sein Konzept der Spiegelphase verdffentlicht hatte, und Dali brachte es zu seinem
Treffen mit Freud im Jahr 1938 mit.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 33



DOSSIER

aufdringling», dem er mit «Niedrigkeits-
furcht» (S. 119) begegnet, so dass er gera-
dezu behaupten kann: «Moser kommt und
mein Verstand geht» (S. 125). Die Bewe-
gung, die in der wachen Welt vom traum-
haften Ursprung der Sprache (terminus a
quo) zum wachen gesellschaftlichen Zweck
(terminus ad quem) geht, kehrt sich hier
um. Der Fiirstensohn erfihrt sich bzw. er-
scheint aber als mit Moser durchaus iden-
tisch: Er fragt sich, warum er «ihm wie mir
etwas vormachen» solle (S. 121); spiter
erkennt er, dass Moser und er gleicher-
massen «gescheitert» (S. 130) seien.

Moser, der als einziger — «Zeitungsbrin-
ger ausgenommen!» (S. 128) — die Sperrvor-
richtung zu durchdringen vermag, der
«das Innere der Burg» kennt, obwohl ihm
noch niemals Einlass gewihrt wurde (S.
126), ist sicherlich das zwar von Furcht
und Ekel des Betrachters verzerrte, aber
hierdurch genaue Spiegelbild des Fiirsten:
Er ist der Kérper, unbewusste Triebaspekt
des im «Gehirn» verschanzten Selbst, mit
diesem entzweit, aber zugleich als «Mecha-
nismus» identisch: Der Blick auf die Wirk-
lichkeit und seine Prinzipien von diesem
Anderswo aus wird hauptsichlich ein sub-
versiver.

Von einer Dynamik beseelt, die eher
prospektiv als regressiv ist, ist der litera-
rische Traum vor allem eine Projektion,
Gestalt, die einem Projekt Form gibt —
Vermutung eines anderen Ich, einer ande-
ren Welt. So birgt der Traum des Fiirsten
in seinem Innern also ein «Geheimnis» (S.
126), in dem sich die «Geheimangst» (S.
122) des Fiirsten Saurau spiegelt. In
Gestalt des Fiirstensohnes als des Feudal-
erben und des «Gemeindesekretir[s] Moser»
als der Verkérperung der gemeinen
«Masse» (S. 130), des Amorphen und Flu-
tenden begegnen sich «Verstand» und
«Kérper». Moser ist der gehasste und
gefiirchtete, instrumentalisierte und ge-
quilte Kérper: «das gemeine Fortbewe-
gungsmittel an sich» (S. 121). Zwischen
«Verstand» und «Kérper» besteht eine
sadomasochistische, latent homosexuelle
Beziechung, welche die Traumzensur nur
schwach verschleiert und in Wahrheit eher
hervorhebt, dass Moser in diesem finsteren
Ritual die weibliche oder vielmehr: die
weibische Rolle spiele. Moser ist der be-
reits im Stadium der Kindheit in seiner —

34  SCHWEIZER MONATSHEFTE  80. JAHR HEFT 9

Der Blick
auf die
Wirklichkeit
und seine
Prinzipien
von diesem
Anderswo
aus wird ein

subversiver.

«Wie alle
meine
Geschichten
fangt sie
damit an,
dass ich
nicht habe
schlafen
kénnen. Ich
habe nicht
einschlafen
kénnen.
Ich nehme
viele Mittel
ein, aber
mir hilft
kein Mittel

mehr.»

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

vornehmlich sexuellen — Entwicklung ge-
hemmte, verstimmelte Korper, den der
Saurau «schon einmal vollkommen nackt
gesehen» hat. Moser ist der Korper, der sich
seinem Peiniger masochistisch wie eine
Hure anbietet: «Der Korper wird als Unter-
legenes, Versklavtes noch einmal verhihnt
und gestossen und zugleich als das Verbotene,
Verdinglichte, Entfremdete begehrt.» (Th.
W. Adorno/M. Horkheimer, «Dialektik der
Aufklirungy. Frankfurta.M. *1975, S. 208)
Die Auflsung als Tiefendimension, der
bereits in «Frost» perzipierte «diluvische»
Prozess wiederholt sich oder setzt sich gar
zerstorerisch fort; die Oberflichendimen-
sion negiert aber diesen Prozess, das Zer-
storte fassadenhaft rekonstruierend; das
formale Verfahren, die vermittelnde In-
stanz ist dabei die Mechanisierung, die die
diskursiven Formationen durch die regu-
lierenden, sich stindig wiederholenden
Akte der Bedeutungsstiftung produziert.
Ohnehin zihlen «Kopfschmerz» und
Schlaflosigkeit, wie seit dem ersten Roman
«Frost» bekannt und auch fast jedem spi-
teren Bernhardschen Text zu entnehmen,
zur Grundausstattung der zentralen Figu-
ren. Es sind zeichenhafte Manifestationen
einer durch Verstandeshypostasis, durch
Furcht vor dem Unbewussten geprigten
Struktur des Selbst. Werden im zweiten
Roman die «Wachtriume» des Arztes, aus-
driicklich nicht die nichtlichen (S. 20),
entfaltet, so griindet auch der Geschifts-
erfolg des Maklers in «Verstdrung» gerade
darin, dass er «schon vier oder fiinf Tage
nicht mehr geschlafen» (S. 24) und damit
dem «Feind» Terrain «abgegraben» hat, in-
dem er auch wihrend seiner «Triume» die
verstandesmissige Kontrolle nicht verlor.
In einer spiteren Erzihlung Bernhards
kann man lesen: « Wie alle meine Geschich-
ten fiingt sie damit an, dass ich nicht habe
schlafen kinnen. Ich habe nicht einschlafen
kinnen. Ich nehme viele Mittel ein, aber
mir hilft kein Mittel mebr.» («Zwei Erzie-
her». Erzihlungen. Frankfurt a.M. 1988,
S. 60). Paul Valéry fragt einmal, was wohl
das Gegenteil des nichtlichen Traumes sei,
und er antwortet selbst: Auch dies Gegen-
teil ist ein Traum: der Traum der Vernunft,
der Traum der ewigen Wachheit. Diese
Wachheit wird bei Bernhard zwanghaft
iibersteigert und degeneriert zur Uberwa-

chung. 4+



Michael Molnar

is Research Director

at the Freud Museum,
London. He edited and
translated The Diary

of Sigmund Freud 1929-
1939: A Record of the
Final Decade (New York
& London, 1992: Deut-
sche Ubersetzung,
Christfried Tégel, Sig-
mund Freud Tagebuch
1929-1939, Frank-
furt/Main, Stroemfeld,
1996). Recent articles
include «Sigmund Freud’s
Notes on Faces and
Men: National Portrait
Gallery, September 13,
1908~ (in: Michael S.
Roth, Freud: Conflict
and Culture, New York:
1998) and «John Stuart
Mill Translated by Sieg-

mund Freud» (in: Psycho-

analysis and History
Vol. 1, No. 2, 1999).

DOSSIER

TRAUMDEUTUNG, TRAVEL, TRANSLATION.

«In previous decades I frequently had travel dreams in which the most
marvellous landscapes followed one another; since I began travelling (1895),
they have become rare.» (Sieche Freud, Meine individuelle Traumcharakteristik,
Kopie im Freud Museum, London)

Previous «decades», not «years». This sets the phenomenon in
a wide time scale. Freud is looking back over his whole adult
life from the vantage point of his mid-fifties. Those landscapes
represented the future of his past, his past desires, now lost

because subsequently fulfilled.

If those dream landscapes
are the form of that future in the past,
space representing time, what are we to
make of this other landscape which we
find in a letter written on 6* August 1899
to Wilhelm Fliess:

«The whole thing [i.e. «The Interpretation of Dreams»]
is planned on the model of an imaginary walk. At
the beginning, the dark forest of authors (who do not
see the trees), hopelessly lost on wrong tracks. Then a
concealed pass through which I lead the reader —
my specimen dream with its peculiarities, details,
indiscretions, bad jokes — and then suddenly the
high ground and the view and the question: which
way do you wish to go now?»

At first sight this is evidently mytholo-
gico-metaphorical territory, the future and
desired book laid out as if it were a land-
scape. And it is something like an echo of
Dante’s Inferno. The dark forest here is not
only an equivalent of the «selva oscura» of
Dante’s opening lines, it is also the pathless
wood of the 13" canto, in which the trees
were once human, for this is a «dark forest
of authors». Curiously, these hapless autho-
rities of the dream cannot see the trees,
that is, they cannot see themselves, since
they themselves are the trees which form
this wood. This is a reversal of the proverb
about those «who cannot see the wood for
the treess. These early writers have, it
seems, all made a similar mistake, of being
unselfconscious. They have sought a system
but disregarded the part played by the self.
Though many have used their own dreams
as evidence, none of them have followed
the devious tracks leading from the waking
self that describes the dream to the desires
it expresses. What Freud followed and the
others had neglected is the form of the ex-
pression, since the only evidence of that
devious connection between sleeper and

conscious self is encoded in the language
of the description.

Five days before the letter to Fliess
which I have just quoted, on 1* August
1899, Freud wrote to his friend of another
landscape, and a real one this time — the
scenery around Berchtesgaden:

«Things are incomparably beautiful here; we take
walks, long and short, and all of us are very well, ex-
‘cept for my occasional symptoms. I am working on
the completion of the dream book in a large, quiet,
ground-floor room with a view of the mountains.»

Like a quattrocento narrative painting,
these sentences depict the scholar at work
in his beautiful study and through its win-
dows a view of the mountains, where, at
the same time in the background, we also
see the same figure walking in those
mountains. Here the working and the
walking are connected (as is the dreamed
image to the waking reconstruction of the
dream).

Following our guide out of the meta-
phorical dark wood of the book’s opening
chapters, we are lead through «a concealed
pass» (the specimen dream). Having read
the letter above, we might even be tempted
to look for its original source in the land-
scape near Berchtesgaden, but perhaps it
would be better to restrict the search to
Freud’s study. On the wall hangs a print of
Ingres’ famous painting «Oedipus and the
Sphinx», showing the narrow path bet-
ween overhanging cliffs where the hero
confronts the monster. This is certainly
«ein verdeckter Hohlweg», as Freud called it.
And since the parable of the guided walk
was recuperated from the letter to Fliess for
the opening of chapter 3 of «The Interpre-
tation of Dreams», the pass not only shows
us the path we have followed so far, it also

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 35



DOSSIER

serves, in the context of the book as a
whole, as an imagistic hint at what is to
come, namely the first appearance of the
Oedipus complex which we will not reach
until part D of chapter 5.

Returning to the characterisation of his
own early dreams, Freud notes that the
«most marvellous landscapes followed one
another». Each landscape was different,
but each was another expression of the ge-
neral desire to travel. But in 1895 they be-
came rare, for Freud began travelling in
reality. Now strictly speaking, he had al-
ready been travelling for years before 1895
— to England in 1875, to France in 1886
and 1889, many times to Germany and to
various parts of the Austrian Alps for the
summer holidays. However 1895 remained
a key date for him as far as travel was con-
cerned and for one reason — because that
was the first holiday in Italy. Obviously
real travel meant the Mediterranean
world. In the summer of 1895 he travelled
only to Venice. Rome was to remain the
main object of his Italian desires and he
did not reach it until 1901: there is a series
of dreams in «The Interpretation of Dreams»
related to this still unfulfilled longing for
the Eternal City. But 1895 is also a key
date for other reasons. In later years it was
the date Freud chose as the founding year
of psychoanalysis. It was the year that
Breuer and Freud published the «Studies
on Hysteria» with Freud’s seminal chapter
«The Psychotherapy of Hysteria». It was
also the year during which he generated
the unfinished, so-called «Project for a
Scientific Psychology». And as far as the
dreams were concerned, 1895 is the year in
which he dreamt the dream of Irma’s in-
jection, the first dream he analysed to his
own satisfaction: the key specimen that
figures in his landscape metaphor as the
«concealed pass» through which he leads
the reader.

Language’s inadequacy

Travelling back, then, to the beginning of
travels and the beginning of psychoanaly-
sis, we return to another, metapsychologi-
cal, dimension to the trope of the con-
cealed pass, namely as a visual analogy for
the phenomenon of consciousness. Near
the culmination of his chapter on the «Psy-
chotherapy of Hysteria» in the «Studies on

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE  80. JAHR HEFT 9

Travelling
back, to
the beginning
of travels
and the
beginning of
psychoanalysis,
we return
to another,
metapsycho-
logical,
dimension
to the
trope of the
concealed
pass, namely
as a visual
analogy
for the
phenomenon
of conscious-

ness.

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

Hysteria» Freud discusses the complexity
of the hysterical symptom:

f it were possible, after the case had been com-
pletely cleared up, to demonstrate the pathogenic
material to a third person in what we now know is
its complicated and multi-dimensional organiza-
tion, we should rightly be asked how a camel like
this got through the eye of the needle. For there is
some justification for speaking of the «defile> of con-

sciousness.»

Instead of Greek myth, this version of
the mountain pass [«Enge des Bewusst-
seins»] hints at the famous Biblical camel
parable. But in common with the Oedipus
story, this parable also carries the con-
notations of a paradoxical riddle, a seeming
impossibility. Many of Freud’s similes and
analogies seem to be improvised on the
spur of the moment and this is one of the
attractions of his style, but in the case of
this «defile» it recurs in several places. And
on first use here it is self-consciously in-
troduced:

«For there is some justification for speaking of the
defile> of consciousness. The term gains meaning
and liveliness for a physician who carries out an
analysis like this. Only a single memory at a time
can enter ego-consciousness. A patient who is occu-
pied in working through such a memory [a patho-
genic one] sees nothing of what is pushing after it and
Sorgets what has already pushed its way through. ...
The whole spatially extended mass of psychogenic
material is in this way drawn through a narrow cleft
and thus arrives in consciousness cut up, as it were,
into pieces or strips.»

And it is important to note that the
casual phrase «as it were» (in German simply
the word «wie») is there to remind us, in
case we forgot, that we are all the time
dealing in analogies, similes, images.

At this point it might be useful to glance
at the role of simile in Freud’s theoretical
formulations at this period, since it relates
closely to his, highly significant, embarrass-
ment about his literary style. He is at this
time self-consciously concerned about his
inability to describe the concepts he has
conjured up. No single image is suitable:
he repeatedly refers to his, or the lan-
guage’s, inadequacy. Earlier on in the «Stu-
dies on Hysteria», in his theoretical dis-
course on the arrangement of pathogenic
memories, having introduced a basic linear
and chronological sequence like «a dossier
kept in good order», he then overlays that
metaphor with a secondary geometrical
pattern. This is where the embarrassment



DOSSIER

Henri Rousseau, Le Réve (Der Traum), 1910. 0! auf Leinwand, 204,5 x 298,5 cm. The Museum of Modern Art, New York, Gift of Nelson A.
Rockefeller. Photo: © 1999 The Museum of Modern Art, New York.

Der Kinstler beschrieb sein Thema in einem Brief von 1910: «Ich schreibe Ihnen in Antwort auf Ihren freundlichen Brief, um zu erkléren,
warum das fragliche Sofa ist, wo es ist. Die auf dem Sofa schlafende Frau trdumt, dass sie in den Wald gebracht worden ist und den Klangen
aus dem Instrument des Beschwérers lauscht». (Henri Rousseau an André Dupont, 1. April 1910, in: Roger Shattuck u.a., Henri Rousseau,
New York, 1984).

begins to intrude. Freud elaborates the de-
scription as follows:

«l have described such groupings of similar memories
into collections arranged in linear sequences (like a
file of documents, a packet, etc.) as constituting
themes. These themes exhibit a second kind of
arrangement. Each of them is — I cannot express it in
any other way — stratified concentrically round the
pathogenic nucleus .»

This explicit unease about style is not
the embarrassment of a novice. Even as a
teenager Freud was a consummate letter
writer and by the mid-1890s he had been
publishing a stream of scientific papers,
translations and reviews for the past
twenty years. What concerns Freud here,
what causes his unease, is uncertainty how
he will be read. He is worried that readers
may take his images too literally, as de-
scriptions of physical facts. So in this same
convoluted passage, in which he is trying
to conceptualize the devious pathways of

the pathogenic memories leading to hyste-
ria, Freud introduces layer after layer of
schema. First the straight line of the chro-
nological sequence, then the concentric
strata of conscious and unconscious me-
mories, finally the broken and zigzag path-
ways of the logical thread. At the end he
admits:

«l am making use here of a number of similes, all of
which have only a very limited resemblance to my
subject and which, moreover, are incompatible with
one another. I am aware that this is so, and I am in
no danger of over-estimating their value. But my
purpose in using them is to throw light from diffe-
rent directions on a highly complicated topic which
has never yet been represented. I shall therefore ven-
ture to continue in the following pages to introduce
similies in the same manner, though I know this is
not free from objection.»

Here a discrepancy between the original
and the English translation is worth men-
tioning. The English words «zopic» and
«represented» lack the force of the German

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 37



which is more concrete: «ein hichst kom-
pliziertes und noch niemals dargestelltes
Denkobjekt von verschiedenen Seiten her
zu veranschaulichen.» The crux is in that
final verb «zu veranschaulichen» and the
hitherto unknown «Denkobjekt». Mental
processes are «thought-objects», but ones
that cannot be visualized in their entirety,
only illuminated from various angles. Still
photographs are inadequate. The best that
can be achieved is the cinematic effect of
travelling, the eye of the mind circling the
representation. No single viewpoint or
simile can capture the whole thing and sub-
sequent similes will appear incompatible if
we try to visualize the whole thing as a flat
object or even as a three-dimensional struc-
ture. Our movement round the object —
the different viewpoints or analogies — and
the multiplicity of images are part of the
«topicy.

«Defile of conciousness»

Metaphorical travelling continues through
the following pages: «Whenever we have
opened a new path ... we may expect him to
advance some distance», «We undertake the
opening of the inner strata, advancing radi-
ally ...», «We must get hold of a piece of the
logical thread, by whose guidance alone we
may hope to penetrate to the interior ...» etc.
The last of these images shows that we
have entered new mythological territory,
namely the labyrinth.

The description of mental phenomena
results in a confused picture and only logic
can simplify it. But the language of the de-
scription is itself part of the confusion.
And this problem of adequate expression
continues inevitably into the «Interpre-
tation of Dreams» five years later. In a sub-
sequent letter to his friend Fliess, of 11
September 1899, Freud speaks regretfully
of his stylistic uncertainties:

«The dream material itself is, I believe, unassail-
able. What I dislike about it is the style, which was
quite incapable of noble, simple expression and lap-
sed into facetious circumlocutions straining after
metaphors. I know that, but the part of me that
knows it and knows how to evaluate it is unfortun-
ately the part that does not produce .»

This passage betrays a longing for a
scientific description not implicated in the
untidiness of the object. Yet the image of
the «defile of consciousness» through which

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80.JAHR HEFT 9

Moses is, of
course, doomed
never to enter

the promised

land he glimpses
from afar.

Freud’s longing
for Rome,

on the other

hand, was
satisfied
a year and
a half after
the dream
book was
completed.

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

the unconscious material must pass, cut up
and strung out in single line, had already
shown that this is no longer possible, given
the four-dimensional and unvisualisable
nature of the object.

In the conducted walk that began this
paper, the guide took us to a metaphorical
hilltop and then asked where we wanted to
go from there. This scenario recurs in an-
other form, in one of Freud’s Rome dreams:
«...someone led me to the top of a hill and
showed me Rome half-shrouded in mist; it
was so far away that I was surprised at my
view of it being so clear. ... the theme of «the
promised land seen from afar» was obvious
in it.» Moses is, of course, doomed never to
enter the promised land he glimpses from
afar. Freud’s longing for Rome, on the
other hand, was satisfied a year and a half
after the dream book was completed.

But the relation between reality and the
life of the mind remains «half-shrouded in
mist.» At the end of the dream book Freud
poses the rhetorical question: «But what of
the practical value of this study ...? ... Have
not the unconscious impulses brought out by
dreams the importance of real forces in men-
tal life?...» And he responds to his own
queries: «/ do not feel justified in answering
these questions.» The pathways by which
psychical interacted with physical reality
could not be traced in the abandoned 1895
«Psychology for the Neurologist» and Freud
was not going to lose himself on a similarly
futile mission only four years later. The
two spheres remain segregated, as they still
do today, and will be for as long as our
present secular Weltanschauung prevails.
Freud does not attempt to redefine the
borders of the real. This is a philosophical
task and therefore one he would habitually
avoid. So in the last pages of his book he
affirms:

«Whether we are to attribute reality to unconscious
wishes, I cannot say. It must be denied, of course, to
any transitional and intermediate thoughts. If we
look at unconscious wishes reduced to their most
fundamental and truest shape, we shall have to con-
clude, no doubt, that psychical reality is a particular
form of existence not to be confused with material
reality.»

Material and psychical reality are sepa-
rate domains, and both are differentiated
from the status of the «transitional and in-
termediate thoughts» which have no claim
to any type of reality. In one stroke Freud
has, like Shakespeare’s Prospero, «buried his



DOSSIER

staff», for these transitional thoughts are
the very stuff that dreams are made of. Yet
this magisterial dismissal is the grounding
of dream theory. It is the same radical ge-
sture as that which occurs in the «Psycho-
logy for Neurologists» in 1895 and is re-
peated in the Interpretation of Dreams» —
where consciousness is denied any inde-
pendent existence and reduced to a mere
organ of sense. At that theoretical moment
we cross a «concealed pass» into new terri-
tories. This is the moment when space is
transformed into time, when the chaotic
spatial mass of the dream, or experience, is
cut up and paraded in single file, words as
consciousness. On the other side of the
pass everything is reconstruction as lan-
guage.

Here, finally, we are presented with an-
other marvellous landscape, another fanta-

stic sight of Rome. Not the Rome half-

DREAM

Dream Analysis, 1998. Tanzstiick nach einer Choreogra-
phie von Mark Dendy (USA). Auffihrung des Mark Dendy
Dance Theater, New York. Photo: Phyllis Graber Jensen.

The best
that can
be achieved
is the
cinematic
effect of
travelling,
the eye
of the mind
circling the

representation.

TITELBILD

ANALYSIS

Dream  Analysis
spielt in der Praxis
eines Psychoanalyti-
kers, und die Auf-
fihrung dauert eine
Stunde, genau so
lange wie eine The-
rapiesitzung.  Die
Triume eines jun-
gen Tinzers werden
verbildlicht,  wih-
rend der Analytiker,
in der Rolle eines
Narren, sie fiir das
Publikum  auslegt.
Hier ist der Klient

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

shrouded in mist, as glimpsed in the «In-
terpretation of Dreams» but a new and
even more hallucinatory vision of the
Eternal City. It is found at the beginning
of «Civilization and Its Discontents»,
where Freud is attempting to construct an
analogy for the persistance of memory. He
asks us to imagine Rome as if all its various
historical periods were in existence simul-
taneously, from the founding to the mo-
dern city. This is the end of the dreams of
travelling, that is, the end of projecting
our desired constructions as visual images
onto the world. For, as far as theory is con-
cerned at least, there is no point in spin-
ning out such phantasies, since they lead
to something unimaginable:

«Our attempt seems to be an idle game. It has only one
Justification. It shows us how far we are from mastering
the characteristics of mental life by representing them in
pictorial terms.» 4

mit seinem Alter Ego, dem russischen
Tinzer Vaslev Nijinsky, zu sehen. In einer
Anspielung auf Tanz, Magie und die Be-
handlung von Neurosen zu Zeiten Nijins-
kys schwebt er hier in hypnotischer
Trance. — Das Titelbild sowie die Illustra-
tionen des Dossiers mit ihren Legenden
wurden dem Katalog der Ausstellung
«Triume 1900-2000. Kunst, Wissenschaft
und das Unbewusste» entnommen, die
vom 23. Mirz bis 11. Juni 2000 im Histo-
rischen Museum der Stadt Wien stattfand.
Der Katalog mit gleichem Titel erschien in
diesem Friithjahr im Prestel-Verlag, Miin-
chen.

MicHaeL WIRTH

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 39



Riidiger Gorner,
geboren 1957 in Rott-
weil am Neckar, lebt
seit 1981 in London.
Professor fir Neuere
Deutsche Literatur und
Kulturgeschichte an der
Aston University, Bir-
mingham (bis 1991 an
der University of Surrey),
sowie Direktor des
Institute of Germanic
Studies der University
of London. Schriftsteller
und Kritiker. Jingste
Buchveréffentlichungen:
«Hdlderlins Mitte»
(1993). «Goethe. Wissen
und Entsagen aus
Kunst» (1995). «Grenz-
génger. Dichter und
Denker im Dazwischen»
(1996). «Die Kunst des
Absurden» (1996).
«Einheit aus Vielfalt.
Foderalismus als
politische Lebensform»
(1997). «Wortwege. Zu-
génge zur spatmodernen
Literatur» (1997).
«Streifzige durch die
englische Literatur»
(1998). «Mauer, Schat-
ten. Geriist. Kulturkriti-
sche Versuche» (1999).
«Nietzsches Kunst.
Annaherung an einen
Denkartisten» (2000).

1 André Breton, Die
Manifeste des Surrealis-
mus. Deutsch von Ruth
Henry. Reinbek bei Ham-
burg 1986, S. 17 f.

2 In: Immanuel Kant,
Vorkritische Schriften

bis 1768. Werke in
sechs Banden, Bd. 1.
Hrsg.v. Wilhelm Wei-
schedel. 5. A. Darm-
stadt 1983, S. 968.

3 Ebd., S. 952 ff.

4 Helmut Heissenbittel,
Georg Christoph Lichten-
berg als Traumer. In:
Jorg Zimmermann
(Hrsg.), Lichtenberg.
Streifzige der Phantasie.
Hamburg 1988, S. 11
(S. 11-18).

DOSSIER

LICHTENBERG ODER DER TRAUM (IN) DER AUFKLARUNG

Dass die allegorisierte Vernunft, wenn sie ins Trdumen

geriit, ihre schreckenerregenden Gegenbilder hervorbringen
kann, hat uns Goya unauslischlich vor Augen gefiihrt.
Dass dariiberhinaus eine «schlafende Logik» die Vernunft
um ihren Verstand bringen und Traum und Wirklichkeit
gegeneinander auflisen kann, hat André Breton im
«Ersten Manifest des Surrealismus» (1924) festgestellt'.

Umgekehrt verweist uns
der Mythos darauf, dass es notwendig ist,
auf die bilderreiche Nachtseite unserer
Existenz Licht zu werfen. Deswegen konnte
und musste der Licht- und Kiinstlergott
Apollo schliesslich auch zum Gott der
Traumdeutung werden. Mit den Mitteln
der Vernunft glaubte die Aufklirung, den
Traum von der unbedingten Erkenntnis
verwirklichen zu kénnen. Solche Erkennt-
nis sollte auch, zumindest was Georg Chri-
stoph Lichtenberg anging, dieses schlechte
Gewissen der Aufklirung, wie ich ihn
nennen méchte, Einsichten iiber das We-
sen des Traumes einschliessen. Lichten-
berg sah bekanntlich die interessantesten
Geschopfe auf Grenzen angesiedelt, also
im Zwischenbereich von niichterner Ge-
witztheit und Traumzonen, die ihm Lust
und Unbehagen bereiteten.

Aus der Sicht der Aufklirung bedeutete
der Reifeprozess des Menschen, dass er aus
seinen Triumen gerissen werden miisse.
Als Kant 1766 iiber Swedenborgs Visionen
unter dem Titel «Triume eines Geister-
sehers» ausfiihrlich reflektierte, und das
sogar unter Einschaltung einer «Erzihlungy,
begann er mit einer Bitte um Nachsicht,
dass er ein so «verachtetes Geschiift, als die-
ses ist, Mirchen weiter zu bringen», iiber-
haupt aufgegriffen habe. Diese «Triumey,
«Visionen» und «Mirchen» Swedenborgs,
die Kant dem Metaphysischen zurechnete,
waren fiir ihn allein deswegen von Inter-
esse, weil sich durch sie die «Grenzen der
menschlichen Vernunft» bestimmen lies-
sen’. Den «Traum» wies Kant demnach im-
plizit dem Bereich der «Unmiindigkeit»
zu, die es im Namen rationalistischen
Denkens und Verhaltens zu iiberwinden
gelte. In methodischer Hinsicht bemer-
kenswert ist, dass der «vorkritische» Kant

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE  80. JAHR HEFT 9

alle ihm damals zur Verfiigung stehenden
sprachlich-gedanklichen ~Mittel glaubte
einsetzen zu miissen, um diesem «Schat-
tenreich» und «Paradies der Phantasten»,
dem Verstehen des Phinomens Traum,
nahe zu kommen. So bemiihte er seine
analytische Sprache, befleissigte sich aber
eben auch eines bei ihm so ausgeprigt sel-
tenen narrativen Duktus, um die «ekstati-
sche Reise eines Schwirmers» und triumen-
den «Luftbaumeisters» in ihrer Bedeutung
zu erfassen. Dabei versuchte er zwischen
«Trdumern der Vernunft» und «Triumern
der Empfindung» zu unterscheiden. Sogar
das «wachende Tridumen» wurde dabei fiir
ithn zu einem bedenkenswerten Teil der
Wirklichkeit?.

Mit Lichtenberg begegnen wir einem
Aufklirer, der sich seinen Triumen stellte,
wenngleich nur in seinen privaten Auf-
zeichnungen. Was er selbst veréffentlicht
hatte, orientierte sich durchaus am «ver-
niinftigen» Rahmen der «zeitgendssischen
Denkbewegungen»*. Immerhin hielt es
Lichtenberg fiir méglich, ein «philosophi-
sches Traumbuch» zu schreiben. Mit der fiir
ihn typischen Prignanz erklirte er: «Jch
weiss aus unleugbarer Erfahrung, dass
Triume zu Selbst-Erkenntnis fiihren. Alle
Empfindung, die von der Vernunft nicht
gedeutet wird, ist stirker®» In diesen zwei
Sdtzen artikulieren sich ein sokratisches
Bewusstsein und gleichsam vor-roman-
tisches Denken. Zum sokratisch-aufkli-
rerischen Prinzip des «Erkenne-dich-selbst»
gehore, so Lichtenberg, die Einsicht, dass
das Nicht-Gedeutete anhaltendere Wir-
kung haben kénne als die von der Vernunft
entschliisselten Zeichen des Daseins.

Triumend glaubte Lichtenberg zu syn-
thetisieren; er sprach von der «Zusammen-
setzung in unserem Kopf liegender Begriffe»



DOSSIER

Paul Klee, Starker
Traum, 1929.
Gouache auf
Papier, 26 x 21 c¢cm.
Privatsammlung.
© 1999 Artists
Rights Society
(ARS), New
York/ADAGP,
Paris, VG Bild-
Kunst, Bonn.

im Traum. Ohne Triume, so Lichtenberg
weiter, sei das Leben kein ganzes Leben.
Wichtig dann die folgende Bemerkung:
«Die Tridume verlieren sich in unser Wachen
allmiiblig herein, man kann nicht sagen, wo
das Wachen eines Menschen anfiingt.»

Lumpen und Druckerschwarze
Der Traum als Ubergang. Wie Lichtenberg

Triume aufgezeichnet hat, zeugt von ausge-
prigtem Ubergangsbewusstsein, aber auch

5 Georg Christoph Lich-
tenberg, Schriften und

Briefe. Hrsg. v. Franz H.

Mautner. Bd. 1, Sudel-
bicher F 679, S. 306.

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

davon, dass durch das Nachdenken iiber
die Natur der Triume seine sprachschépfe-
rischen Fihigkeiten weiter angeregt wur-
den. In einem solchen Traum nun sieht er
sich «weit iiber der Erde» schweben, «einem
verklirten Alten gegeniiber», der ihm eine
«bliulich griine und hier und da ins Graue
spielende Kugel» von einem Zoll Durch-
messer gibt und ihn auffordert, sie zu prii-
fen. Der triumende Lichtenberg assoziiert
mit «priifen» nichts als chemische Analyse;
einer solchen unterzieht er die Kugel denn

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 41



DOSSIER

auch; er findet nur unbedeutende Sub-
stanzen wie Tonerde, Kalkerde und Kiesel-
erde. Als der Geist wieder erscheint, stellt
sich heraus, dass die eben vorgenommene
chemische Analyse diesen Erdball en mi-
niature zerstdrt hat. Nun erhilt er vom
Geist ein Buch mit der ausdriicklichen
Auflage, es chemisch zu untersuchen.
«Wie? sprach ich zu mir selbst, ich soll den
Inhalt eines Buches chemisch untersuchen?
Der Inhalt eines Buches ist ja sein Sinn und
chemische Analyse wire hier Analyse von
Lumpen und Druckerschwirze.» In Lich-
tenbergs Traum ist das jedoch der Augen-
blick der wissenschaftskritischen Erkennt-
nis; denn jetzt weiss er, dass die Analyse
des kleinen Erdballs fehlgehen musste,
weil auch die Erde, die Natur gleichsam
ein Buch sei, deren Sinn es vor der analy-
tischen Zerteilung zu erfassen gelte.

Triumend artikulierte Lichtenberg sein
Unbehagen an der Wissenschaft. Aus der
Metaphysik-Kritik, zu der er im Sinne der
Aufklirung eigentlich verpflichtet wire,
wird Wissenschaftskritik, zumindest die
Kritik an einer Wissenschaft, die sich
ganzheitlichem Erfassen entzieht und sich
mit der Erkenntnis der Phinomene be-
gniigt und Zusammenhinge meidet.

Fiir Lichtenberg konnte die Phantasie
einen magischen Ort haben: den Blocks-
berg. Zwei seiner traumihnlichen Auf-
zeichnungen tragen denn auch die Uber-
schrift «Dass du auf dem Blocksberge
wirst», wobei schon der Konjunktiv auf
das Irreale hinweist, in dem Triume gedei-
hen kénnen. Albrecht Schine abwandelnd,
kénnte man vom Konjunktiv als dem Mo-
dus des intellektuellen Experimentierens
bei Lichtenberg sprechen, eines Versu-
chens, bei dem das Ich den Mut aufbringt,
sich seines eigenen Phantasierens zu be-
dienen. Gerade in solchem Phantasieren
erweist sich, so hat es den Anschein, die
Authentizitit des Menschen.

Auf dem Blocksberg als einer Art
Traumstitte entwickelt sich nun die Phan-
tasie einer doppelten Existenz, expliziert
an  koniglich-siamesischen Zwillingen,
woran Lichtenberg eine «tiefsinnige Unter-
suchung iiber den Wert des Doppelten in der
Welt» anschliessen will. Er prigt dafiir
sogar ein neues Wort: Das «Zweieinige»S.
Dieses Blocksberg-Gedankenexperiment
sollte dann zu einem humoristischen Ro-
man im Stile Lawrence Sternes mit dem

42  SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9

Bemerkenswert
ist, dass
Lichtenberg
neben das
Uberdenken oder
Uberschlafen
einer Sache das
«Betrdumen»
stellt und ihm
den gleichen
Stellenwert

einrdumt.

6 Man kann darin das
Gegenstlck zur herakli-
tischen Formel des
«Einen, in sich selbst
unterschiedenen» sehen
(des en diapheron eau-
ton). Das «Doppelte»
faszinierte Lichtenberg,
wie auch aus einem
Sudelbuch-Eintrag aus
den Jahren 1789-1793
hervorgeht (J 1119,
a.a.0., S. 429).

7 Vgl. dazu: Gerhard
Neumann, Man muss
mit Ideen experimentie-
ren. Georg Christoph
Lichtenbergs semiologi-
sche Abenteuer. In:
Neue Ziircher Zeitung
vom 20./21. Februar
1999, S. 49.

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

Titel «Der doppelte Prinz» ausgeformt
werden. Es blieb aber, wie so oft bei Lich-
tenberg, bei diesem Vorhaben’.

Der zweite Blocksberg-Text ist ausge-
formter. Lichtenberg sieht sich, «wie an
cinem Luftballon hingend», sanft dem
Nordlicht entgegenschwimmen. «Nach we-
nigen Minuten sanken wir auf den kleinen
Brocken nieder, mechanisch sanft, aber fiir
mich, mit einer Art von elektrischem Stosse
aus dem Boden der Weissagung, der durch
alle Glieder ging. In diesem Augenblicke
war mir der Brocken heilig.»

Lichtenberg nimmt ringsum Freiheits-
biume wahr, mit den Farben der Franzési-
schen Revolution geschmiickt, statt Harz-
Tannen; und unter ihnen tummeln sich
Menschen «an sich», beispielsweise auch
«Lieferanten an sich, (...), die bloss an sich
selbst liefern». Es versteht sich, dass Lich-
tenberg dabei an «die Dinge an sich der
neuen Philosophie» denkt und diese so-
gleich parodiert.

Lichtenbergs Echo-Ich

In dieser bizarr freien Welt erkennt sich
das triumende Ich nur als «lch nicht Ich»;
damit ist ein Ich gemeint, das aus dem
Spiegel gefallen ist. Eine Maxime Lichten-
bergs, die den Sinn dieser Formulierung
erhellen kann, lautet: «Dass wir uns im
Traume selbst sehen, kommt vom Spiegel-
Sehen her, bei welchem wir nicht denken,
dass es im Spiegel ist. Es ist aber im Traum die
Vorstellung lebhafter und das Bewusstsein
und Denken geringer.» Hier nun auf dem
Brocken weiss das Ich, dass es sich auch aus-
serhalb des Spiegels wiederfinden kann,
aber verwandelt, eben als Nicht-Ich; und
doch ist es auf das triumende Ich bezogen.
Lichtenberg nennt es sein «Echo-Ich».
Schliesslich geht es in diesem Traum um die
Frage, welches Ich zuerst zu sich selbst
zuriickfindet. Dariiber kann es dann am
Ende keinen Zweifel geben: Es muss das Ich
des Autors sein, des Traumaufzeichners, des
Ideen-Experimentators. Bemerkenswert ist,
dass Lichtenberg neben das Uberdenken
oder Uberschlafen einer Sache das «Betriu-
men» stellt und ihm den gleichen Stellen-
wert einriumt. Dichter und Kiinstler, so
Lichtenberg, seien stets in der Lage gewesen,
wachend ihre Probleme zu «betrdumen».
Dass sich dieser eigensinnige Aufklirer
eine Verstindigung iiber Probleme vermit-



DOSSIER

tels des Traums iiberhaupt vorstellen
konnte, machte ihn zu einem Zeitgenossen
der frithen Romantik. Selbst die zumin-
dest ansatzweise poetische Ausschmiik-
kung der Traumaufzeichnung, die spiter
zu einem Wesensmerkmal der Romantik
werden sollte, fehlt bei Lichtenberg nicht,
wie vor allem der zweite Blocksberg-Text
belegt, dessen bereits zitierter Anfang
noch einmal in Erinnerung gerufen wer-
den soll: «(...) ich fiible mich weit iiber alles
erhoben was die Welt Chausseen nennt. Ich
schwamm, wie an einem Luftballon hin-
gend, sanft dem Nordlicht entgegen». Das
kénnte Jean Paul geschrieben haben. Und
doch: Die emotionale Problematik spiegelt
sich bei Lichtenberg nicht in poetischen
Bildern, sondern in skurrilen Begriffs-
Konstruktionen wie «lch nicht Ich» als
Ausdruck des entfremdeten Ichs oder «Er
nicht Er» als Name eines sich selbst unge-
wissen Fremden.

Zwischenstellung im gottlichen
Kosmos

In seinem Aufsatz iiber Swedenborg hatte
Kant zwischen dem «dusseren und inneren
Gedichtnis des Menschen» unterschieden,
wobei er das «dussere Gedichtnis» als zur
«sichtbaren Welt» gehorig verstand, woge-
gen er das «innere Gedichtnis» mit der
Seele und der Geisterwelt in Verbindung
brachte. Auf Lichtenbergs Traumaufzeich-
nungen und Aphorismen iiber das Triu-
men iibertragen, wire folgende Deutung
denkbar: Der Traum vermittelt im, para-
dox gesagt, Wach-Schlaf zwischen Zusse-
rem und innerem Gedichtnis, zwischen
Aussenwelt und Innenwelt. Triume kliren
gleichsam iiber diejenigen Bilder auf, die
der Denkende in seinem Inneren birgt,
ohne dass er sich ihrer bestindig bewusst
wadre.

In Lichtenbergs Triumen iiberwogen die
Bilder des dusseren Gedichtnisses; es sind
Bilder aus der Erfahrungswelt eines expe-

Ein «gemischtes
Wesen» nannte
Lichtenberg den
Menschen in
seinem letzten
Brief. Als einem
solchen sei dem
Menschen «reine
Erkenntnis»
verwehrt. Statt-
dessen halte er
sich an deutungs-
bedirftige Bilder,
mit denen die
Religion ihn
versorge und, so
darf man
erganzen, der
Traum.

8 Vgl. dazu den Artikel
von Albrecht Beutel,
Vom Bilder-Dienst der
Religion. Lichtenbergs
letzter Brief. In: Ebd.,
S. 50.

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

rimentierenden und Substanzen analysie-
renden Wissenschaftlers, der sich for-
schend die Welt anzueignen versuchte.
Doch galt diesem Denker eines als ausge-
macht, dass nimlich das Triumen «von der
Natur der Seele aus» eine Materie sei, «die
des grissten Psychologen wiirdig wire».

Aus Lichtenbergs Aufzeichnungen iiber
das Triumen spricht ein Ungeniigen an der
reinen und praktischen Vernunft, eher ein
Ahnen als ein Wissen iiber die Schatten-
seite der menschlichen Existenz. Wenn es
denn zutrifft, dass Lichtenberg, Kant fol-
gend, im Traum einen Zwischenbereich
sah, dem Traum aber anders als Kant eine
zwischen Vernunft und Ahnung, Innen
und Aussen vermittelnde Aufgabe zuwies,
dann entsprach das dem Menschenbild des
Gottinger Experimentaldenkers, das einer
«dichotomischen Anthropologie» (Albrecht
Beutel) verpflichtet war. Der Traum als
Bild-Welt des Dazwischen passte laut
Lichtenberg zum Menschen, gerade weil er
ihm selbst eine Zwischenstellung im gott-
lichen Kosmos zugewiesen hatte. «Halb
Affe und halb Engel» und keineswegs
«Krone der Schopfung», so sah er ihn —
und folglich sich selbst. Ein «gemischtes
Wesen» nannte Lichtenberg den Menschen
in seinem letzten Brief®. Als einem solchen
sei dem Menschen «reine Erkenntnis»
verwehrt. Stattdessen halte er sich an deu-
tungsbediirftige Bilder, mit denen die
Religion ihn versorge und, so darf man
erginzen, der Traum.

Aufgabe der Aufklirung sei, wie Lich-
tenberg einmal notierte, den Menschen in
«richtigen Begriffen» seine «wesentlichen
Bediirfnisse» zu verdeutlichen. Eines dieser
«Bediirfnisse» war ihm die Wahrung der
«Vertrauens-Gebeimnisse zwischen Gott und
Seele», wie er in besagtem letzten Brief for-
mulierte. Im Traum, das konnte er bereit-
willig einrdumen, fanden sich zumindest
einige Bilder dieser Seelengeheimnisse.
Aber ihre wirkliche Entschliisselung erwog
Lichtenberg nicht einmal im Traume. 4

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9

43



	Dossier : Topographien des Traumes
	Der politische Traum von Marx bis Hitler
	Freud and Jung : from Traumdeutung to Geist
	Der Traum zwischen Psychologie und Literatur
	Der Traum als Widerkehr des Körpers : zum anderen Diskurs im Werk Thomas Bernhards
	Traumdeutung, Travel, Translation
	Titelbild : Dream Analysis
	Lichtenberg oder der Traum (in) der Aufklärung


