
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 80 (2000)

Heft: 9

Rubrik: Dossier : Topographien des Traumes

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Iring Fetscher,
geboren 1922 im

Marbach, war von 1963 bis

1988 o. Professor für
Politikwissenschaften
und Sozialphilosophie
an der Universität
Frankfurt. Gastprofessor
in New York, Tel Aviv,

Göttingen, Nimwegen.
Jüngste Veröffentlichungen:

'Neugier und

Furcht. Versuch, mein

Leben zu verstehen»,
Verlag Hoffmann &

Campe, Hamburg 1995;
•Joseph Goebbels im

Berliner Sportpalast:
'Wollt ihr den totalen
Krieg?", die
Sportpalastrede vom 18.
Februar 1943, Kommentar
und das internationale
Echo (auch das

schweizerische),
Europäische Verlagsanstalt,

Hamburg 1998.

Der politische Traum von Marx bis Hitler
Ernst Bloch hat vorgeschlagen, zwischen einem nach vorwärts weisenden

Wachtraum, in dem das «Prinzip Hoffnung» zum Ausdruck kommt und
dem Schlaf-Traum zu unterscheiden, dessen Eigenart Sigmund Freud

erforscht hat. Diese Unterscheidung ist für eine Reflexion über die Rolle

von Träumen bei Marx aufder einen Seite und Hitler aufder anderen —

zumindest ansatzweise —fruchtbar zu machen.

/luf den ersten Blick
scheint es bei Marx und den Marxisten
kaum eine positive Rolle von Träumen zu
geben. Von vornherein legte Marx grossen
Wert darauf, seine kritische Theorie vom
phantastischen Utopismus der Frühsozialisten

zu unterscheiden. Auch das Bloch-
sche «Prinzip Hoffnung» scheint er sogar
ausdrücklich abzulehnen, wie die von ihm

gern zitierte Formulierung aus Dantes «Göttlicher

Komödie» andeutet, die er als Motto
für wissenschaftliches Verhalten angeführt
hat: «lasciate ogni speranzo voi qu entrate!»
Dennoch konnte Bloch — beim frühen
Marx — einen Beleg für seine Auffassung
finden, dass menschlichem Denken generell

eine Beziehung zum hoffnungsvollen
Streben nach Besserem zugrundeliegt — im
religiösen Denken wie in Märchen, in
utopischen Entwürfen wie in Musik und
Literatur. Marx hat in den «Deutsch-Französischen

Jahrbüchern» 1843 einen offenen
Brief an seinen Mitherausgeber Arnold
Rüge veröffentlicht, in dem es u.a. heisst

«Unser Wahlspruch muss lauten: Reform des Bewusstseins

nicht durch Dogmen, sondern durch
Analysierung des mystischen, sich selbst unklaren Bewusstseins,

trete es nun religiös oder politisch auf. Es wird
sich dann zeigen, dass die Welt längst den Traum

von einer Sache besitzt, von der sie nur das Bewusstsein

besitzen muss, um sie wirklich zu besitzen. Es

wird sich dann zeigen, dass es sich nicht um einen

grossen Gedankenstrich zwischen Vergangenheit
und Zukunft handelt, sondern um die Vollziehung
der Gedanken der Vergangenheit. Es wird sich endlich

zeigen, dass die Menschheit keine neue Arbeit
beginnt, sondern mit Bewusstsein ihre Arbeit
zustandebringt» (MEW, Bd. 1, S. 345 f.).

Der nur noch zum Bewusstsein zu
bringende «Traum von einer Sache» wird hier
mit den «Gedanken der Vergangenheit»

identifiziert. Es handelt sich also — wird
Bloch konstatieren — um durchaus rationale,

unverschlüsselte «Träume nach

vorwärts», nicht um die Art von Träumen, die
Freud analysieren wird. Zur grösseren
Zufriedenheit von Bloch lässt sich sogar bei
W. I. Lenin einmal die Formulierung
finden: «Das ist es, wovon man träumen muss!»

Inhalt dieses Wunschtraums ist freilich die
recht bescheidene Hoffnung auf die
Herausgabe einer eigenen Wochenzeitung!
Immerhin beruft sich Lenin für seine Formulierung

auf den demokratischen russischen
Kritiker Dimitri Pissarew, der zwei Arten
von Träumen unterschieden habe, solche,
«die den natürlichen Gang der Ereignisse
überholen» und solche, die «aufganz anderen

Wegen gehen», auf Wegen, «die der
natürliche Gang der Ereignisse nie beschreiben

kann». Nur diese zweite Art von Träumen

erscheint Lenin im schlechten Sinne
als «utopisch». Träume der ersten Art könnten

«sogar die Energie des arbeitenden Menschen

fordern und stärken», sie sind daher
nicht nur unschädlich, sondern sogar
nützlich. Ohne solche Vorwegnahmen
künftiger Erfolge würde niemand «umfassende

und ermüdende Arbeiten auf dem

Gebiet der Kunst, der Wissenschaft und des

praktischen Lebens anfangen und zu Ende

führen». Menschen arbeiten «an der

Verwirklichung ihrer Phantasie» {Lenin,
«Ausgewählte Werke», 12 Bände, Wien-Berlin
oj., Bd. 2, S. 182 f.). Was Lenin als Traum
bezeichnet ist also nichts anderes als

Vorwegnahme künftiger Zustände in der
Phantasie. Eingeschränkt wird deren
Nützlichkeit freilich auf solche
Vorwegnahmen, die «dem natürlichen Gang der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 19



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

Ereignisse» entsprechen, auch wenn sie ihm
«vorauseilen». Die Kenntnis dieses «natürlichen

Gangs» der sozialhistorischen
Entwicklung glaubt Lenin auf Grund der
marxistischen Geschichtstheorie zu besitzen.
Sie erlaubt es ihm auch, zwischen
nützlichen Träumen und solchen, die in die
Irre führen, zu unterscheiden.

Arbeitsleid und Entfremdung

Das Endziel des von Marx erwarteten
welthistorischen Fortschritts hat er selbst

nur in seinen frühen Arbeiten - bis hin
zu den «Grundrissen der Kritik der politischen

Ökonomie» (1857/58) andeutungsweise

beschrieben. In ihrem Kern laufen
diese Skizzen auf einen Zustand hinaus, in
dem die «assoziierten Produzenten»
aufgrund der Verkürzung des Arbeitstages
und der dadurch ermöglichten Steigerung
ihrer wissenschaftlichen und ästhetischen
Fähigkeiten instande gesetzt worden sind,
die notwendige Produktion intelligent zu
steuern und zu überwachen und diese

kreative, wissenschaftliche Tätigkeit mit
Befriedigung auszuführen. Arbeitsleid und
Entfremdung wären verschwunden und
im Kopf der Menschen werde «das

akkumulierte Wissen der Gesellschaft existieren»

(Grundrisse, S. 599 f.).
In seinen späteren — und von Marx

selbst publizierten — Arbeiten ist von
diesem utopischen Überschwang freilich
wenig mehr zu spüren. Im 3. Band des

«Kapitals» betont Marx, dass der Zivilisierte

wie der «Wilde»

«mit der Natur ringen muss, um seine Bedürfnisse
zu befriedigen, und er muss es in allen Gesellschaftsformationen

und unter allen möglichen
Produktionsweisen. Mit seiner Entwicklung erweitert sich
dies Reich der Naturnotwendigkeit, weil die Bedürfnisse,

aber zugleich erweitern sich die
Produktivitätkräfte, die diese befriedigen. Die Freiheit in
diesem Gebiet kann nur darin bestehen, dass der
vergesellschaftete Mensch, die assoziierten
Produzenten, diesen ihren Stoffwechsel mit der Natur
rationell regeln, unter ihre gemeinschaftliche Kontrolle
bringen, ihn mit dem geringsten Kraftaufwand und
unter ihrer menschlichen Natur würdigsten
Bedingungen vollziehen. Aber es bleibt dies immer ein
Reich der Notwendigkeit. Jenseits desselben beginnt
die menschliche Kraftentwicklung, die sich als

Selbstzweck gilt, das wahre Reich der Freiheit, das

aber nur aufjenem Reich der Notwendigkeit als seiner

Basis aufblühn kann...» (MEW. Bd. 23, S. 828).

Weit phantastischer und «utopischer» ist
das Bild, das Leo Trotzki in seinem Buch
«Kunst und Revolution» von der künftigen

Was Lenin

als Traum

bezeichnet,

ist also

nichts

anderes als

Vorwegnahme

künftiger

Zustände

in der

Phantasie.

Schliesslich

nimmt

Trotzki auch

Möglichkeiten

einer

Planung der

genetischen

Ausstattung

des homo

sapiens an.

kommunistischen Weltgesellschaft
entwirft.

«Wovon einzelne Enthusiasten gegenwärtig nicht
immer klar träumen — was die Theatralisierung der
Lebensweise und die Rhythmisierung des Menschen
selbst betrifft - lässt sich gut unter diese Perspektive
(des künftigen Kommunismus) zusammenfassen.»

Und Trotzki skizziert die Umrisse einer
idealen Zukunftstechnik, neben die
«Pädagogik im weitesten Sinn der psychophysi-
schen Formierung» «zur Königin der
gesellschaftlichen Idee» treten werde. Es werde
einen Wettbewerb der

«pädagogischen Methoden» geben. «Der Mensch, der
es erlernt hat, Flüsse und Berge zu versetzen,

Volkspaläste aufder Spitze des Mont Blanc und aufdem

Grund des Atlantiks zu errichten, werde natürlich
seiner Lebensweise nicht nur Reichtum, Schärfe und
Intensität verleihen, sondern auch höchste Dynamik.»

Schliesslich nimmt Trotzki auch
Möglichkeiten einer Planung der genetischen
Ausstattung des homo sapiens an:

«Der Mensch wird nicht vor Gott, dem Kaiser und
dem Kapital zu kriechen aufgehört haben, um sich

demütig den dunklen Gesetzen der blinden
geschlechtlichen Zuchtwahl zu unterwerfen Der
Mensch wird danach streben, seine Gefühle zu
beherrschen, seine Triebe aufdie Höhe seines Bewusstseins

zu bringen und sie mit Klarheit zu erfüllen,
seine Willenskraft in die Tiefen seines Unbewussten

zu lenken, und aufdiese Weise wird er eine neue
Bedeutung erlangen, wird er zu einem überlegenen
biologischen und sozialen Typus — zum Übermenschen

- wenn man will» (Literatura i Revoluzia,
Moskau 1923, S. 181 f.).

Neben einer Andeutung möglicher
Steuerung der genetischen Entwicklung
der Menschheit spricht Trotzki hier -
offenbar durch seine Kenntnisse der Freudschen

Psychoanalyse angeregt, auch von
einer Art Überwindung der Abhängigkeit
von unbewussten Triebregungen. «Wo Es

war soll Ich werden», heisst es bei Freud.
Trotzki scheint anzunehmen, dass diese

Emanzipation vom Es im Kommunismus
allgemein werden kann. Trotzki war der

einzige führende Kommunist in der
Sowjetunion, der Freud und seine Lehren
entschieden verteidigte. Er war überzeugt,
dass sie dem Materialismus keineswegs
widersprechen und mit den Auffassungen
Pawlows durchaus vereinbar seien. Daraufhin

wurde er des «Eklektizismus» beschuldigt.

Die Psychoanalyse wurde in der
Stalinära bekanntlich radikal unterdrückt.

Trotzkis Zukunftsvision entspricht am
ehesten dem Blochschen Konzept eines

20 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

«Traums nach vorwärts». Durch seine
deutlichen Anleihen bei Sigmund Freud
gehört er aber auch an den Gegenpol zur
manipulatorischen Benützung der
unbewussten Triebe, wie sie die Demagogie
der Nationalsozialisten erfolgreich praktizierte.

Hitlers massenpsychologische
Erkenntnisse und seine bewusste
Manipulation des Unbewussten

Die «Wunschträume», deren Verwirklichung
Hitler und die Seinen den Deutschen ver¬

sprach, entsprachen einer Befriedigung
unbewusster Triebe, wie sie - in durch
Traumzensur entstellter Form — in Träumen

sich äussern. Es sind nicht so sehr
Träume, die hier eine ausschlaggebende
Rolle spielen als vielmehr das unbewusste
«Material», das Träumen zugrunde liegt.
Hitler, der erfolgreiche Redner und
Massenmanipulator ahnte vermutlich, dass er
das Unbewusste in seinen Zuhörern
ansprach. Zu den erstaunlich entlarvenden
Äusserungen in seinem Buch «Mein
Kampf» gehören Hinweise auf die
Nützlichkeit von Propagandareden am Abend.

Max Ernst, Pietà oder
Die Revolution bei

Nacht, 1923. Öl auf
Leinwand, 116,2 x

88,9 cm. Tate GaUery,

London. Photo: © Tate

GaUery, London/DACS.
5 1999 © Artists Rights

Society (ARS), New

York/ADAGP, Paris.

AmPsi4.

•À

s&~~

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 21



DOSSIER

«Die Tageszeit, in welcher der Vortrag
stattfindet», stellt er nüchtern fest, «kann von
ausschlaggebendem Einfluss auf dessen

Wirkung sein». Die gleiche Rede, die am Morgen

kühl aufgenommen wird, löst am
Abend Beifallsstürme aus, diese Erfahrung
führt Hitler auf folgende Ursachen zurück:

«Tagesüber scheinen die willensmässigen Kräfte der
Menschen sich noch in höchster Energie gegen den

Versuch der Aufzwingung eines fremden Willens
und einer fremden Meinung zu sträuben. Abends

dagegen unterliegen sie leicht der beherrschenden

Kraft des stärkeren Wollens. Der überragenden
Redekunst einer beherrschenden <Apostelnatur> wird es

nun leichter gelingen, Menschen dem neuen Wollen

zu gewinnen, die selbst bereits eine Schwächung
ihrer Willenskraft in natürlicher Weise erfahren
haben, als solche, die noch im Vollbesitz ihrer geistigen

und willensmässigen Spannkraft sind» («Mein
Kampf», Bd. 2, München 1933, S. 53f.).

Hitler stellt eine Tatsache zutreffend
fest, erklärt sie aber ohne Hinweis auf die
Rolle des Unbewussten, das der Redner

erfolgreich anspricht. Auf diese Weise
schreibt er seinem starken Willen und seiner

«Apostelnatur» zu, was nichts anderes
als die Enthemmung der vom Gewissen
des bewussten Ich kontrollierten Triebe
ist. Durch die Freigabe eines Aggressionsobjektes,

an dem die «Destruo», der
«Todestrieb» wie ihn Freud nennt, ungestraft
ausagiert werden kann, wird den abendlichen

Zuhörern ein innerer Konflikt
erspart. Was im Traum nur rätselhaft
verschlüsselt zum Ausdruck kommen kann,
das «dürfen» sie jetzt real ausagieren — oder
sich zunächst einmal als real geschehend
vorstellen. Der tödliche Hass auf Vater
oder Vaterinstanzen wird durch die propagierte

Judenfeindschaft kanalisiert.
Zugleich wird auf diese Weise die Bindung
der «Volksgemeinschaft» an den «geliebten
Führer» befestigt. Emotionale Bindung
an Hitler und aggressive Feindschaft
gegenüber Juden (Zigeunern, politisch
Andersdenkenden, Homosexuellen usw.)
ergänzen sich gegenseitig. Nietzsche, der

hellsichtige Psychologe, stellt in «Die
Morgenröte» fest:

«dass die Völker so sehr betrogen werden, weil sie

immer Betrüger suchen: nämlich einen aufregenden
Wein für ihre Sinne. Wenn sie nur den haben können,

dann nehmen sie wohl mit schlechtem Brot für
lieb. Der Rausch gibt ihnen mehr als die Nahrung -

Der tödliche

Hass auf

Vater oder

Vaterinstanzen

wird

durch die

propagierte

Judenfeindschaft

kanalisiert.

TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

hier ist der Köder, an dem sie immer anbeissen werden

Mindestens muss der Volksmann ihnen

Eroberungen und Prunk in Aussicht stellen: so findet

er vielleicht Glauben. Sie gehorchen immer und
nun noch mehr, vorausgesetzt, dass sie sich dabei
berauschen können» («Die Morgenröte», 3. Buch

Aphorismus, S. 188).

Karl Adam hat in seinen psychoanalytischen

Studien zur Charakterbildung
(1969) auf die Verwandtschaft von Träumen

und Mythen hingewiesen. Grössen-

wahnsinnige Wunschträume wie sie

sowohl der kindlichen Megalomanie als auch
den Phantasmen mancher Mythen
korrespondieren, spielen in der demagogischen
Ideologie der Nazis eine ausschlaggebende
Rolle. Der Redner Hitler offeriert seinen
Zuhörern nicht nur Aggressionsobjekte,
an denen sie ungestraft - ja sogar mit
ausdrücklicher Billigung — ihre Destruo
ausagieren können, er verschafft ihnen auch
das angenehme Gefühl besonderer «Grösse».

Fasziniert glauben seine Zuhörer an die
in Aussicht gestellten künftigen Wunder
einer «nationalen Wiedergeburt» und eines

«tausendjährigen grossdeutschen Reiches»,

weil damit die verdrängte kindliche
Megalomanie befriedigt wird. Verbunden mit
anderen «Volksgenossen», vereinigt zur
mächtigen «Volksgemeinschaft», verwandeln

sich eingeschüchterte und schwache

Individuen in Bestandteile einer
imaginären kollektiven «Macht», die von
Hitler geführt wird. Die gespenstischen
Sprechchöre, die Goebbels am 18. Februar
1943 im Berliner Sportpalast entgegenbrausen!

«Führer befiehl— wir folgen» und
die nach der totalen Niederlage in Stalingrad

besonders erstaunliche Behauptung
von Goebbels, «der Glaube an den Führer»
sei der Garant des Endsieges — das alles
lässt sich nur mit Hilfe der Psychoanalyse
verstehen. Die «Enthemmung» von Trieben
des «Es» und die damit ermöglichte ent-
sublimierte Realisierung grenzenloser
Aggressivität und erwarteter grössenwahn-
sinniger Erfolge hat aber insofern mit der
Welt der «Träume» zu tun, als sie das im
Traum verschlüsselte Material freisetzt.
Wer an den Führer glaubt, braucht nicht
mehr zu träumen, er glaubt wach zu sein.

Am 8. Mai 1945 spätestens wird er freilich
unsanft «erwachen».

22 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9



DOSSIER

Paul Bishop,
geboren in Leigh-on-
Sea, Essex,
Grossbritannien. Studierte
Deutsch und Französisch

in Magdalen
College, Universität
von Oxford, 1985-89.
Doktorarbeit über C
G. Jung und Friedrich
Nietzsche in Oxford,

1989-94, sowie als
DAAD Stipendiat im

Deutschen Literaturarchiv,

Marbach/Neckar,
1989-90, und als Lady
Julia Henry Fellow an

der Harvard Universität,
1992-93. Dozent im

Departement of German

Language and Literature
an der Universität Glasgow

(Junior Lecturer,
1994; Senior Lecturer,
1998); Fellowship der
Alexander von Humboldt-

Stiftung, 1998-99.
Veröffentlichungen: The

Dionysian Self: C. G.

Jung's Reception of
Friedrich Nietzsche

(1995); (Hrsg.) Jung in

Contexts: A Reader

(1999); Synchronicity
and Intellectual
Intuition: Kant, Swedenborg,

Jung (in Kürze

erscheinend).

1 See Sigmund Freud/
CG. Jung, Briefwechsel,

ed. by William McGuire

and Wolfgang Sauerlän¬

der, Fischer Verlag,

Frankfurt/M., 1974.
The numbers of the

letters in this edition
are given in parentheses.

In this article, the

following abbreviations
are also used: JGW

CG. Jung, Gesammelte

Werke, 20 vols (Verlag

Rascher/Walter,
Zürich/Stuttgart 1958-
1993) and ETG

Erinnerungen, Träume,

Gedanken von CG.

Jung, ed. by Aniela
Jaffé Walter-Verlag,

Ölten und Freiburg im

Breisgau, 1962.

Freud and Jung: From Traumdeutung to Geist

The relationship between Sigmund Freud and C. G. Jung, as documented in
their extensive correspondence, is a rich source ofanecdote and psychological

intrigue} Their mutual identification in terms offather and son, Moses

andJoshua, analyst and client has astonished many critics. In «Erinnerungen,
Träume, Gedanken», written by Aniela Jaffé with Jung's close cooperation, an
account is offered ofJung's relationship with Freud. According to that work,

Jung had already decided to study medicine at the University ofBasle, and may
well already have begun work as an assistant at the Burgholzli Medical Hospital
in Zurich, when he first read Freud's «Die Traumdeutung». His first reading in
1900 was, however, unfruitful: «Ich hatte das Buch wieder weggelegt, weil ich es

noch nicht begriff. Mit fünfundzwanzigJahren fehlten mir die Erfahrungen, um
die Theorien Freuds nachzuprüfen» (ibid.). (The emphasis on experience is a key

topos in Jung's remarks about his relationship to Freud.) But in 1903, Jung
returned to «Die Traumdeutung» and, this time, he discovered, so he believed,

a link with his own theories. For according to Jung, Freud's technique ofdream

analysis proved to be valuable in dealing with schizophrenic forms ofexpression.

In particular, «Die Traumdeutung» helpedJung understand the mechanism of
repression as evidenced in dreams.

/he chapter on Freud in
Jung's memoirs echoes his obituary on
Freud, published in the «Sonntagsblatt der
Basler Nachrichten» on 1 October 1939,
where he acclaimed «Die Traumdeutung»
as «ein epochemachendes Werk und wohl der
kühnste Versuch, der je gemacht wurde, auf
dem scheinbar festen Boden der Empirie die
Rätsel der unbewussten Psyche zu meistern»

(JGW 15, § 64). But Jung had come to
bury Freud, not to praise him, as his
further description of «Die Traumdeutung»
as «wohl Freuds bedeutendstes Werk und
zugleich das anfechtbarste» and the rest of
the obituary show. Whilst agreeing with
Freud's understanding of the mechanism
of repression, Jung wrote in «Erinnerungen,

Träume, Gedanken» that he disagreed
about its content. Jung could not accept
that the cause of repression was sexual

trauma (ETG, p. 152). And later, Jung was

to abandon the sexual theory of the libido.
According to his autobiography, Jung
objected, above all, to Freud's attitude
towards spirit («Geist») (ETG, p. 154).

Now this remark becomes clearer in the

light of the obituary on Freud, where his

objection to Freudis expressed in Faustian
terms. Building on Janet's understanding
of hysteria in terms of idées fixes, Freud's

colleague in Vienna, Joseph Breuer had
furnished an illustrative case (the case of
«Anna O.») and founded a theory «von der
Freud sagt, dass sie sich mit der Auffassung
des Mittelalters decke, nachdem sie den <Dä-

mon> der priesterlichen Phantasie durch eine

psychologische Formel ersetzt habe» (here

Jung is quoting Freud's obituary of Charcot,

published in the «Wiener Medizinischer

Wochenschrift» in 1893). Jung wrote:
«Die mittelalterliche Besessenheitstheorie

(bei Janet zur <obsession> abgemildert) fand
also bei Breuer und Freud eine positivere
Aufnahme, wenn schon der böse Geist — in
Umkehrung des Faustschen Mirakels — sich als

der Pudel einer harmlosen (psychologischen
Formeh entpuppte» (§ 62). In so doing,
Jung believed, Breuer and Freud had

fundamentally misunderstood the nature
of neurosis: «Die (psychologische Formel ist

nur ein Scheinersatz für jenes dämonisch
Vitale, das eine Neurose verursacht. In
Wirklichkeit besiegt nur der <Geist> die
<Geister>, nicht der Intellekt, der bestenfalls
dem getreuen Famulus Wagner entspricht
und darum kaum zum Exorzisten geeignet
ist» (§ 73).

These remarks reveal the essence of the

project of analytical psychology: to be the
revaluation of everything that Freud had

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 23



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

devalued, and to open up possibilities for
creativity (§ 69). Using a dental metaphor,
Jung says that psychoanalysis cannot offer

any fillings: «Man hat Freud schon öfters
mit dem Zahnarzt verglichen [...]. Die
Freudsche Psychologie ofjriert keinen Ersatz

für verlorengegangene Substanz» (§ 69).
Adopting this metaphor, we can say that
Jung wanted to provide a metaphysical
replacement to fill up the value-gap in
modern life: «Geist». In turn, the
fundamental difference between the views of
Freud and Jung on the nature of the psyche
is thus revealed. Whereas, for Freud, the

psyche is split into various factions which
contest for power, for Jung, however, there
is always the possibility of mediation
between these contesting forces and uniting
the opposites.

In a short essay published in the
«Kölnische Zeitung» in 1929, «Der Gegensatz
Freud und Jung, (JGW4, § 768-84), Jung
claims that he is concerned, not with the
truth about the psyche, but with its «true
expression». In this richly expressive
passage, he writes:

«(Wahrer Ausdruck) ist ein Bekenntnis
und eine ausführliche Darstellung des

subjektiv Vorgefundenen. Der eine wird einen
besonderen Nachdruck auf die Gestaltung
des Vorgefundenen legen und sich deshalb als

Schöpfer seines Vorgefundenen wähnen, der
andere wird die (Anschauung) hervorheben
und darum vom (Erscheinenden) sprechen,
wobei er sich seines empfangenden Wesens

bewusst ist. Die Wahrheit liegt wohl
dazwischen: Wahrer Ausdruck ist gestaltende
Anschauung.» (JGW 4, § 771)

Spiritual rebirth

Further on in this essay, he speaks of the
libidinal drives (be they erotic, as Freud
believed, or power-oriented, as Adler
did), as coming into collision with «Geist»

(§ 776). Although Jung does not shy away
from the fact that he does not know
exactly what «Geist» is, he regards it as a

liberating force, as a means of escaping
what he called «die unerbittliche Klammer
des biologischen Geschehens» or, as he strikingly

described it, «das fleischliche Band,
das zurück zu Vater und Mutter leitet, oder

vorwärts zu den Kindern, die unserem
Fleisch entsprungen sind —, ein dnzest> mit
der Vergangenheit und ein dnzest> mit der

Although lung
does not shy

away from the

fact that he does

not know exactly

what «Geist» is,

he regards it as a

liberating force.

2 See Paul Bishop, The

Birth of Analytical
Psychology from the Spirit
of Weimar Classicism,
Journal of European
Studies, 29 (1999),
417-40.

3 For a discussion of
these terms, see Paul

Bishop, CG. Jung,
Hans Trüb und die <Psy-

chosynthese>, Analytische

Psychologie:
Zeitschrift für Analytische
Psychologie und ihre

Grenzgebiete, vol. 27,
no. 2 (August, 1996),
119-37, and vol. 27,
no. 3 (November,

1996), 159-92.

Zukunft, die Erbsünde der Perpetuierung
des (Familienromans)». From these shackles,

Jung wrote in a passage laden with
theological and soteriological vocabulary,
only «Geist» can free us: «Wir Modernen
sind darauf angewiesen, den Geist wieder

zu erleben, das heisst Urerfahrung zu
machen. Dies ist die einzige Möglichkeit,
den Zauberkreis des biologischen Geschehens

zu durchbrechen» (§ 780). Not surprisingly,

perhaps, Jung complained of being
accused of mysticism. But then, Jung
always insisted on speaking in terms of
spiritual rebirth: «Seit ungezählten
Jahrtausenden lehren die Initationen die
Geburt aus dem Geiste, und sonderbarerweise

vergisst der Mensch immer wieder,
die göttliche Zeugung zu verstehen.

Doch der Geist beweist immer wieder eine
Starke darin, daß die wesentliche lehre der
alten Einweihungen von Generation zu
Generation weitergetragen wird» (JGW 4,
§ 783). As I have argued elsewhere, however,

we might read Jung's remarks on
rebirth less in the sense of an esoteric
doctrine, and more with reference to the
notion of rebirth discussed and exemplified,

in Italy, by Goethe.2

While his discussions of Freud indicate
just how far away from his one-time mentor

Jung eventually shifted, they also

demonstrate the continuity in his
criticisms of psychoanalysis. In «Sigmund
Freud als kulturhistorische Erscheinung»
(1932), Jung declared: «Freud [bedeutet]
kein Programm [...]. Er ist nicht nach

vorwärts zu verstehen. Alles in ihm ist
rückwärts orientiert, und auch dies mit einseitiger

Auswahl. Nur woher die Dinge kommen,

interessiert ihn, nicht, wohin sie

gehen» (JGW 15, § 54). And, as we have

seen, in his obituary of 1939, he

complained of Freud's underestimation of
«Geist»: «Er glaubte an die Macht des

Intellektes; kein Faustisches Grauen erschütterte

die Hybris seines Unterfangens» (JGW
15, § 71). By the Forties and Fifties, in
such works as «Die Psychologie der

Übertragung» (1946), «Aion» (1951), and

«Mysterium coniunctionis» (1955-1956),
Jung had moved away almost entirely from
dream analysis, investigating instead

sequences of alchemical and Gnostic
imagery. To put it another way, Jung became
less interested in dreams, and more interested

in visions. Referring to the terminol-

24 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

ogy of the ancient alchemists,

Jung would actually come to talk
of the entire therapeutic process
of analytical psychology in terms
of «analysis» and «synthesis» (JGW
16, § 353-538).3 The abandonment

of dream analysis confirms
the impression that the hermeneu-
tic difference between Freud's

analytic-reductive method and Jung's

synthetic-constructive method is

part of a larger ontological
difference between Jung, who had

a concept of «Geist», and Freud,
who did not.

Hermeneutic strategies

According to Karin Barnaby and

Pellegrino d'Acierno, the hermeneutic

strategies deployed by Jung
closely resemble those of Nietzsche.

They write that «the Jungian
interpretation unfolds as a production

— a positing of meanings in
relation to and not the uncovering
of the meaning, as in the Freudian

interpretation — thereby advancing

the genesis of meaning,
collaborating in the genesis of the

hermeneutic secret», a judgment
which leads them to the conclusion

that «Jung's (will to interpretation)

is much closer to Nietzsche's

(progressivo than to Freud's

(regressivo hermeneutics».A Although
Freudian techniques of interpre- Adolph Gottlieb, Night Flight, 1951. ÓI, Tempera, Kaseinfarbe und Gouache auf Leinwand,

tation have been enthusiastically J21,9 x 91,1 cm. © Adolph and Esther Gottlieb. Foundation/licensed by VAGA, New York.i,, f i- Es war Jung, der die Vorstellung eines kollektiven Unbewussten prägte. Ich las zu dieser Zeitembraced by practitioners or liter- 6 6 ö

f • u u i i -'""£ un^ die Idee interessierte mich [...] Wenn ich mich entschloss, bestimmte Symbole in
ary theory, this has been largely meinen Bildern zu verwenden, etwa eine Eiform, so tat ich es, ohne damit einen Symbol-
thanks to the so-called «return to bezug zu beabsichtigen. Wieso sollte für mich ein Ei nicht ebenso Fruchtbarkeit bedeuten wie

Freud» of Jacques lacan. More re- für irgendeinen Ureinwohner Australiens? (Adolph Gottlieb, Transkript eines Interviews mit

cently, however, it seems thut Jung Dorothy Seckler, 25. Oktober 1967, Archives of American Art, New York).

is proving increasingly useful in

l**

the elucidation of current literary theory
and its chief icons, not to say
shibboleths. For instance, Jung has been used

to exemplify both phenomenology in general

and Heidegger in particular, not to
mention structuralism and deconstruc-
tion, where his dualistic thought, coupled
with his attempt to abolish hierarchy, has

led him to be compared with Derrida. And
a recent book has investigated Jung in
terms of the postmodern. So there is good
reason to think that if, in the circles of lit

4 CG. Jung and the

Humanities: Towards

a Hermeneutics of
Culture, ed. by Karin

Barnaby and Pellegrino
d'Acierno, Routledge,
London 1990.

erary academe, at any rate, the twentieth-
century has largely been won by Freud,
then prospects could be looking up for
Jung in the twenty-first. That said, one
might wonder whether Jung's warning in
his memoirs that «sobald eine gewisse
(Monotonie der Deutung) auffallt, weiß
man, dass die Interpretation doktrinär und
daher unfruchtbar geworden ist» (ETG, p.
314) applies more to practitioners of
Jungian or to those of Freudian
analysis.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 25



DOSSIER

Manfred Engel,
geboren 1953, studierte
Germanistik und
Anglistik in Erlangen und

Canterbury, Habilitation
in den Fächern Neuere

Deutsche Literaturgeschichte

und

Vergleichende

Literaturwissenschaft, seit 1997
Universitätsprofessor
an der Fernuniversität
Hagen. Jüngste
Publikation: Gemeinsam mit
Dieter Lamping, Herausgeber

von: 'Rilke und

die Weltliteratur, Artemis

und Winkler,
München 1998.

Der Traum zwischen Psychologie und Literatur

Seit dem Niedergang des Poststrukturalismus ist der kulturgeschichtliche
Ansatz die zukunftsträchtigste Richtung aller philologischen Fächer.

Kulturgeschichtliche Literaturwissenschaft betrachtet Literatur als Teil der Gesamtkultur,

also in ihrer Mitwirkung an kulturellen Sinn- und Zeichenbildungsprozessen.

Daher interessiert sie sich besonders für anthropologische Grundthemen

(wie etwa: Liebe, Tod, Rausch, Wahnsinn, Traum, Körperlichkeit,
Sozialkonventionen, Geschlechterrollen). Obwohl eigentlich die genauen
Konturen der neuen Methode erst noch festzulegen sind, mehren sich in letzter Zeit
bereits die besorgten Stimmen: «Kommt der Literaturwissenschaft ihr Gegenstand
abhanden?» (W. Barner). Dass sich kulturwissenschaftlicher Zugang und
literaturwissenschaftlich geschulter Blick durchaus verbinden lassen, soll im folgenden
anhand eines Forschungsprojektes skizziert werden, mit dem ich mich seit einiger
Zeit beschäftige: der Kultur- und Literaturgeschichte des Traumes.

in der disziplinaren
Ordnung unseres Wissenssystems ist der
Traum die Domäne der Psychologen und
der Psychoanalytiker. Das hat unsere
Beschäftigung mit literarischen Träumen
massgeblich geprägt. Nicht nur die
Psychologen, die nach dem grossen Vorbild
Freuds immer wieder auch Dichter auf ihre
analytische Couch legen, sondern auch die
Literaturwissenschaftler haben, in ihrer
breiten Mehrheit, literarische Träume im
aktualisierenden Theorierahmen der
psychoanalytischen Traumdeutungen des 20.
Jahrhunderts gelesen. Und selbst dort, wo
ihr Ansatz kein dezidiert literaturpsychologischer

war, mündeten ihre Arbeiten
mehrheitlich in das stereotype Fazit, der
Autor X habe in seinen Traumdichtungen
mit erstaunlicher, geradezu mirakulöser
Hellsichtigkeit Erkenntnisse Freuds, Jungs
oder Lacans vorweggenommen.

Wer solchermassen die Differenzqualität
der Vergangenheit vernichtet, betreibt

eine zwar etablierte, aber abgrundtief
langweilige Form von Literaturwissenschaft.

Denn deren Ergebnisse stehen ja
schon von vornherein fest: im Freudschen
Theorierahmen etwa unvermeidlicherweise

der Ödipuskomplex, als kleine
Abwechslung mitunter auch das Narzissmus-
Syndrom. Eine kulturgeschichtliche
Betrachtungsweise - zumindest eine, die
diesen Namen verdient - wird dagegen
versuchen, literarische Träume im Rahmen
der je historischen Traumtheorien zu
lesen; sie wird sich den unterschiedlichsten

Formen und Theoriebildungen der kulturellen

Arbeit am Traum widmen und so
einen Zugang zum riesigen Archiv des

Traumwissens eröffnen, an dem viele

Disziplinen, Zeiten und Völker
mitgeschrieben haben. Dazu bedarf es freilich
der geduldigen und materialorientierten
Rekonstruktionsarbeit.

Und Material gibt es mehr als genug:
mündliche Traumberichte oder
Traumaufzeichnungen in Tagebüchern, Briefen und
Fallgeschichten; den Traumdiskurs, also die
Gesamtheit der überlieferten Reden und
Schriften über den Traum, der von Alltagsrede

und Alltagswissen bis hinein in die sich
mit dem Traum beschäftigenden Disziplinen
des institutionalisierten Wissenssystems
reicht; schliesslich, last not least,

Traumgestaltungen in den verschiedensten Medien:
in bildender Kunst, Musik, Film, Literatur.

Bleiben wir zunächst beim Traumdiskurs.

Was ist sein kultureller Ort, seine
kulturelle Funktion? Offensichtlich gehört
der Traum zu den anthropologischen
Grundphänomenen, die — wie Liebe, Sexualität

oder Tod - die Menschen aller Zeiten
und Kulturen seit je beschäftigt haben.
Der Grund für dieses Interesse liegt wohl
auf der Hand: Der Traum irritiert und
fasziniert, weil er uns mit einer Erlebniswelt
und einer Erlebensweise konfrontiert, die
auf ebenso eindeutige wie rätselhafte Weise
anders sind als die unsres wachen Lebens.

Eine solche Differenzerfahrung verbindet

den Traum mit dem Rausch und dem
Wahnsinn. Letztere sind allerdings Aus-

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

nahmezustände, künstlich herbeigeführt
oder nur selten und wenigen zugänglich;
der Traum dagegen ist das alltägliche - das

allnächtliche - Andere, für jedermann und
zu jeder Zeit.

Dieser elementare Dualismus zweier
Erfahrungswelten ist das Grundproblem,
an dem der Traumdiskurs sich abarbeitet.
Er gehört zum Typus der Grenzdiskurse, in
denen, grob gesagt, darüber entschieden
wird, was im Rahmen einer Kultur als

akzeptabel und tolerabel gelten soll. Dabei
muss, zum einen, eine Grenze gezogen und
ihr Diesseits und Jenseits bestimmt werden;

zum anderen ist der Umgang mit der
Grenzlinie und dem jenseits von ihr
liegenden Gebiet zu regeln.

Strategien des Traumdiskurses

Dafür gibt es eine Reihe bewährter Strategien,

die den Traumdiskurs und die an ihn
angelagerten kulturellen Praktiken prägen.
Sie lassen sich weitestgehend auf zwei

Grundtypen reduzieren: die Depotenzie-
rung und die exterritoriale Verortung. Die
Depotenzierung erklärt das Andere des

Traumes aus (unterschiedlich begründeten)

Fehlfunktionen unserer Erkenntnisorgane;

sie versteht den Traum also nicht
als ein genuin «Anderes», sondern als einen
defizitären Erkenntnismodus, als verzerrtes

Abbild von Elementen der Wachwelt.
Von der Metapher der Grenze her wäre
dies eine Form der Annexion: Der fremde
Raum wird dem eigenen einverleibt. Die
exterritoriale Verortung leitet die Andersartigkeit

des Traums aus dem Sonderstatus
seines Ursprungsortes ab - einem Ort, der
zwar von unserer alltäglichen Lebenswelt
geschieden, in unserer kulturellen
Topographie aber wohl definiert ist. Die zwei

kulturgeschichtlich erfolgreichsten Veror-
tungsvarianten sind die im Übernatürlichen
und die in einem unbewussten Teilbereich
der Seele. Beide Varianten zielen auf ein
Verfahren, das man den «geregelten
Grenzverkehr» nennen könnte. Ist der andere
Raum einmal benannt und bestimmt, so lassen

sich Regeln für den Umgang mit ihm
aufstellen. Dieses Commercium-Verhältnis
kann dann natürlich sehr unterschiedlich
ausgestaltet werden: als fairer Tauschhandel,
als einseitige Kolonialisierung usw.

Solche Strategien sind die Konstanten
des Traumdiskurses, sozusagen die einfa-

Offensichtlich

gehört der

Traum zu

den

anthropologischen

Grundphänomenen,

die -
wie Liebe,

Sexualität

oder Tod -
die Menschen

aller Zeiten

und Kulturen

seit je

beschäftigt

haben.

che Tiefenstruktur unter der Oberfläche
der historisch variablen Ideen und
Konzepte. Allerdings weisen auch diese viele
Invariablen auf, besonders im Bereich des

Alltagswissens — man denke nur an den
schier unausrottbaren Glauben an die
prophetische Potenz des Traumes. Und selbst
im Bereich des Expertenwissens gibt es

eine erstaunliche Konstanz der Konzepte —

was vermutlich für alle Diskurse über
anthropologische Grundphänomene gilt: So

viele Ideen, die «gut zu denken» sind, gibt
es eben nicht.

Ausserdem wäre zu beachten, dass sich an
die Rede über den Traum zahlreiche Medien,
kulturelle Praktiken oder Techniken und
Institutionalisierungen in mehr oder minder
starker Ausprägung angelagert haben:

beispielsweise die Textsorten des Traumbuchs
und des Traumtagebuchs und die Praktiken
des Inkubationstraums, des magnetistischen
Somnambulismus, der Traumdeutung im
Gesprächsritual der Psychoanalyse usw.

Über diese Strategien, Konzepte, Topoi,
Medien und Praktiken liesse sich der
Traumdiskurs systematisch beschreiben
und historisch ausdifferenzieren — und dabei

auch auf seinem Weg durch die
Disziplinen verfolgen, die zu unterschiedlichen
Zeiten und in der je unterschiedlichen
Ausformung des Wissenssystems
Erkenntniskompetenz für den Traum beansprucht
haben (etwa Mantik, Philosophie, Theologie,

Medizin, Anthropologie, Physiologie,
Neurologie, Psychologie, Psychoanalyse).

Das alles und einiges mehr gehört zur
kulturellen Arbeit am Traum - wahrlich
ein weites Feld, das wohl kein einzelner
Wissenschaftler je zur Gänze ausmessen
wird! Und viele Teilbereiche sind wohl
überhaupt nicht mehr rekonstruierbar, da
sie gar nicht oder nur über kaum zugängliche

Quellen dokumentiert sind. Wie
häufig bei Kulturphänomenen wird die
Rekonstruktionsarbeit so weitgehend am
Expertenwissen ansetzen, das zudem den
Vorteil einer wesentlich markanteren
historischen Strukturierung aufweist. Mindestens

in Ansätzen wird dabei aber auch das

Traum-Alltagswissen und die Traummentalität

(also die vorbewusste Einstellung dem
Traum gegenüber) zu berücksichtigen sein.

Die künstlerische Arbeit am Traum im
allgemeinen und die literarische im besonderen

habe ich bisher bewusst ausgegrenzt.
Das liegt nicht in der Logik der Sache,

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 27



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

Gary Hill, I Believe It Is

an Image in the Light of
the Other, 1991/92

(Detail). Installation mit
TV-Projektionsröhren,

Büchern und

Lautsprechern. Courtesy
Donald Young GaUery,

Chicago.

in der alles mit allem unauflöslich
zusammenhängt, sondern in der disziplinaren

Logik des literaturwissenschaftlichen
Blickes, der die Welt der Phänomene binär
in Literatur und Nicht-Literatur spaltet.

Traumdichtungen

Natürlich prägen Literarisierungsformen
auch den Traumdiskurs in vielfältiger
Weise. Den Kernbereich für die
literaturwissenschaftliche Erforschung des Traumes

bilden jedoch die Traumdichtungen,
die sich im wesentlichen auf drei grosse
Traditionslinien verteilen lassen:

(1) Die rhetorische Traumverwendung —

vor allem in Traumsatiren, Traumparabeln,

Traumallegorien, Traumreisen und
Traumutopien: Hier geht es in keiner
Weise um die Fingierung authentischer
Traumhaftigkeit. Der Traum wird
vielmehr als blosse Rahmenkonstruktion
verwendet, die etwa dazu dient uneigentliche
Rede zu markieren oder eine Minimalkonzession

an das Gebot der Wahrscheinlichkeit

zu machen.
(2) Die literarische Traumfingierung im

engeren Sinne, die — geleitet von den
Vorgaben der jeweils aktuellen Traumtheorien,

vom je individuellen Traumwissen
des Autors und von den literarischen Tra-

Rjä!so iltumin.-itesTWB
isea ìotsof imcrcstiiuraB
It curious about Illuso u-o,
%*, we're over there. X
HTlikely to turn me awa
e.be illuminateci ou all si(

^pmagl^BM-puHl¦ then attfees them

inmates with ,„ eVL.n ijaht
gMeresting details out the vd

1st^ *'»SS: it's enoil
mere. And my curiosity won&frrh"-itisaygwJ
|sWes tins way. al every ia

¦~m f"a-y» mlracts M¦tv "- •—- ,t,„ uS

f iHumrBBBIIBIBÇçp
¦here the darkness «,),;

IeeP to ysHHI whitens. wiflflKI
I that I'm lying down in 1

lk"u so «nelly defined
Hf|l§s •"- shut, and I

F"y nappened m the ro«ie deep black, velvety.
«serves, that dreams I

Lgnd no doubt 1 w
H^ut the blaß

¦ine, maybe
®J»acK^Bäybe in jj

guy 1 watched fori
çfee its color and iâj

mat whiteness to ris. jj
Mayhe this is the

ing. 1 recognize thai
¦hLwhosc boudaries t

Meint, remember: the
m$ nlso shut 11 pro|
1er my eyelids 1 had the
warm, that sleep pre3
ianueaorig behind thenj

Ife pans of»
HPreBWÄ for a lonJ
Ke to the black, id
(Liigluh I waicheji
Hlld lose its cçJÊ

;e the final whitemt
dead. Maybe thiol

Wie häufig

bei

Kulturphänomenen

wird die

Rekonstruktionsarbeit

weitgehend am

Expertenwissen

ansetzen,

das den

Vorteil einer

wesentlich

markanteren

historischen

Strukturierung

aufweist.

ditionen der Traumdichtung — Träume
erfindet, die zumindest ein Minimum an

Traumhaftigkeit aufweisen.
(3) Vor allem in der Romantik und der

Moderne geht aus Texten der zweiten
Traditionslinie eine dritte hervor: die der

traumhaften Darstellung. Mit ihr lösen sich
Schreibweisen, die dem Traum abgeschaut
sind, vom literarischen Traum ab und werden

bestimmend für Textteile oder ganze
Texte, die nicht mehr ausdrücklich als

Traum markiert sind (man denke etwa an
E. T. A. Hoffmans Phantastik, an Kafka
oder an die Surrealisten).

Wie wirken all diese Traumdichtungen
nun mit an der kulturellen Arbeit am
Traum? Erstens natürlich dadurch, dass sie

den extra-literarischen Traumdiskurs
abbilden und weiterführen. Literatur ist
auch ein Umschlagplatz kulturellen Wissens

und kultureller Praktiken. Alles, was

zum Alltagswissen, aber auch zum
disziplinaren Spezialwissen einer Epoche
gehört, kann im literarischen Werk
vorkommen. Jürgen Link hat Literatur deswegen

einen «Interdiskurs» genannt, also

ein Medium, das den zunehmenden
Spezialisierungstendenzen im Wissenssystem
entgegenwirkt und so einen Beitrag zur
«Wissensintegration in modernen funk-
tionsteiligen Gesellschaften» leistet. In

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

Gesprächen oder theoretischen Exkursen

zum Traum spiegelt Literatur so auch den
extra-literarischen Traumdiskurs und
bezieht dabei zugleich - mit argumentativen
und/oder literarischen Strategien — in ihm
Stellung, stärkt extra-literarisch vorgegebene

Positionen oder unterminiert sie.
Über diese (parteiliche) Abbildung hinaus

kann Literatur, zweitens, implizit oder

explizit neue Theorieelemente oder auch
Theorien zum Traumdiskurs beisteuern —

was natürlich dort am effektivsten ist, wo
die Disziplinen des Wissenssystems noch
nicht so stark gegeneinander und gegen
das Laienwissen abgeschottet sind, dass

Laienbeiträge als von vornherein nicht
satisfaktionsfähig gelten. Die im «Heinrich

von Ofterdingen» implizit entfaltete
Traumtheorie des Novalis mit ihrer Erfindung

des romantischen Unbewussten (das

mit dem Freuds natürlich nicht einfach
identisch ist) hat beispielsweise den späteren

Traumdiskurs der Romantischen
Anthropologen nachhaltig geprägt.

Die Traumarbeit der Dichter

Mit solch parteilicher Abbildung und
solch konzeptueller Innovation nehmen
literarische Texte direkt am Traumdiskurs
teil. Ihr ganz eigener, literaturspezifischer
Beitrag zur kulturellen Arbeit am Traum
liegt jedoch auf einer anderen, dritten
Ebene: Sie besteht im Gebrauch des Traumes,

in seiner literarischen Nach- und
Weitergestaltung, seiner Funktionalisie-

rung als Text und Textelement und in der

Ausbeutung seines poetologischen
Innovationspotentials. Diese spezifisch literarische

Arbeit am Traum lässt sich als präzises
Komplement zur begrifflichen Deutungsarbeit

im Traumdiskurs begreifen und mit
den gleichen Strategien beschreiben: Sie

ist geprägt von genau der gleichen Dialektik

von Öffnung und Ausgrenzung, wie sie

für jeden kulturellen Umgang mit dem
Anderen, Fremden charakteristisch ist.
Literarische Träume sind durch ihre
vielfältige Funktionalisierung — etwa zur Text-
strukturierung, zur Figurencharakteristik,
zum Aufbau einer Schicksalssemantik, zur
Entfaltung einer textprägenden Bild- und
Symbolschicht usw. — deutlich strukturierter

und in ihrer Semantik meist klarer
festgelegt als reale Träume; über eine (durchaus

ausformulierbare) Poetik der Traum-

Literarische

Träume sind

deutlich

strukturierter
und in ihrer

Semantik

meist klarer

festgelegt
als reale

Träume; über

eine Poetik

der Traumtypen

und

Traumdichtungsstile

werden sie

gar zu

verfügbaren
Ausdrucksmitteln.

typen und Traumdichtungsstile werden sie

gar zu verfügbaren Ausdrucksmitteln. Das
nimmt dem Traum mindestens einen Teil
seiner irritierenden Fremdheit — zugleich
aber importiert es etwas von der Andersartigkeit

des Traumes in unsere Tagwelt. Im
Falle von Novalis, um nur ein Beispiel zu

nennen, ist dieses Andere vor allem das

eigentümlich Fluide der Traumwelt, ihre
offenen Grenzen zwischen verschiedenen
Ichzuständen wie zwischen Ich und Welt.

Ich versuche ein knappes Fazit: Die
Literaturgeschichte des Traumes im engsten Sinne
wäre die Geschichte literarischer
Traumgestaltungen — als Geschichte der jeweils
dominierenden Traumtypen, der vielfältigen
literaturinternen Funktionalisierungen von
Traumdichtungen, und der wechselnden
«traumhaften» Schreibweisen, die sich, wenn
Autoren den Traum als literarisches
Experimentierlabor nutzen, auch von der
Darstellung von Träumen ablösen können.

Diese Literaturgeschichte des Traumes
ist auf vielfältige Weise mit seiner
Kulturgeschichte verschränkt, ohne doch einfach
mit ihr zusammenzufallen. Geschieden
sind sie durch die beschriebene Spezifik
des literarischen Beitrags zur gesamtkulturellen

Arbeit am Traum, aber auch
durch diverse Asynchronizitäten. Solche

Ungleichzeitigkeiten können etwa durch
Trägheitstendenzen des literarischen
Systems entstehen - das beispielsweise am

gut etablierten und funktionalisierten
prophetischen Traum festzuhalten sucht, auch

wenn dieser im Traumdiskurs definitiv auf
die «Out»-Liste gesetzt wird. Sie entstehen
aber auch aus Eigendynamiken des
literarischen Systems - etwa dem Bedürfnis
nach erzählerisch unvermittelter Darstellung

von Bewusstseinsprozessen im
Spätrealismus (man denke etwa an die
Traumdichtungen C. F. Meyers).

Einer kulturgeschichtlichen
Literaturwissenschaft wäre es aufgegeben, die
extraliterarischen und die literarischen Reihen
der Traumarbeit immer wieder in Bezug
zueinander zu setzen - und sie zugleich
getrennt und in ihrer Eigendynamik zu
betrachten. Ohne die Eigenart von Literatur
aus den Augen zu verlieren, gibt sie

literarischen Texten so ihren «Sitz im
Leben» und ordnet sie ein in den ständigen
Prozess der Selbstauslegung und
Sinnbildung, dessen Ergebnisse wir «Kultur»
nennen.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 29



DOSSIER

Paola Bozzi,

geboren 1964, studierte
moderne fremdsprachliche

Philologien
(Germanistik und Romanistik)

an der Universität
Mailand und promovierte
1996 im Fach Neuere

Deutsche Literatur an

der Humboldt-Universität

zu Berlin. Seit
1995 ist sie
Wissenschaftliche Assistentin
in der Abteilung
Germanistik der Universität
Mailand. Forschungsgebiete:

Frühaufklärung,
zeitgenössische
Literatur und Gender

Studies. Sie hat
verschiedene Aufsätze

zur zeitgenössischen
deutschsprachigen
Literatur und die
Monographie «Ästhetik des

Leidens. Zur Lyrik
Thomas Bernhards'
(Frankfurt a.M. 1997)
verfasst.

Der Traum als Wiederkehr des Körpers
Zum anderen Diskurs im Werk Thomas Bernhards

Thomas Bernhards Protagonisten, seine « Geistesmenschen»,

erfahren ihren eigenen Leib als Behinderung oder Bedrohung.
Während der Geist noch den kranken Körper disziplinieren
und den Schmerz bewältigen kann, ist der Traum im Werk
des österreichischen Autors der Textkörper des Körpers, Ort
seiner Wiederkehr und Subversion.

L/er traditionelle Dualismus

von Geist und Körper ist im Werk
Thomas Bernhards bestimmend. Kaum
eine wichtige Gestalt, die nicht in irgendeiner

Weise krank oder versehrt ist. Das

Geistige rangiert aber im Werk des Autors,
das dem Leser wie ein endloser Alptraum
zunehmender Angst und Zwanghaftigkeit
vorkommen kann, an oberster Stelle. So

wird das dem Geist verpflichtete Leben als

höchste Stufe des Daseins dargestellt, und
fast alle Protagonisten nennen sich
«Geistesmenschen». Der Geistesmensch widmet

sich der Kunst oder wissenschaftlichen

Studien, treibt seine Konzentration
auf das Denken bis zum Äussersten und
reduziert den Gebrauch der Sinne auf das

Notwendigste. Denn der Körper,
insbesondere der kranke Körper, wirkt negativ
bestimmend. Deshalb sehen sich die
Gestalten gezwungen, ihn zu beherrschen, zu
disziplinieren. In der Disziplinierung sollen

natürlich auch die rohen Körperkräfte
kanalisiert, gebunden und verfeinert werden.

Im ersten Teil von «Verstörung», der

von der Visite eines Arztes und seines Sohnes

an einem Septembertag in kleinen
Dörfern der Steiermark erzählt, wird etwa
der Körper in obsessiver Symbolik gleich
am Anfang des Textes als «Schweinebottich»

(Frankfurt a.M. 1979, S. 7)
qualifiziert, so dass es vermutlich sogar Plato

gegraust hätte. Darüber hinaus wird
Sexualität vom Arzt unter der Kategorie
«ordinärste Körperexzesse» (S. 16) verbucht,
schliesslich gar als «Beschmutzung» der
«Natur» (S. 26). Dennoch bleiben die
«Verstandesmenschen», entfremdet, maso-
chistisch und zugleich begehrend, auf ihre
verdrängte Körperlichkeit fixiert.

Während Bernhards Gestalten ihren als

lästig oder auch bedrohlich erlebten Kör¬

per radikal disziplinieren bzw. regelrecht
mechanisieren und ihn deshalb masochi-
stisch malträtieren, überfordern, geissein
oder einfach vernachlässigen, brechen die
Texte die traditionelle Dominanz und
Herrschaft des Geistes. Insbesondere die

Verwendung des Traummotivs versetzt den
Autor in die Lage, die Zwanghaftigkeit des

Geistigen in Frage zu stellen und letztlich
ad absurdum zu führen. Das diffuse
«Zwischenreich» — wie es im ersten Bernhard-
schen Roman «Frost» heisst (Frankfurt
a.M. 21976, S. 200) - unreiner
Vermischung von Sinnlichem und Verstand
spielt nämlich bei dem österreichischen
Autor eine zentrale, wenn auch verkannte
Rolle.

Die subversive Dynamik des Traums

Bereits in «Frost» berichtet ein Medizinstudent,

dem gleich dem Hofmannsthalschen

Toren sein Leben als «Traum»
erscheint, von seinen sich über 26 Tage
erstreckenden Beobachtungen des Malers
Strauch im Auftrag von dessen Bruder,
einem Chirurgen, bei dem er Famulant ist
(S. 50 f.). Der ganze Roman ist selbst ein

Alptraum, der aus vielen Träumen besteht
und ein böses Ende, den Auflösungs-
prozess als «Diluviumzerfall» (S. 299)
unmissverständlich prophezeit. Während
die strukturierte Individualität «zu einem
Brei» (S. 287 f.) zergeht, rückt die
Inszenierung des Körpers in den Vordergrund:
Der Traum, Fiktion in der Fiktion,
erscheint hier als der Textkörper des

Körpers. Die schwere Last des Leibes ist in der
Tat der eigentliche Ort des Geschehens. So

können sich hier nicht etwa die lichte
Sehnsucht der Seele, sondern finsterun-
bewusste Triebe, Eros und Thanatos mani-

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

festieren, wie im ersten Traum, von dem
der Maler Strauch erzählt:

«Plötzlich aber geschah etwas Grauenhaftes:
Mein Kopfblähte sich auf, und zwar so, dass

die Landschaft sich um einige Grade verfinsterte

und die Menschen in Wehlaute
ausbrachen, in ungeheuere Wehlaute, wie ich sie

noch niemals gehört habe. In Wehlaute, die
dieser Landschaft angepasst waren. Ich weiss

nicht, warum. Da mein Kopf plötzlich so

gross und schwer war, rollte er von dem Hügel

hinunter, auf dem ich gestanden war,
über die weissen Wiesen, den schwarzen
Schnee — in dieser Landschaft sind alle
Jahreszeiten immer gleichzeitig! —, und
erdrückte viele der blauen Bäume und viele
der Menschen. Das hörte ich. Plötzlich
bemerkte ich, dass hinter mir alles abgestorben
war. Abgestorben, tot. Mein grosser Kopf lag
in einem toten Land. In Finsternis. Er lag so

lange in dieser Finsternis, bis ich
aufwachte.» (S. 37 f.)

Innen ist jetzt der andere Schauplatz,
und er stimmt mit dem Schauplatz draussen

nicht überein. Das Individuum trägt
jetzt auch die Maske innen, so dass es vor
sich selber erschrickt, sich nicht wiedererkennt,

sich fremd gegenübertritt. «Je est

un autre», hatte schon Rimbaud diese

Erfahrung genannt. Denn die Aufmerksamkeit

wird hier auf die Materialität des Körpers

gelenkt. Der Körper ist Verwirrung,
Unordnung und Aufregung. In diesem
Sinne gibt der Prozess, der sich hier — und
zwar in jeden Einzelsatz hinein - am
Textbeispiel vollzieht, ein seltsames Modell für
Emanzipationsprozesse überhaupt ab: Er
lässt sich beschreiben als Verselbständigung

der Teile gegenüber dem Ganzen.
Die Person, die Gestalt, deren abstrakte
Einheit durch das Ich gestiftet wurde, löst
sich auf.

Ein weiteres Beispiel ist der Traum des

Famulanten (S. 100 ff), des Ich-Erzählers,
der vornehmlich als Vermittler zwischen
symbolischer und realistischer Textschicht
fungiert. Hier wird der Operationssaal
zum Schlachthaus, in dem der zugleich
wahnsinnige und nach «strengen Methoden»

operierende Arzt seinen Patienten
vollkommen zerschneidet und zuletzt die

ganze «Ärzteschaft» in Blut ertränkt. Auch
dem Traum des Famulanten wohnt ein
Moment der Auflösung, eine diluvische
Dynamik inne.

Der Traumtext

thematisiert

die Last des

Leibes, den

Sturz in die

amorphe

Tiefe und

die hassens-

werte und

furchtgebietende

Macht der

Auflösung.

Die Schreckensvision eines gefährlichen,

amorphen Flutens taucht später als

«alles» überströmende und zersetzende
Masse in einem Traum des Malers wieder
auf. Hier sind die «Arbeiter» als unförmiges

chaotisches Magma «herauf auf den

Berg und haben die Ortschaft
überschwemmt und das Gasthaus, alles. Zu
Tausenden und Zehntausenden sind sie herauf,
und was nicht zu ihnen gehörte, zertrampelten

sie, oder es erstickte in ihrer Schwärze. »

(S. 207 f.). In einem weiteren Strauchschen
Traum «hatte» sein «Kopfdie Leute, die im
Gastzimmer waren alle, den Wasen-

meister, den Gendarm, den Ingenieur, alle,
die Wirtin und ihre Töchter auch, an die
Wand gedrückt. Mein Kopf war mit
einem Ruck grösser als das Gastzimmer und
erdrückte alles.» (S. 287) So «rann» über
das «Gesicht» des träumenden Malers «der

Saft der Menschen, die mein Kopf schlagartig

ausgelöscht hat, zerquetscht hat.
Gegenstände und Menscheit zu einem Brei.
Und die Gefühle der Gegenstände und der
Menschen auch. Auch die Gefühle! Ich
versuchte, den Brei nicht in mich eindringen
zu lassen, aber das misslang mir. Da
schrumpfte der Kopfplötzlich auf seine

ursprüngliche Grösse zusammen, und die
zerquetschten Menschen und Gegenstände, dieser

Brei, müssen Sie wissen, stürzte in grossen

harten Platten zu Boden ...» (S. 287 f.).
Der Alptraum inszeniert den Körper als

Überschuss: Er vollzieht in propria persona
bestimmte Handlungen, führt bestimmte
Aktionen durch, vermag dabei zu
überraschen, zu irritieren, den Leser zu fesseln
oder auch abzustossen. Der Vollzug der
Handlungen steht im Mittelpunkt des

Interesses — nicht ihr möglicher Bezug auf
eine fiktive Rollenfigur und ihre
Geschichte in einer fiktiven Welt oder eine

Relationierung der Handlungen
untereinander, die sie zu einem «sinnvollen
Ganzen» zusammenschliessen würde. Der
Traumtext thematisiert die Last des Leibes,

den Sturz in die amorphe Tiefe und
die hassenswerte und furchtgebietende
Macht der Auflösung: Das strukturierende
Bewusstsein versinkt unaufhaltsam in der
emporschäumenden Flut des Unter- und
Unbewussten.

Nicht zufällig «hasst» der Chirurg in
«Frost» «Träume». Zwar sucht er den
Schlaf auf ein Mindestmass zu reduzieren,
nimmt «Krankengeschichten mit auf

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 31



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

In der Tat

ist der

Nachttraum

der andere

Diskurs im

Werk Thomas

Bernhards:

die anarchische

Dimension,

die durch die

Vernunftform

ersetzt

worden ist,

aber

schattenhaft

weiterlebt.

sein Zimmer, in dem auch um zwei Uhrfrüh
Licht brennt», und das er um «sieben»
bereits wieder verlässt (S. 201). Er sieht sein

erstarrtes Selbstideal gleichsam durch die
Rebellion seines psychophysischen Aspektes

gefährdet, den er daher obsessiv
unterdrückt. «Träume» gelten ihm als Sphäre
unreiner Vermischung von Sinnlichem
und Verstand: als diffuses «Zwischenreich»

(S. 200). Jedoch ist sein Hass auf
« Träume», auf das ihm gleichwohl immanente

unbewusste Gegenreich, ebenso

ohnmächtig wie das schwache «Licht», das

«auch um zwei Uhrfrüh» noch der letztlich
gleichwohl unaufhaltsamen Finsternis
wehrt. Auf seiner «Nachtseite» begegnet
man jedoch einem verblüffend veränderten

Assistenten: Plötzlich wendet er sich

gegen sein lichtes Ich-Ideal und will
unversehens «das Phantastische der Phantasie

ergründen» (S. 201). Die Verblüffung
angesichts der allnächtlichen Wandlung des

Chirurgen wird weiter gesteigert, wenn
man erfährt, dass er gar eine «Schrift mit
dem Titel (Der träumende und der politische
Mensch)» plane und die geradezu
antiaufklärerische «Vorstellung» habe, «die den

politischen Menschen als Traum und den

vereinfacht Träumenden als ein Politisches

auffasst, und diese beiden in ewiger Rechenschaft

zueinander». (S. 302)
In der Tat ist der Nachttraum der andere

Diskurs im Werk Thomas Bernhards: das

subversive Potential, die anarchische
Dimension, die durch die Vernunftform
ersetzt worden ist, aber schattenhaft weiterlebt.

Er ist der Preis, den das Selbst für
rigide Versagung sinnlicher Lebendigkeit
entrichtet. Deshalb kommt der Phantasie
eine antinomische Doppelfunktion zu:
Zum einen wird sie erkennbar als hassens-

werte und furchtgebietende Macht der
«Auflösung», zum andern aber erweist sich
die Entmächtigung von Lebendigkeit zu
Phantasie als zwar nicht mehr recht
vertrauenswürdige, aber einzig verfügbare
Möglichkeit des Verstandes, seinen
Herrschaftsanspruch zumindest notdürftig zu
sichern. Künftig will der Assistent es mit
den Träumen halten wie mit seinem christlichen

Glauben: Wie er sich bereits «hütet
mehr als das Vorgeschriebene zu glauben»

(S. 200), so wird er es von jetzt an
auch vermeiden, sich mehr als das

Notwendige vorzustellen. Naturgemäss bevorzugt

er «Wachträume», nicht jene nächtli¬

chen, denn diese bleiben unkontrollierbar
und sind daher hassenswert. Nicht zufällig
stehen im letzten Traum des «Frost»-
Malers die zu «einem Brei» zermalmten
«Gegenstände und Menschen» als «harte
Platten», als «Bilder» und «Mechanismen»

(S. 288) wieder auf. Denn die Wirklichkeit
ist nur insofern relevant, als sie «formbare
Masse» ist: Der vergängliche Körper als

lebende Materie wird negiert und durch
einen dauerhaften Mechanismus ersetzt.
Die körperfeindliche Welt hat sich einen
künstlichen Körper zugelegt. Was ohne

Apparatur auftritt, wird verachtet.

Der Traum von der ewigen Wachheit

Im zweiten Bernhardschen Roman
«Verstörung» wird der Arzt gewissermassen ein
Arsenal der wichtigsten Märchen-,
Mythen- und Traumsymbole ansammeln und
sich allmählich gerüstet zum Traum fühlen.

Nach Sigmund Freud ist das Ich vor
allem ein körperliches und die Projektion
einer Oberfläche, was man auch als eine

imaginäre Morphologie beschreiben könnte.
Die Texte Bernhards zeigen, dass diese

imaginäre Morphologie kein vorsymbolischer
Vorgang ist. Der Körper soll niemals
ausserhalb seiner Begriffe gegeben sein,
sondern geht stets in einer signifizierenden
Kette auf, ist Ort der Einschreibung, Kon-
strukt und Resultat der Sinnstiftung,
Produkt jener von Michel Foucault beschriebenen

«Ordnung des Diskurses», die

zugleich die «kulturellen Mittel» seiner

«Naturalisierung» verschleiert und über
seine Intelligibilität entscheidet. Im Ich
des kontrollierten Wachtraums verkörpert
sich im zweiten Bernhardschen Roman
nurmehr das eindimensionale, rein
verstandesbestimmte Selbstideal: Sein
«Organismus» gilt dem Ich-Erzähler als «Mechanismus

den man befehlen kann und
der gehorcht». (S. 40 f.)

Der Wille vergewaltigt das Material,
aber das Material rächt sich: Der Körper
ist produktiv. Gegen die «Distanzierung,
Disziplinierung» und «Instrumentalisierung

des Körperlichen» ist eine Wiederkehr
des Körpers möglich, wie man im zweiten
Teil von «Verstörung» lesen kann. Der
Traum des Fürsten Saurau, demzufolge
sein Sohn Schloss Hochgobernitz, seine

ganze Hinterlassenschaft, vernichten werde
(S. 118-131), ist eine der dichtesten

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

und gelungensten Sequenzen des gesamten
Textes. Beim Erzählen dieses Traumes
wechseln der Fürst und seine Begleiter
«von der äussern aufdie innere Mauer»
(S. 118), und dies ist bestimmt die einzige
Stelle im Gesamttext, an der die
Schwellensymbolik den Transfer in eine tiefere
Bewusstseinsdimension nicht länger
vortäuscht, sondern zuverlässig signalisiert.
Der Fürst findet an diesem Traum nur
vermittelten Zugang zu seinen Reflexionen
und Visionen: Anstelle des Traums, d.h.
einer nur oberflächlich rationalisierten
Bildersequenz mit deutungsbedürftiger
Tiefe, erblickt er «ein sich langsam von tief
unten nach hoch oben fortbewegendes Blatt
Papier» (S. 118), eine lange Tagebuchnotiz
des «Sohnes», die dieser niederschreibt,
während der Vater ihm über die Schulter
schaut. In dieser Fiktion der Fiktion, in
der doppelten mise en abyme der écriture ist

der Auftritt des Gemeindesekretärs Moser
die Wiederkehr des Verdrängten, das im
«physischen wie auch psychischen Abgrund»
(S. 138) überdauerte, dem es zwar stumm,
verstümmelt und in der unzerreissbaren
Maske des Identischen entsteigt, um aber

gerade in dieser zugerichteten Gestalt als

das «Unheimliche» zu erscheinen, das ein
nicht mehr zu entzifferndes «Geheimnis»

(S. 126) birgt: «dieser Mensch ist mir vom
ersten Augenblick, schreibt mein Sohn,

suspekt, suspekt, und weniger durch seine
abstossende Körperlichkeit als durch seine

niederträchtige Geistesverfassung, in welcher
sich das ganze Böse seiner aufdas Abscheu ¬

niveau heruntergezogenen Kategorien zu
einem einzigen ununterbrochenen
gemeingefährlichen zu vereinigen schien, eine ständig

Ekel erregende Zumutung gewesen» (S.

120). Der Fürstensohn erfährt Moser als

ihm entgegengesetztes Prinzip: als «Her-

K
&

¦ sur

'*<#•

Salvador Dali, Métamorphose de Narcisse (Die Metamorphose des Narziss), 1937. Öl auf Leinwand, 50,8 x 78,2 cm. Tate GaUery, London.

Photo: © 1998 Tate GaUery, London, © 1999 © Artists Rights Society (ARS), New York.

Jaques Lacans eigenständigster und dauerhaftester Beitrag zur Freudschen Psychoanalyse war sein Konzept des sogenannten Spiegelstadiums

(stage du miroir) der menschlichen Entwicklung. Er verschmolz Freuds - nach dem griechischen Jüngling, der aus Liebe zu seinem

Spiegelbild in einem Teich verschmachtete, benannten - Begriff des Narzissmus mit der Beobachtung, dass Kinder von ihrem Spiegelbild
fasziniert sind; Lacan vermutete, dass Menschen intuitiv ein Gefühl für ihr Selbst entwickeln, wenn sie ihr eigenes Spiegelbild erblicken.
Kinder treten in die Spiegelphase ihrer Ich-Entwicklung ein, wenn sie, wie Narziss am Rande des Teiches, sich selbst als andere Person
sehen. Dieses Bild entstand ein Jahr, nachdem Lacan sein Konzept der Spiegelphase veröffentlicht hatte, und Dali brachte es zu seinem
Treffen mit Freud im Jahr 1938 mit.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 33



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

aufdringling», dem er mit «Niedrigkeitsfurcht»

(S. 119) begegnet, so dass er geradezu

behaupten kann: «Moser kommt und
mein Verstand geht» (S. 125). Die Bewegung,

die in der wachen Welt vom traumhaften

Ursprung der Sprache (terminus a

quo) zum wachen gesellschaftlichen Zweck
(terminus ad quem) geht, kehrt sich hier
um. Der Fürstensohn erfährt sich bzw.
erscheint aber als mit Moser durchaus
identisch: Er fragt sich, warum er «ihm wie mir
etwas vormachen» solle (S. 121); später
erkennt er, dass Moser und er gleichermassen

«gescheitert» (S. 130) seien.

Moser, der als einziger - «Zeitungsbrin-
ger ausgenommen!» (S. 128) — die Sperrvorrichtung

zu durchdringen vermag, der
«das Innere der Burg» kennt, obwohl ihm
noch niemals Einlass gewährt wurde (S.

126), ist sicherlich das zwar von Furcht
und Ekel des Betrachters verzerrte, aber

hierdurch genaue Spiegelbild des Fürsten:
Er ist der Körper, unbewusste Triebaspekt
des im «Gehirn» verschanzten Selbst, mit
diesem entzweit, aber zugleich als «Mechanismus»

identisch: Der Blick auf die
Wirklichkeit und seine Prinzipien von diesem
Anderswo aus wird hauptsächlich ein
subversiver.

Von einer Dynamik beseelt, die eher

prospektiv als regressiv ist, ist der literarische

Traum vor allem eine Projektion,
Gestalt, die einem Projekt Form gibt -
Vermutung eines anderen Ich, einer anderen

Welt. So birgt der Traum des Fürsten
in seinem Innern also ein «Geheimnis» (S.

126), in dem sich die «Geheimangst» (S.

122) des Fürsten Saurau spiegelt. In
Gestalt des Fürstensohnes als des Feudalerben

und des « Gemeindesekretär[s] Moser»
als der Verkörperung der gemeinen
«Masse» (S. 130), des Amorphen und
Flutenden begegnen sich «Verstand» und
«Körper». Moser ist der gehasste und
gefürchtete, instrumentalisierte und
gequälte Körper: «das gemeine
Fortbewegungsmittel an sich» (S. 121). Zwischen
«Verstand» und «Körper» besteht eine
sadomasochistische, latent homosexuelle

Beziehung, welche die Traumzensur nur
schwach verschleiert und in Wahrheit eher

hervorhebt, dass Moser in diesem finsteren
Ritual die weibliche oder vielmehr: die
weibische Rolle spiele. Moser ist der
bereits im Stadium der Kindheit in seiner -

Der Blick

auf die

Wirklichkeit

und seine

Prinzipien

von diesem

Anderswo

aus wird ein

subversiver.

«Wie alle

meine

Geschichten

fängt sie

damit an,

dass ich

nicht habe

schlafen

können. Ich

habe nicht

einschlafen

können.

Ich nehme

viele Mittel

ein, aber

mir hilft
kein Mittel

mehr.»

vornehmlich sexuellen — Entwicklung
gehemmte, verstümmelte Körper, den der
Saurau «schon einmal vollkommen nackt

gesehen» hat. Moser ist der Körper, der sich
seinem Peiniger masochistisch wie eine

Hure anbietet: «Der Körper wird als

Unterlegenes, Versklavtes noch einmal verhöhnt
undgestossen und zugleich als das Verbotene,

Verdinglichte, Entfremdete begehrt.» {Th.
W Adorno/M. Horkheimer, «Dialektik der

Aufklärung». Frankfurt a.M. 31975, S. 208)
Die Auflösung als Tiefendimension, der

bereits in «Frost» perzipierte «diluvische»
Prozess wiederholt sich oder setzt sich gar
zerstörerisch fort; die Oberflächendimension

negiert aber diesen Prozess, das

Zerstörte fassadenhaft rekonstruierend; das

formale Verfahren, die vermittelnde
Instanz ist dabei die Mechanisierung, die die
diskursiven Formationen durch die
regulierenden, sich ständig wiederholenden
Akte der Bedeutungsstiftung produziert.

Ohnehin zählen «Kopfschmerz» und
Schlaflosigkeit, wie seit dem ersten Roman
«Frost» bekannt und auch fast jedem
späteren Bernhardschen Text zu entnehmen,
zur Grundausstattung der zentralen Figuren.

Es sind zeichenhafte Manifestationen
einer durch Verstandeshypostasis, durch
Furcht vor dem Unbewussten geprägten
Struktur des Selbst. Werden im zweiten
Roman die «Wachträume» des Arztes,
ausdrücklich nicht die nächtlichen (S. 20),
entfaltet, so gründet auch der Geschäftserfolg

des Maklers in «Verstörung» gerade
darin, dass er «schon vier oder fünf Tage

nicht mehr geschlafen» (S. 24) und damit
dem «Feind» Terrain «abgegraben» hat,
indem er auch während seiner «Träume» die

verstandesmässige Kontrolle nicht verlor.
In einer späteren Erzählung Bernhards
kann man lesen: «Wie alle meine Geschichten

fängt sie damit an, dass ich nicht habe

schlafen können. Ich habe nicht einschlafen
können. Ich nehme viele Mittel ein, aber

mir hilft kein Mittel mehr.» («Zwei Erzieher».

Erzählungen. Frankfurt a.M. 1988,
S. 60). Paul Valéry fragt einmal, was wohl
das Gegenteil des nächtlichen Traumes sei,

und er antwortet selbst: Auch dies Gegenteil

ist ein Traum: der Traum der Vernunft,
der Traum der ewigen Wachheit. Diese
Wachheit wird bei Bernhard zwanghaft
übersteigert und degeneriert zur Überwachung.

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9



DOSSIER

Michael Molnar
is Research Director
at the Freud Museum,
London. He edited and

translated The Diary
of Sigmund Freud 1929-
1939: A Record of the

Final Decade (New York

& London, 1992: Deutsche

Übersetzung,
Christfried Tögel,
Sigmund Freud Tagebuch

1929-1939,
Frankfurt/Main, Stroemfeld,
1996). Recent articles
include «Sigmund Freud's

Notes on Faces and

Men: National Portrait
Gallery, September 13,
1908» (in: Michael S.

Roth, Freud: Conflict
and Culture, New York:

1998) and 'John Stuart
Mill Translated by Sieg-
mund Freud» (in:
Psychoanalysis and History
Vol. 1, No. 2, 1999).

Traumdeutung, travel, translation.
«In previous decades I frequently had travel dreams in which the most
marvellous landscapes followed one another; since I began travelling (1895),
they have become rare.» (Siehe Freud, Meine individuelle Traumcharakteristik,
Kopie im Freud Museum, London)

Previous «decades», not «years». This sets the phenomenon in
a wide time scale. Freud is looking back over his whole adult
life from the vantage point ofhis mid-fifties. Those landscapes

represented the future of his past, his past desires, now lost
because subsequently fulfilled.

if those dream landscapes
are the form of that future in the past,
space representing time, what are we to
make of this other landscape which we
find in a letter written on 6th August 1899

to Wilhelm Fliess:

« The whole thing [i. e. « The Interpretation ofDreams»]
is planned on the model of an imaginary walk. At
the beginning, the dark forest ofauthors (who do not
see the trees), hopelessly lost on wrong tracks. Then a
concealed pass through which I lead the reader -
my specimen dream with its peculiarities, details,
indiscretions, bad jokes — and then suddenly the

high ground and the view and the question: which

way do you wish to go now?»

At first sight this is evidently mytholo-
gico-metaphorical territory, the future and
desired book laid out as if it were a

landscape. And it is something like an echo of
Dante's Inferno. The dark forest here is not
only an equivalent of the «selva oscura» of
Dante's opening lines, it is also the pathless
wood of the 13th canto, in which the trees

were once human, for this is a «dark forest
ofauthors». Curiously, these hapless authorities

of the dream cannot see the trees,
that is, they cannot see themselves, since

they themselves are the trees which form
this wood. This is a reversal of the proverb
about those «who cannot see the wood for
the trees». These early writers have, it
seems, all made a similar mistake, of being
unselfconscious. They have sought a system
but disregarded the part played by the self.

Though many have used their own dreams

as evidence, none of them have followed
the devious tracks leading from the waking
self that describes the dream to the desires

it expresses. What Freud followed and the
others had neglected is the form of the
expression, since the only evidence of that
devious connection between sleeper and

conscious self is encoded in the language
of the description.

Five days before the letter to Fliess

which I have just quoted, on 1st August
1899, Freud wrote to his friend of another
landscape, and a real one this time - the

scenery around Berchtesgaden:

«Things are incomparably beautiful here; we take
walks, long and short, and all ofus are very well,

except for my occasional symptoms. I am working on
the completion of the dream book in a large, quiet,
ground-floor room with a view of the mountains. »

Like a quattrocento narrative painting,
these sentences depict the scholar at work
in his beautiful study and through its
windows a view of the mountains, where, at
the same time in the background, we also

see the same figure walking in those
mountains. Here the working and the

walking are connected (as is the dreamed

image to the waking reconstruction of the
dream).

Following our guide out of the
metaphorical dark wood of the book's opening
chapters, we are lead through «a concealed

pass» (the specimen dream). Having read
the letter above, we might even be tempted
to look for its original source in the
landscape near Berchtesgaden, but perhaps it
would be better to restrict the search to
Freud's study. On the wall hangs a print of
Ingres' famous painting «Oedipus and the
Sphinx», showing the narrow path
between overhanging cliffs where the hero
confronts the monster. This is certainly
«ein verdeckter Hohlweg», as Freud called it.
And since the parable of the guided walk
was recuperated from the letter to Fliess for
the opening of chapter 3 of «The Interpretation

of Dreams», the pass not only shows

us the path we have followed so far, it also

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 35



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

serves, in the context of the book as a

whole, as an imagistic hint at what is to
come, namely the first appearance of the

Oedipus complex which we will not reach

until part D of chapter 5.

Returning to the characterisation of his

own early dreams, Freud notes that the

«most marvellous landscapes followed one
another». Each landscape was different,
but each was another expression of the
general desire to travel. But in 1895 they
became rare, for Freud began travelling in
reality. Now strictly speaking, he had
already been travelling for years before 1895

- to England in 1875, to France in 1886
and 1889, many times to Germany and to
various parts of the Austrian Alps for the

summer holidays. However 1895 remained
a key date for him as far as travel was
concerned and for one reason — because that
was the first holiday in Italy. Obviously
real travel meant the Mediterranean
world. In the summer of 1895 he travelled
only to Venice. Rome was to remain the
main object of his Italian desires and he

did not reach it until 1901: there is a series

of dreams in «The Interpretation of Dreams»
related to this still unfulfilled longing for
the Eternal City. But 1895 is also a key
date for other reasons. In later years it was
the date Freud chose as the founding year
of psychoanalysis. It was the year that
Breuer and Freud published the «Studies

on Hysteria» with Freud's seminal chapter
«The Psychotherapy of Hysteria». It was
also the year during which he generated
the unfinished, so-called «Project for a

Scientific Psychology». And as far as the
dreams were concerned, 1895 is the year in
which he dreamt the dream of Irma's
injection, the first dream he analysed to his

own satisfaction: the key specimen that
figures in his landscape metaphor as the
«concealed pass» through which he leads
the reader.

language's inadequacy

Travelling back, then, to the beginning of
travels and the beginning of psychoanalysis,

we return to another, metapsychologi-
cal, dimension to the trope of the
concealed pass, namely as a visual analogy for
the phenomenon of consciousness. Near
the culmination of his chapter on the
«Psychotherapy of Hysteria» in the «Studies on

Travelling

back, to

the beginning

of travels

and the

beginning of

psychoanalysis,

we return

to another,

metapsycho-

logical,

dimension

to the

trope of the

concealed

pass, namely

as a visual

analogy

for the

phenomenon

of conscious¬

ness.

Hysteria» Freud discusses the complexity
of the hysterical symptom:

«If it were possible, after the case had been

completely cleared up, to demonstrate the pathogenic
material to a third person in what we now know is

its complicated and multi-dimensional organization,

we should rightly be asked how a camel like
this got through the eye of the needle. For there is

some justification for speaking of the <defile> of
consciousness.»

Instead of Greek myth, this version of
the mountain pass [«Enge des Bewusstseins»]

hints at the famous Biblical camel

parable. But in common with the Oedipus
story, this parable also carries the
connotations of a paradoxical riddle, a seeming
impossibility. Many of Freud's similes and

analogies seem to be improvised on the

spur of the moment and this is one of the
attractions of his style, but in the case of
this «defile» it recurs in several places. And
on first use here it is self-consciously
introduced:

«For there is some justification for speaking of the

<defile> of consciousness. The term gains meaning
and liveliness for a physician who carries out an
analysis like this. Only a single memory at a time
can enter ego-consciousness. A patient who is occupied

in working through such a memory [a pathogenic

one] sees nothing ofwhat is pushing after it and
forgets what has already pushed its way through....
The whole spatially extended mass of psychogenic
material is in this way drawn through a narrow cleft
and thus arrives in consciousness cut up, as it were,
into pieces or strips.»

And it is important to note that the
casual phrase «as it were» (in German simply
the word «wie») is there to remind us, in
case we forgot, that we are all the time
dealing in analogies, similes, images.

At this point it might be useful to glance
at the role of simile in Freud's theoretical
formulations at this period, since it relates

closely to his, highly significant, embarrassment

about his literary style. He is at this
time self-consciously concerned about his

inability to describe the concepts he has

conjured up. No single image is suitable:
he repeatedly refers to his, or the
language's, inadequacy. Earlier on in the «Studies

on Hysteria», in his theoretical
discourse on the arrangement of pathogenic
memories, having introduced a basic linear
and chronological sequence like «a dossier

kept in good order», he then overlays that
metaphor with a secondary geometrical
pattern. This is where the embarrassment

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

-'..C • jJ/r a

< JKKr« -
- ,t*/

Bi

¦a

(////^

Henn Rousseau, l.e Rêve (Der Traum), 1910. Öl auf Leinwand, 204,5 x 298,5 cm. The Museum of Modern Art, New York, Gift of Nelson A.

RockefeUer. Photo: © 1999 The Museum of Modern Art, New York.

Der Künstler beschrieb sein Thema in einem Brief von 1910: 'Ich schreibe Ihnen in Antwort auf Ihren freundlichen Brief, um zu erklären,
warum das fragliche Sofa ist, wo es ist. Die auf dem Sofa schlafende Frau träumt, dass sie in den Wald gebracht worden ist und den Klängen

aus dem Instrument des Beschwörers lauscht'. (Henri Rousseau an André Dupont, 1. April 1910, in: Roger Shattuck u.a., Henri Rousseau,
New York, 1984).

begins to intrude. Freud elaborates the
description as follows:

«I have described such groupings ofsimilar memories

into collections arranged in linear sequences (like a

file of documents, a packet, etc.) as constituting
<themes>. These themes exhibit a second kind of
arrangement. Each ofthem is — I cannot express it in
any other way — stratified concentrically round the

pathogenic nucleus.»

This explicit unease about style is not
the embarrassment of a novice. Even as a

teenager Freud was a consummate letter
writer and by the mid-1890s he had been

publishing a stream of scientific papers,
translations and reviews for the past
twenty years. What concerns Freud here,
what causes his unease, is uncertainty how
he will be read. He is worried that readers

may take his images too literally, as

descriptions of physical facts. So in this same
convoluted passage, in which he is trying
to conceptualize the devious pathways of

the pathogenic memories leading to hysteria,

Freud introduces layer after layer of
schema. First the straight line of the
chronological sequence, then the concentric
strata of conscious and unconscious
memories, finally the broken and zigzag pathways

of the logical thread. At the end he

admits:

«I am making use here ofa number ofsimiles, all of
which have only a very limited resemblance to my
subject and which, moreover, are incompatible with
one another. I am aware that this is so, and I am in
no danger of over-estimating their value. But my
purpose in using them is to throw light from different

directions on a highly complicated topic which
has never yet been represented. I shall therefore venture

to continue in the following pages to introduce
similies in the same manner, though I know this is

not free from objection.»

Here a discrepancy between the original
and the English translation is worth
mentioning. The English words «topic» and
«represented» lack the force of the German

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 37



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

which is more concrete: «ein höchst

kompliziertes und noch niemals dargestelltes
Denkobjekt von verschiedenen Seiten her

zu veranschaulichen.» The crux is in that
final verb «zu veranschaulichen» and the
hitherto unknown «Denkobjekt». Mental

processes are «thought-objects», but ones
that cannot be visualized in their entirety,
only illuminated from various angles. Still
photographs are inadequate. The best that
can be achieved is the cinematic effect of
travelling, the eye of the mind circling the

representation. No single viewpoint or
simile can capture the whole thing and

subsequent similes will appear incompatible if
we try to visualize the whole thing as a flat
object or even as a three-dimensional structure.

Our movement round the object -
the different viewpoints or analogies - and
the multiplicity of images are part of the

«topic».

«Defile of conciousness»

Metaphorical travelling continues through
the following pages: «Whenever we have

opened a new path ...we may expect him to
advance some distance», «We undertake the

opening of the inner strata, advancing radially

», « We must get hold ofa piece of the

logical thread, by whose guidance alone we

may hope to penetrate to the interior...» etc.
The last of these images shows that we
have entered new mythological territory,
namely the labyrinth.

The description of mental phenomena
results in a confused picture and only logic
can simplify it. But the language of the
description is itself part of the confusion.
And this problem of adequate expression
continues inevitably into the «Interpretation

of Dreams» five years later. In a

subsequent letter to his friend Fliess, of 11

September 1899, Freud speaks regretfully
of his stylistic uncertainties:

« The dream material itself is, I believe, unassailable.

What I dislike about it is the style, which was

quite incapable ofnoble, simple expression and lapsed

into facetious circumlocutions straining after
metaphors. I know that, but the part of me that
knows it and knows how to evaluate it is unfortunately

the part that does not produce.»

This passage betrays a longing for a

scientific description not implicated in the
untidiness of the object. Yet the image of
the «defile of consciousness» through which

Moses is, of

course, doomed

never to enter

the promised

land he glimpses

from afar.

Freud's longing

for Rome,

on the other

hand, was

satisfied
a year and

a half after

the dream

book was

completed.

the unconscious material must pass, cut up
and strung out in single line, had already
shown that this is no longer possible, given
the four-dimensional and unvisualisable
nature of the object.

In the conducted walk that began this

paper, the guide took us to a metaphorical
hilltop and then asked where we wanted to

go from there. This scenario recurs in
another form, in one of Freud's Rome dreams:

«...someone led me to the top of a hill and
showed me Rome half-shrouded in mist; it
was so far away that I was surprised at my
view ofit being so clear. the theme of«the

promised land seen from afar» was obvious

in it.» Moses is, of course, doomed never to
enter the promised land he glimpses from
afar. Freud's longing for Rome, on the
other hand, was satisfied a year and a half
after the dream book was completed.

But the relation between reality and the
life of the mind remains «half-shrouded in
mist.» At the end of the dream book Freud

poses the rhetorical question: «But what of
the practical value of this study...?... Have

not the unconscious impulses brought out by

dreams the importance ofreal forces in mental

life?...» And he responds to his own
queries: «I do notfeel justified in answering
these questions.» The pathways by which
psychical interacted with physical reality
could not be traced in the abandoned 1895

«Psychology for the Neurologist» and Freud
was not going to lose himself on a similarly
futile mission only four years later. The
two spheres remain segregated, as they still
do today, and will be for as long as our
present secular Weltanschauung prevails.
Freud does not attempt to redefine the
borders of the real. This is a philosophical
task and therefore one he would habitually
avoid. So in the last pages of his book he

affirms:

«Whether we are to attribute reality to unconscious

wishes, I cannot say. It must be denied, ofcourse, to

any transitional and intermediate thoughts. If we

look at unconscious wishes reduced to their most

fundamental and truest shape, we shall have to
conclude, no doubt, that psychical reality is a particular
form of existence not to be confused with material
reality. »

Material and psychical reality are separate

domains, and both are differentiated
from the status of the «transitional and
intermediate thoughts» which have no claim
to any type of reality. In one stroke Freud
has, like Shakespeare's Prospero, «buried his

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

staff», for these transitional thoughts are
the very stuff that dreams are made of. Yet
this magisterial dismissal is the grounding
of dream theory. It is the same radical
gesture as that which occurs in the «Psychology

for Neurologists» in 1895 and is

repeated in the «Interpretation of Dreams» -
where consciousness is denied any
independent existence and reduced to a mere

organ of sense. At that theoretical moment
we cross a «concealed pass» into new
territories. This is the moment when space is

transformed into time, when the chaotic
spatial mass of the dream, or experience, is

cut up and paraded in single file, words as

consciousness. On the other side of the

pass everything is reconstruction as

language.

Here, finally, we are presented with
another marvellous landscape, another fantastic

sight of Rome. Not the Rome half-

Jhe best

that can

be achieved

is the

cinematic

effect of

travelling,

the eye

of the mind

circling the

representation.

shrouded in mist, as glimpsed in the
«Interpretation of Dreams» but a new and

even more hallucinatory vision of the
Eternal City. It is found at the beginning
of «Civilization and Its Discontents»,
where Freud is attempting to construct an

analogy for the persistance of memory. He
asks us to imagine Rome as if all its various
historical periods were in existence
simultaneously, from the founding to the
modern city. This is the end of the dreams of
travelling, that is, the end of projecting
our desired constructions as visual images
onto the world. For, as far as theory is
concerned at least, there is no point in spinning

out such phantasies, since they lead

to something unimaginable:

«Our attempt seems to be an idle game. It has only one

justification. It shows us how far we are from mastering
the characteristics ofmental life by representing them in
pictorial terms. »

TITELBILD

Dream Analysis

n4;

Dream Analysis, 1998. Tanistück nach einer Choreographie

von Mark Dendy (USA). Aufführung des Mark Dendy

Dance Theater, New York. Photo: Phyllis Graber Jensen.

Dream Analysis
spielt in der Praxis
eines Psychoanalytikers,

und die
Aufführung dauert eine
Stunde, genau so

lange wie eine
Therapiesitzung. Die
Träume eines jungen

Tänzers werden
verbildlicht, während

der Analytiker,
in der Rolle eines

Narren, sie für das

Publikum auslegt.
Hier ist der Klient

mit seinem Alter Ego, dem russischen
Tänzer Vaslev Nijinsky, zu sehen. In einer
Anspielung auf Tanz, Magie und die
Behandlung von Neurosen zu Zeiten Nijins-
kys schwebt er hier in hypnotischer
Trance. — Das Titelbild sowie die Illustrationen

des Dossiers mit ihren Legenden
wurden dem Katalog der Ausstellung
«Träume 1900-2000. Kunst, Wissenschaft
und das Unbewusste» entnommen, die

vom 23. März bis 11. Juni 2000 im
Historischen Museum der Stadt Wien stattfand.
Der Katalog mit gleichem Titel erschien in
diesem Frühjahr im Prestel-Verlag, München.

Michael Wirth

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 39



DOSSIER

Rüdiger Görner,

geboren 1957 in Rottweil

am Neckar, lebt
seit 1981 in London.

Professor für Neuere

Deutsche Literatur und

Kulturgeschichte an der
Aston University,
Birmingham (bis 1991 an

der University of Surrey),
sowie Direktor des

Institute of Germanic

Studies der University
of London. Schriftsteller
und Kritiker. Jüngste
Buchveröffentlichungen:
• Hölderlins Mittet
(1993). •Goethe. Wissen

und Entsagen aus

Kunst- (1995).
•Grenzgänger. Dichter und

Denker im Dazwischen»

(1996). -Die Kunst des

Absurden- (1996).
• Einheit aus Vielfalt.
Föderalismus als

politische Lebensform'
(1997). •Wortwege.
Zugänge zur spätmodernen
Literatur- (1997).
• Streifzüge durch die

englische Literatur-
(1998). -Mauer, Schatten.

Gerüst. Kulturkritische

Versuche- (1999).
• Nietzsches Kunst.

Annäherung an einen

Denkartisten- (2000).

1 André Breton, Die

Manifeste des Surrealismus.

Deutsch von Ruth

Henry. Reinbek bei Ham¬

burg 1986, S. 17 f.

2 In: Immanuel Kant,
Vorkritische Schriften

bis 1768. Werke in
sechs Bänden, Bd. 1.

Hrsg.v. Wilhelm
Weischedel. 5. A. Darmstadt

1983, S. 968.

3 Ebd., S. 952 ff.

4 Helmut Heissenbüttel,
Georg Christoph Lichten¬

berg als Träumer. In:

Jörg Zimmermann

(Hrsg.), Lichtenberg.
Streifzüge der Phantasie.

Hamburg 1988, S. 11

(S. 11-18).

Lichtenberg oder der Traum (in) der Aufklärung

Dass die allegorisierte Vernunft, wenn sie ins Träumen

gerät, ihre schreckenerregenden Gegenbilder hervorbringen
kann, hat uns Goya unauslöschlich vor Augen geführt.
Dass darüberhinaus eine «schlafende Logik» die Vernunft
um ihren Verstand bringen und Traum und Wirklichkeit
gegeneinander auflösen kann, hat André Breton im
«Ersten Manifest des Surrealismus» (1924) festgestellt1.

Umgekehrt verweist uns
der Mythos darauf, dass es notwendig ist,
auf die bilderreiche Nachtseite unserer
Existenz Licht zu werfen. Deswegen konnte
und musste der Licht- und Künstlergott
Apollo schliesslich auch zum Gott der
Traumdeutung werden. Mit den Mitteln
der Vernunft glaubte die Aufklärung, den
Traum von der unbedingten Erkenntnis
verwirklichen zu können. Solche Erkenntnis

sollte auch, zumindest was Georg Christoph

Lichtenberg anging, dieses schlechte
Gewissen der Aufklärung, wie ich ihn
nennen möchte, Einsichten über das Wesen

des Traumes einschhessen. Lichtenberg

sah bekanntlich die interessantesten
Geschöpfe auf Grenzen angesiedelt, also

im Zwischenbereich von nüchterner
Gewitztheit und Traumzonen, die ihm Lust
und Unbehagen bereiteten.

Aus der Sicht der Aufklärung bedeutete
der Reifeprozess des Menschen, dass er aus
seinen Träumen gerissen werden müsse.
Als Kant 1766 über Swedenborgs Visionen
unter dem Titel «Träume eines Geistersehers»

ausführlich reflektierte, und das

sogar unter Einschaltung einer «Erzählung»,
begann er mit einer Bitte um Nachsicht,
dass er ein so «verachtetes Geschäft, als dieses

ist, Märchen weiter zu bringen»,
überhaupt aufgegriffen habe. Diese «Träume»,
«Visionen» und «Märchen» Swedenborgs,
die Kant dem Metaphysischen zurechnete,
waren für ihn allein deswegen von Interesse,

weil sich durch sie die «Grenzen der
menschlichen Vernunft» bestimmen
liessen2. Den «Traum» wies Kant demnach
implizit dem Bereich der «Unmündigkeit»
zu, die es im Namen rationalistischen
Denkens und Verhaltens zu überwinden
gelte. In methodischer Hinsicht
bemerkenswert ist, dass der «vorkritische» Kant

alle ihm damals zur Verfügung stehenden

sprachlich-gedanklichen Mittel glaubte
einsetzen zu müssen, um diesem
«Schattenreich» und «Paradies der Phantasten»,
dem Verstehen des Phänomens Traum,
nahe zu kommen. So bemühte er seine

analytische Sprache, befleissigte sich aber
eben auch eines bei ihm so ausgeprägt
seltenen narrativen Duktus, um die «ekstatische

Reise eines Schwärmers» und träumenden

«Luftbaumeisters» in ihrer Bedeutung
zu erfassen. Dabei versuchte er zwischen
«Träumern der Vernunft» und «Träumern
der Empfindung» zu unterscheiden. Sogar
das «wachende Träumen» wurde dabei für
ihn zu einem bedenkenswerten Teil der
Wirklichkeit3.

Mit Lichtenberg begegnen wir einem
Aufklärer, der sich seinen Träumen stellte,
wenngleich nur in seinen privaten
Aufzeichnungen. Was er selbst veröffentlicht
hatte, orientierte sich durchaus am
«vernünftigen» Rahmen der «zeitgenössischen

Denkbewegungen»4. Immerhin hielt es

Lichtenberg für möglich, ein «philosophisches

Traumbuch» zu schreiben. Mit der für
ihn typischen Prägnanz erklärte er: «Ich

weiss aus unleugbarer Erfahrung, dass

Träume zu Selbst-Erkenntnis führen. Alle
Empfindung, die von der Vernunft nicht
gedeutet wird, ist stärker.''» In diesen zwei
Sätzen artikulieren sich ein sokratisches
Bewusstsein und gleichsam vor-roman-
tisches Denken. Zum sokratisch-aufklä-
rerischen Prinzip des «Erkenne-dich-selbst»

gehöre, so Lichtenberg, die Einsicht, dass

das Nicht-Gedeutete anhaltendere
Wirkung haben könne als die von der Vernunft
entschlüsselten Zeichen des Daseins.

Träumend glaubte Lichtenberg zu
synthetisieren; er sprach von der «Zusammensetzung

in unserem Kopf liegender Begriffe»

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

Paul Klee, Starker
Traum, 1929.
Gouache auf

Papier, 26x21 cm.

Privatsammlung.
© 1999 Artists
Rights Society

(ARS), New

York/ADAGP,

Paris, VG Bild-

Kunst, Bonn.

<«Ji*«S

fe>

»

«Sä

f¦In ¦

¦¦

^& ZSè1-

wM
m m

SS

S?ÎS
à^Km

im Traum. Ohne Träume, so Lichtenberg
weiter, sei das Leben kein ganzes Leben.

Wichtig dann die folgende Bemerkung:
«Die Träume verlieren sich in unser Wachen

allmählig herein, man kann nicht sagen, wo
das Wachen eines Menschen anfängt. »

Lumpen und Druckerschwärze

Der Traum als Übergang. Wie Lichtenberg
Träume aufgezeichnet hat, zeugt von
ausgeprägtem Übergangsbewusstsein, aber auch

5 Georg Christoph
Lichtenberg, Schriften und

Briefe. Hrsg. v. Franz H.

Mautner. Bd. 1,
Sudelbücher F 679, S. 306.

davon, dass durch das Nachdenken über
die Natur der Träume seine sprachschöpferischen

Fähigkeiten weiter angeregt wurden.

In einem solchen Traum nun sieht er
sich «weit über der Erde» schweben, «einem
verklärten Alten gegenüber», der ihm eine
«bläulich grüne und hier und da ins Graue

spielende Kugel» von einem Zoll Durchmesser

gibt und ihn auffordert, sie zu prüfen.

Der träumende Lichtenberg assoziiert
mit «prüfen» nichts als chemische Analyse;
einer solchen unterzieht er die Kugel denn

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 41



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

auch; er findet nur unbedeutende
Substanzen wie Tonerde, Kalkerde und Kieselerde.

Als der Geist wieder erscheint, stellt
sich heraus, dass die eben vorgenommene
chemische Analyse diesen Erdball en
miniature zerstört hat. Nun erhält er vom
Geist ein Buch mit der ausdrücklichen
Auflage, es chemisch zu untersuchen.
«Wie? sprach ich zu mir selbst, ich soll den

Inhalt eines Buches chemisch untersuchen?
Der Inhalt eines Buches ist ja sein Sinn und
chemische Analyse wäre hier Analyse von
Lumpen und Druckerschwärze.» In
Lichtenbergs Traum ist das jedoch der Augenblick

der wissenschaftskritischen Erkenntnis;

denn jetzt weiss er, dass die Analyse
des kleinen Erdballs fehlgehen musste,
weil auch die Erde, die Natur gleichsam
ein Buch sei, deren Sinn es vor der
analytischen Zerteilung zu erfassen gelte.

Träumend artikulierte Lichtenberg sein

Unbehagen an der Wissenschaft. Aus der

Metaphysik-Kritik, zu der er im Sinne der

Aufklärung eigentlich verpflichtet wäre,
wird Wissenschaftskritik, zumindest die
Kritik an einer Wissenschaft, die sich
ganzheitlichem Erfassen entzieht und sich
mit der Erkenntnis der Phänomene
begnügt und Zusammenhänge meidet.

Für Lichtenberg konnte die Phantasie
einen magischen Ort haben: den Blocksberg.

Zwei seiner traumähnlichen
Aufzeichnungen tragen denn auch die
Überschrift «Dass du auf dem Blocksberge
wärst», wobei schon der Konjunktiv auf
das Irreale hinweist, in dem Träume gedeihen

können. Albrecht Schöne abwandelnd,
könnte man vom Konjunktiv als dem Modus

des intellektuellen Experimentierens
bei Lichtenberg sprechen, eines Versuchern,

bei dem das Ich den Mut aufbringt,
sich seines eigenen Phantasierens zu
bedienen. Gerade in solchem Phantasieren
erweist sich, so hat es den Anschein, die
Authentizität des Menschen.

Auf dem Blocksberg als einer Art
Traumstätte entwickelt sich nun die Phantasie

einer doppelten Existenz, expliziert
an königlich-siamesischen Zwillingen,
woran Lichtenberg eine «tiefsinnige
Untersuchung über den Wert des Doppelten in der
Welt» anschliessen will. Er prägt dafür

sogar ein neues Wort: Das «Zweieinige»6.
Dieses Blocksberg-Gedankenexperiment
sollte dann zu einem humoristischen
Roman im Stile Lawrence Sternes mit dem

Bemerkenswert

ist, dass

Lichtenberg

neben das

Überdenken oder

Überschlafen

einer Sache das

«Beträumen«

stellt und ihm

den gleichen

Stellenwert

einräumt.

6 Man kann darin das

Gegenstück zur herakli-
tischen Formel des

• Einen, in sich selbst
unterschiedenen- sehen

(des en diapheron eau-

ton). Das 'Doppelte-
faszinierte Lichtenberg,
wie auch aus einem

Sudelbuch-Eintrag aus
den Jahren 1789-1793
hervorgeht (J 1119,
a.a.O., S. 429).

7 Vgl. dazu: Gerhard

Neumann, Man muss
mit Ideen experimentieren.

Georg Christoph
Lichtenbergs semiologi-
sche Abenteuer. In:
Neue Zürcher Zeitung
vom 20./21. Februar

1999, S. 49.

Titel «Der doppelte Prinz» ausgeformt
werden. Es blieb aber, wie so oft bei
Lichtenberg, bei diesem Vorhaben7.

Der zweite Blocksberg-Text ist
ausgeformter. Lichtenberg sieht sich, «wie an
einem Luftballon hängend», sanft dem
Nordlicht entgegenschwimmen. «Nach

wenigen Minuten sanken wir aufden kleinen
Brocken nieder, mechanisch sanft, aber für
mich, mit einer Art von elektrischem Stosse

aus dem Boden der Weissagung, der durch
alle Glieder ging. In diesem Augenblicke
war mir der Brocken heilig.»

Lichtenberg nimmt ringsum Freiheitsbäume

wahr, mit den Farben der Französischen

Revolution geschmückt, statt Harz-
Tannen; und unter ihnen tummeln sich
Menschen «an sich», beispielsweise auch

«Lieferanten an sich, die bloss an sich
selbst liefern». Es versteht sich, dass

Lichtenberg dabei an «die Dinge an sich der

neuen Philosophie» denkt und diese

sogleich parodiert.

Lichtenbergs Echo-Ich

In dieser bizarr freien Welt erkennt sich
das träumende Ich nur als «Ich nicht Ich»;
damit ist ein Ich gemeint, das aus dem
Spiegel gefallen ist. Eine Maxime Lichtenbergs,

die den Sinn dieser Formulierung
erhellen kann, lautet: «Dass wir uns im
Traume selbst sehen, kommt vom Spiegel-
Sehen her, bei welchem wir nicht denken,
dass es im Spiegel ist. Es ist aber im Traum die

Vorstellung lebhafter und das Bewusstsein

und Denken geringer.» Hier nun auf dem
Brocken weiss das Ich, dass es sich auch
ausserhalb des Spiegels wiederfinden kann,
aber verwandelt, eben als Nicht-Ich; und
doch ist es auf das träumende Ich bezogen.
Lichtenberg nennt es sein «Echo-Ich».
Schliesslich geht es in diesem Traum um die

Frage, welches Ich zuerst zu sich selbst
zurückfindet. Darüber kann es dann am
Ende keinen Zweifel geben: Es muss das Ich
des Autors sein, des Traumaufzeichners, des

Ideen-Experimentators. Bemerkenswert ist,
dass Lichtenberg neben das Überdenken
oder Überschlafen einer Sache das «Beträumen»

stellt und ihm den gleichen Stellenwert

einräumt. Dichter und Künstler, so

Lichtenberg, seien stets in der Lage gewesen,
wachend ihre Probleme zu «beträumen».

Dass sich dieser eigensinnige Aufklärer
eine Verständigung über Probleme vermit-

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9



DOSSIER TOPOGRAPHIEN DES TRAUMES

tels des Traums überhaupt vorstellen
konnte, machte ihn zu einem Zeitgenossen
der frühen Romantik. Selbst die zumindest

ansatzweise poetische Ausschmük-
kung der Traumaufzeichnung, die später
zu einem Wesensmerkmal der Romantik
werden sollte, fehlt bei Lichtenberg nicht,
wie vor allem der zweite Blocksberg-Text
belegt, dessen bereits zitierter Anfang
noch einmal in Erinnerung gerufen werden

soll: «(...) ich fühle mich weit über alles
erhoben was die Welt Chausseen nennt. Ich
schwamm, wie an einem Luftballon
hängend, sanft dem Nordlicht entgegen». Das

könnte Jean Paul geschrieben haben. Und
doch: Die emotionale Problematik spiegelt
sich bei Lichtenberg nicht in poetischen
Bildern, sondern in skurrilen Begriffs-
Konstruktionen wie «Ich nicht Ich» als

Ausdruck des entfremdeten Ichs oder «Er
nicht Er» als Name eines sich selbst
ungewissen Fremden.

Zwischenstellung im göttlichen
Kosmos

In seinem Aufsatz über Swedenborg hatte
Kant zwischen dem «äusseren und inneren
Gedächtnis des Menschen» unterschieden,
wobei er das «äussere Gedächtnis» als zur
«sichtbaren Welt» gehörig verstand, wogegen

er das «innere Gedächtnis» mit der
Seele und der Geisterwelt in Verbindung
brachte. Auf Lichtenbergs Traumaufzeichnungen

und Aphorismen über das Träumen

übertragen, wäre folgende Deutung
denkbar: Der Traum vermittelt im, paradox

gesagt, Wach-Schlaf zwischen äusserem

und innerem Gedächtnis, zwischen
Aussenwelt und Innenwelt. Träume klären
gleichsam über diejenigen Bilder auf, die
der Denkende in seinem Inneren birgt,
ohne dass er sich ihrer beständig bewusst
wäre.

In Lichtenbergs Träumen überwogen die
Bilder des äusseren Gedächtnisses; es sind
Bilder aus der Erfahrungswelt eines expe-

Ein «gemischtes

Wesen» nannte

Lichtenberg den

Menschen in

seinem letzten

Brief. Als einem

solchen sei dem

Menschen «reine

Erkenntnis»

verwehrt.

Stattdessen halte er

sich an

deutungsbedürftige Bilder,

mit denen die

Religion ihn

versorge und, so

darf man

ergänzen, der

Traum.

8 Vgl. dazu den Artikel
von Albrecht Beutel,
Vom Bilder-Dienst der

Religion. Lichtenbergs
letzter Brief. In: Ebd.,
S. 50.

rimentierenden und Substanzen analysierenden

Wissenschaftlers, der sich
forschend die Welt anzueignen versuchte.
Doch galt diesem Denker eines als

ausgemacht, dass nämlich das Träumen «von der
Natur der Seele aus» eine Materie sei, «die
des grössten Psychologen würdig wäre».

Aus Lichtenbergs Aufzeichnungen über
das Träumen spricht ein Ungenügen an der
reinen und praktischen Vernunft, eher ein
Ahnen als ein Wissen über die Schattenseite

der menschlichen Existenz. Wenn es

denn zutrifft, dass Lichtenberg, Kant
folgend, im Traum einen Zwischenbereich
sah, dem Traum aber anders als Kant eine
zwischen Vernunft und Ahnung, Innen
und Aussen vermittelnde Aufgabe zuwies,
dann entsprach das dem Menschenbild des

Göttinger Experimentaldenkers, das einer
«dichotomischen Anthropologie» (Albrecht
Beutel) verpflichtet war. Der Traum als

Bild-Welt des Dazwischen passte laut
Lichtenberg zum Menschen, gerade weil er
ihm selbst eine Zwischenstellung im
göttlichen Kosmos zugewiesen hatte. «Halb

Affe und halb Engel» und keineswegs
«Krone der Schöpfung», so sah er ihn —

und folglich sich selbst. Ein «gemischtes
Wesen» nannte Lichtenberg den Menschen
in seinem letzten Brief8. Als einem solchen
sei dem Menschen «reine Erkenntnis»
verwehrt. Stattdessen halte er sich an
deutungsbedürftige Bilder, mit denen die

Religion ihn versorge und, so darf man
ergänzen, der Traum.

Aufgabe der Aufklärung sei, wie
Lichtenberg einmal notierte, den Menschen in
«richtigen Begriffen» seine «wesentlichen

Bedürfnisse» zu verdeutlichen. Eines dieser
«Bedürfnisse» war ihm die Wahrung der
«Vertrauens-Geheimnissezwischen Gott und
Seele», wie er in besagtem letzten Brief
formulierte. Im Traum, das konnte er bereitwillig

einräumen, fanden sich zumindest
einige Bilder dieser Seelengeheimnisse.
Aber ihre wirkliche Entschlüsselung erwog
Lichtenberg nicht einmal im Traume.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 9 43


	Dossier : Topographien des Traumes
	Der politische Traum von Marx bis Hitler
	Freud and Jung : from Traumdeutung to Geist
	Der Traum zwischen Psychologie und Literatur
	Der Traum als Widerkehr des Körpers : zum anderen Diskurs im Werk Thomas Bernhards
	Traumdeutung, Travel, Translation
	Titelbild : Dream Analysis
	Lichtenberg oder der Traum (in) der Aufklärung


