
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 80 (2000)

Heft: 7-8

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Mario Andreotti,
Prof. Dr., 1947 in

Glarus geboren, ist
MittelschuUehrer
und Dozent für öffentliche

Vorlesungen für
Sprach- und
Literaturwissenschaft an der

Universität St. Gallen

(HSG). Von seinen
Publikationen sind -Die

Struktur der modernen

Literatur' (20003) und

'Traditionelles und

modernes Drama>

(1996) - beide bei Paul

Haupt/UTB - am

bekanntesten geworden.

Das Ich als Vielheit
Friedrich Nietzsche und die literarische Moderne

Der 25. August 2000 ist der 100. Todestag Friedrich Nietzsches, der wie kein
anderer nicht nur die geistesgeschichtliche Moderne eingeleitet hat, sondern auch

zu einem bedeutenden Anreger der literarischen Moderne geworden ist.

Aaum ein Name wurde im
20. Jahrhundert so sehr missbraucht wie
der Nietzsches. Man denke nur an die
nationalsozialistische Propaganda, die etwa
Nietzsches Idee des Übermenschen, seine
Lehre vom Willen zur Macht im
rassistischen Sinne fehlinterpretiert hat. Doch
anderseits ist uns aus der Geschichte der

neueren Philosophie kaum ein Name so

gegenwärtig wie jener von Nietzsche. Die
meisten der bedeutenden Denker unserer
Zeit — es sei nur an Karl Jaspers und Martin

Heidegger erinnert — haben sich denn
auch mit Nietzsche auseinandergesetzt und
die Vermittlung seines Werks als ihre
wesentliche Aufgabe betrachtet. Neue Editionen,

eine wissenschaftliche Gesamtausgabe,

eine umfangreiche Biographie sind
in den letzten dreissig Jahren entstanden.
Die Diskussion um Nietzsche hat neu
begonnen. Dies vor allem im Raum der
philosophischen Postmoderne, deren
Hauptvertreter, neben Jean-François Lyotard vor
allem Michel Foucault, unmittelbar an
Nietzsche anknüpfend, sich gegen die
Tradition der Aufklärung mit ihrer
Einschätzung der Vernunft als der geschichts-
und fortschrittsbewegenden Kraft wenden.

Ihre Verneinung einer jeden Form
von geschichtlichem Fortschritt, ihr
Postulat vom Ende der Geschichte, ist ganz
wesentlich von Nietzsches Lehre von der

ewigen Wiederkehr, d.h. vom endlosen
Kreislauf des Immer-Gleichen, beeinflusst.

Nietzsche gilt denn auch, letztlich
von seiner Philosophie des Nihilismus her,
als einer der wichtigsten Wegbereiter der

philosophischen Postmoderne.
Das alles ist uns heute längst bekannt.

Weniger bekannt geworden, ja weniger ins

Bewusstsein unserer Epoche getreten ist
Nietzsches überragende Bedeutung für die

Entstehung einer literarischen Moderne
kurz nach 1900. Zwar wurde Nietzsches

unmittelbarer Einfluss auf den literarischen

Expressionismus, etwa auf dessen

Idee der «Ichdissoziation», aber auch des

«neuen» Menschen, schon früh erkannt.
Doch seine ideologiekritische Auflösung
des traditionellen Subjektbegriffs, seine

Kritik an der für das abendländische Denken

typischen Anthropozentrik, die
zusammen mit seiner Sprachkritik ohne
Zweifel zum Ausgangspunkt der ersten
Montagetexte etwa eines Döblin, Kafka
und Carl Einstein wird, ist von der
literarischen Öffentlichkeit bis heute nur
bedingt zur Kenntnis genommen worden.
Dies mag unter anderem mit Nietzsches

Lehre vom Übermenschen zusammenhängen,

die, wie eingangs bereits gesagt, so

viele Missverständnisse ausgelöst hat. Dass

sich diese Lehre letztlich nur vor dem
Hintergrund der Dialektik von Ichauflösung
und Icherneuerung verstehen lässt, wurde
dabei wenig beachtet.

Ichabbau im 19. Jahrhundert

In der Literaturgeschichtsschreibung hat
man mit Recht immer wieder auf die

allgemeine geistige und künstlerische
Krisensituation im Übergang vom 19. zum 20.
Jahrhundert, also der Jahrhundertwende
hingewiesen. Hinter dieser Krisensituation

verbirgt sich ein epochaler Vorgang:
die Krise des abendländischen Subjekts.
Sie setzt noch in der ersten Hälfte des 19.

Jahrhunderts mit Sören Kierkegaards
Erlebnis der menschlichen Selbstentfrem-

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8



KULTUR FRIEDRICH NIETZSCHE

dung ein und hat ihren Vorläufer in jenem
nach 1850 beginnenden Prozess, der sich

metaphorisch als Ichabbau bezeichnen
lässt. Ausschlaggebend für diesen Prozess

dürften unter anderem die Expansion der
Naturwissenschaften und die damit
verbundene Industrialisierung sein. Die
Naturwissenschaften beginnen von zwei Seiten

her, die Zentralstellung des menschlichen

Subjekts, an die Kant, Fichte und
Hegel noch, fraglos geglaubt hatten, zu pro-
blematisieren. Zum einen unterwerfen sie
das beobachtende Subjekt völlig dem
Objekt, um die reinen, objektiven Gesetze der

Erscheinungen sichtbar zu machen. Und
zum andern verneinen sie das angebliche
Schöpfungsvorrecht des Menschen, indem
etwa die Biologie, unter dem bestimmenden

Einfluss von Charles Darwin, den
Menschen auf die Abstammung aus dem
Tierreich und auf die Unvertilgbarkeit seiner

animalischen Natur verweist.
Die Industrialisierung ihrerseits führt

zu einer Übermacht der materiell-ökonomischen

Verhältnisse, so dass die sozio-
ökonomische Basis zunehmend als eine
Art Kollektivkraft erscheint, welche die
existentielle Situation, ja das ganze «Wesen»

des Menschen bestimmt. Karl Marx
beispielsweise sieht den Menschen nicht
mehr als «feste», in sich ruhende Grösse,
sondern als ein sich dauernd wandelndes,
radikal in die Geschichte, in den Strom der
Zeit hineingenommenes Wesen. Die
Vorstellung von menschlicher Individualität
und Identität im Sinne des deutschen
Idealismus, wie ihn vor allem Kant, Fichte und
Hegel vertreten haben, ist damit preisgegeben.

An ihre Stelle tritt die Auffassung, der
Mensch sei blosser Repräsentant
gesellschaftlicher Kräfte, sei ein Kollektivwesen.

Nietzsches Subjektkritik als
epochaler Vorgang

Von da aus ist der Weg zur eigentlichen
Subjektkritik, wie sie Friedrich Nietzsche

gegen Ende des 19. Jahrhunderts formuliert

hat, nicht mehr weit. Nietzsche durchschaut

das menschliche Subjekt - das ist
neu an seinem Denken — als etwas bloss
Gesetztes; dadurch wird für ihn die
überkommene Stellung des Menschen an sich

fraglich. Im Aphorismus «Hinfall der
kosmologischen Werte» aus dem Jahre 1886
schreibt Nietzsche dazu:

Brief aus Rapallo an

Peter Gast, 1. Februar

1883, in dem Nietzsche
den Beginn seiner
Arbeit an »Also sprach
Zarathustra' mitteilt.

«Das Gefühl der Wertlosigkeit wurde
erzielt, als man begriff, dass weder mit dem

Begriff <Zweck> noch mit dem Begriff <Einheit)

noch mit dem Begriff <Wahrheit> der
Gesamtcharakter des Daseins interpretiert
werden darf. Es wird nichts damit erzielt
und erreicht; es fehlt die übergreifende Einheit

in der Vielheit des Geschehens.

Alle Werte, mit denen wir bis jetzt die
Welt zuerst uns schätzbar zu machen gesucht
haben alle diese Werte sind, psychologisch

nachgerechnet, Resultate bestimmter
Perspektiven der Nützlichkeit zur
Aufrechterhaltung und Steigerung menschlicher

Herrschafts-Gebilde: und nurfälschlich
projiziert in das Wesen der Dinge. Es ist immer

"tt«*,,

fi fil», »j y yj ^„^ Q £p
¦j **fcj yt **"^~ ï<*«6t - fi fiuJtfl /if

Ac^fcfa vwJk. a>J £zf Lrfr f*fa/c*»

/î(S" JftrtA ^Ctfftfattffa,

(un 4«y fa ûec« JD 4»*//***
V)4h

EL:

y 14 U ' wh,** JfniL (*t* wf >*< ***« vc*m*ty,

Si me. <Mw*-/n?w» — **h ]i*ÙI ^ m>*W it/
WÎj tu r\) ^iyJCuw) ïwftn /U ]/hA> f+lJiti+t

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8 43



KULTUR FRIEDRICH NIETZSCHE

noch die hyperbolische Naivität des

Menschen: sich selbst als Sinn und Wertmass der

Dinge anzusetzen. »

Nach der traditionellen, werthaften
Weltauffassung, wie sie vor allem vom
deutschen Idealismus vertreten wurde, kommt
den Dingen, aber auch allem Geschehen a

priori ein Sinn zu. Nietzsche hält diese

Auffassung für fragwürdig, und zwar insofern,

als es sich beim angeblichen Sinn der
Welt um reine Projektionen des Menschen
handle. Die Welt selber besitze keinen
Sinn, fehle doch «die übergreifende Einheit
in der Vielheit des Geschehens». Damit
entlarvt Nietzsche den alten Glauben an eine
Wirklichkeit, in der Empirisches und
Ideelles, Einzelnes und Allgemeines zu
einer Totalität verbunden sind, als blosse

Fiktion. An dessen Stelle tritt bei ihm
die Erfahrung einer auseinanderfallenden,
sich in isolierte Sphären auflösenden
Wirklichkeit. In meinem Buch «Die
Struktur der modernen Literatur» habe ich
diese Erfahrung als « Wirklichkeitsauflösung
oder Wirklichkeitsdissoziation» bezeichnet.

Zum Ausgangspunkt des künftigen
Denkens wird für Nietzsche die Auflösung
des traditionellen Subjektbegriffs. Nietzsche

umschreibt sie in seinem «Nachlass der

Achtzigerjahre» folgendermassen:
«Die Annahme des einen Subjekts ist

vielleicht nicht notwendig; vielleicht ist es

ebensogut erlaubt, eine Vielheit von Subjekten

anzunehmen, deren Zusammenspiel und
Kampfunserem Denken und überhaupt
unserem Bewusstsein zugrunde liegt Meine
Hypothesen: Das Subjekt als Vielheit.»

Das Subjekt, jene Kategorie, die für Kant
und Hegel eine mit sich identische, harmonische

Totalität war, wird von Nietzsche als

«Vielheit», d.h. als zusammengesetzt, als

dissoziiert erfahren. Die uralte Vorstellung
vom festen Subjekt weicht damit der Idee

von der Dissoziation, der Auflösung des Ich.
Ich habe diese Idee im Buch «Die Struktur
der modernen Literatur» mit einem Begriff
aus der Expressionismusforschung
«Ichdissoziation» oder «Ichauflösung» genannt; an
die Stelle des festen Ich tritt jetzt das

dissoziierte Ich, das eine in sich gespaltene, ständig

wechselnde Grösse meint.

Freue/ als Vollender Nietzsches

Die Subjektkritik als epochale Herausforderung

Nietzsches wird zu Beginn des 20.

Jahrhunderts durch Sigmund Freud
weitergeführt und durch eine genauere
Untersuchung der Triebnatur des Menschen
fundiert. Freud geht von einer bestimmten
Beschaffenheit des menschlichen Innenlebens,

nämlich von der prinzipiellen
Dichotomie von Bewusstem und Unbe-
wusstem aus, die er später zur dreiteiligen
Struktur von Es, Ich und Über-Ich, einer
Art Kontrollinstanz des Ich, erweitert.
Dem Unbewussten kommt hierbei die
zentrale Rolle zu, hat doch nach Freud das

menschliche Handeln in ihm und nicht so
sehr in bewussten Absichten seinen

Ursprung. Wissenschaftsgeschichtlich
bedeutet das die Ablehnung der traditionellen,

individualistischen Psychologie aus
der Position der Freudschen Psychoanalyse.

Das Subjekt als Vielheit — dieser durch
Freud gewissermassen bestätigte Satz
Nietzsches bildet den Ausgangspunkt für
eine, von der bürgerlichen Erzähltradition
aus gesehen, veränderte Gestaltung der
menschlichen Figur, wie sie von einzelnen
Autoren, allen voran von Döblin, Kafka
und Carl Einstein, schon kurz nach 1900
versucht wird. Hier, in dieser neuartigen
Figurengestaltung wurzelt denn letztlich
auch der Montagestil der «grossen»
modernen Romane seit Marcel Proust, Dos
Passos, James Joyce, Döblin und Kafka und
nicht so sehr in der Technik des Films, wie
immer wieder behauptet worden ist.

Der Wandel der literarischen Figur

Es ist eine uralte, bis zu Aristoteles
zurückreichende Streitfrage der Poetik, ob
in literarischen Texten die Figur oder die

Handlung die entscheidende narrative
Grösse sei. Im Verlaufe der deutschen
Literaturgeschichte wurde diese Frage
unterschiedlich beantwortet. Während in den
älteren Literaturepochen bis zum Ende des

Barock das Schwergewicht der Aussage
eindeutig auf der Handlung lag, setzte sich
im 18./19. Jahrhundert die Auffassung
durch, die Handlung diene bloss als

Demonstrationsfeld für den Charakter der

Figuren, vor allem für den des Helden. Diese

Unterordnung der Handlung unter den
Charakter, den die bürgerliche Literaturtheorie

seit Lessings «Hamburgischer
Dramaturgie» konsequent fordert, führt zu
einem Figurentyp, der durch psychologi-

ln der

neuartigen

Figurengestaltung

wurzelt

letztlich auch

der Montagestil

der «grossen»

modernen

Romane seit

Marcel Proust,

Dos Passos,

James Joyce,

Döblin und

Kafka und

nicht so sehr

in der

Technik des

Films, wie

immer wieder

behauptet

worden ist.

44 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8



KULTUR FRIEDRICH NIETZSCHE

Die ganze

Ich-Problematik,

die in der

Romantik

aufbricht, findet

ihren ersten

Höhepunkt

bei Friedrich

Nietzsche,

der sich in

seiner

fundamentalen

Subjektkritik

mit den

geistigen

Grundlagen des

Bürgertums

auseinandersetzt

und axiomatische

Vorstellungen,

wie die eines

festen Ich,

preisgibt.

sehe Kohärenz bestimmt ist. Bertolt Brecht
hat ihn in seinen theoretischen Schriften
als «fixierten Charakter» bezeichnet. Nach
Brecht ist er Ausdruck eines bestimmten,
bürgerlichen Menschenbildes. Er formalisiert

den Glauben an die Individualität, an
die personale Einheit, die Identität des

Menschen. Ihm eignet daher auch die

Möglichkeit der Entwicklung als einem
allmählichen Wachsen und Reifen, so dass

sich sein fester Kern im Verlauf der Handlung

herausschält. Individualität, Identität
und Entwicklung bilden in diesem Sinne
die drei grundlegenden Kriterien, welche
die Struktur der Figuren im bürgerlichen
Roman und Theater definieren.

Nun finden sich aber schon in der
Literatur des 19. Jahrhunderts Anzeichen
dafür, dass die Identität etwa der erzählten
Figur fragwürdig wird. Solche Anzeichen
sind besonders in der Romantik feststellbar.

Was ist beispielsweise die romantische
Ironie, die Friedrich Schlegel als eine Form
der Verfremdung begreift, letztlich anderes

als das Eingeständnis, dass die Identität,

die Festigkeit der Figur für die
Romantiker zum Problem geworden ist.
Ähnlich verhält es sich mit den
zahlreichen Doppelgängergestalten, in denen
sich bei einer Reihe romantischer Autoren,
allen voran bei E. TA. Hoffmann, die Sorge
um die eigene Identität ausdrückt.

Diese ganze Ich-Problematik, die in der
Romantik aufbricht, findet ihren ersten
Höhepunkt, wie schon früher gesagt, bei
Friedrich Nietzsche, der sich in seiner
fundamentalen Subjektkritik mit den geistigen

Grundlagen des Bürgertums auseinandersetzt

und axiomatische Vorstellungen,
wie die eines festen Ich, preisgibt. Von
seiner Subjektkritik aus betrachtet Nietzsche
in dem 1878 veröffentlichten Aphorismus
«Geschaffene Menschen» erstmals auch die

Figurengestaltung in der Dichtung:
«Wenn man sagt, der Dramatiker (undder

Künstler überhaupt) schaffe wirklich
Charaktere, so ist dies eine schöne Täuschung
und Übertreibung In der Tat verstehen

wir von einem wirklichen lebendigen Menschen

nicht viel undgeneralisieren sehr

oberflächlich, wenn wir ihm diesen und jenen
Charakter zuschreiben: dieser unserer sehr
unvollkommenen Stellung zum Menschen
entspricht nun der Dichter, indem er ebenso

oberflächliche Entwürfe zu Menschen macht
als unsere Erkenntnis der Menschen ober¬

flächlich ist. Es ist viel Blendwerk bei diesen

geschaffenen Charakteren der Künstler
Gar wenn man sagt, der Charakter des

gewöhnlichen lebendigen Menschen
widerspreche sich häufig, der vom Dramatiker
geschaffene sei das Urbild, welches der Natur
vorgeschwebt habe, so ist dies ganz falsch.»

Nietzsches Kritik berührt ein Zweifaches:

Zum einen wendet sie sich gegen den
herkömmlichen Charakterbegriff, d.h.
gegen die Vorstellung, man könne jedem
Menschen einen ganz bestimmten, einmaligen

Charakter zuschreiben. Zum andern
betrifft sie den Künstler, der in seinen
Werken solch feste Charaktere schafft. Für
Nietzsche hängt die Idee des festen
Charakters mit einem Menschenbild zusammen,

das der Lebenswirklichkeit nicht
entspricht. Von der modernen Erfahrung der
Ichauflösung her lässt sich diese Idee als

falsche Harmonisierung der Lebenswirklichkeit

auffassen.
Doch der zitierte Aphorismus enthält

noch einen weiteren Aspekt. Wenn Nietzsche

die Vorstellung kritisiert, «der vom
Dramatiker geschaffene Charakter sei das

Urbild, welches der Natur vorgeschwebt
habe», so wendet er sich wohl als Erster

gegen eine Figurengestaltung in der Dichtung,

die durch die Idee eines
Urphänomenalen, eines Ewig-Menschlichen
bestimmt ist. Bertolt Brecht hat rund sechzig
Jahre später in seinem Essay «Betrachtung
der Kunst und Kunst der Betrachtung»
diese Art der Figurengestaltung für die

gesamte traditionelle Kunst, für den
bürgerlichen Roman und das Drama, als

typisch definiert. Brecht schreibt im besagten

Essay:
«Man muss wissen, dass die Künstler lange

Zeit ihre Aufgabe darin sahen, das (Wesentliche),

<Ewige>, <Endgültige>, kurz, (die Seele>

ihrer Modelle zu gestalten. Ihre Vorstellung
war die: Jeder Mensch hat einen ganz
bestimmten Charakter, den er mit aufdie Welt

bringt und den man beim Kind schon
beobachten kann. Dieser Charakter kann sich
entwickeln, das heisst, er wird sozusagen immer
bestimmter, je älter der Mensch wird
Der Künstler muss nun diesen Grundzug,
dieses entscheidende Merkmal des Individuums

herausarbeiten, alle andern Züge diesem

einen Zug unterordnen und den Widerspruch
verschiedener Züge bei ein und demselben

Menschen ausmerzen, so dass eine klare
Harmonie entsteht, die der Kopfselber in Wirk-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8 45



KULTUR FRIEDRICH NIETZSCHE

lichkeit nicht bieten mag, die aber das

Kunstwerk, die künstlerische Abbildung
bietet. »

Die Ähnlichkeit von Brechts Aussage mit
der Nietzsches ist frappant. Zwar argumentiert

Brecht als Marxist, wenn er die
Gestaltung der festen Figuren in der traditionellen

Kunst kritisch anmerkt, zunächst
einmal vom Standpunkt des dialektischen
Materialismus aus, nach dem Entwicklung,

Fortschritt, Veränderung nur durch
die Widersprüche, die den «Dingen»
innewohnen, durch den «Kampf der
Gegensätze» möglich sind. Doch Brechts Kritik

am «festen Charakter» der traditionellen

Figuren, seine Forderung nach
dialektisch gestalteten Figuren gründet
tiefer, reicht weiter als eine «bloss» marxistisch

verstandene Dialektik. Sie hängt mit
einem grundsätzlich neuen Denken
zusammen, mit der Überwindung jener seit
Descartes und Kant vorherrschenden
Fiktion, der Mensch sei ein festes, in sich

geschlossenes Wesen. Darin verbindet sie

sich mit den kritischen Ansätzen von
Autoren wie Döblin, Kafka, Carl Einstein

u.a., die schon kurz nach der Jahrhundertwende

begonnen haben, ihre literarischen
Figuren von gegensätzlichen Grund- und
Gesamthaltungen her aufzubauen und sie

so gewissermassen zu entindividualisieren,
zu entpersönlichen. All diese Autoren, und
mit ihnen eben auch Brecht, beziehen sich
dabei direkt oder indirekt auf einen in der
abendländischen Geistesgeschichte noch

vor 1900 einsetzenden epochalen Vorgang:
auf die Krise des menschlichen Subjekts,
wie sie in Nietzsches berühmter Hypothese
vom Ich als Vielheit der Kräfte ihren
prägenden Ausdruck fand.

Nietzsche und der moderne
Montagestil

In der avantgardistischen Literatur des 20.
und wohl auch des 21. Jahrhunderts spielt
der Montagebegriff eine zentrale Rolle. Er

stammt, wie hinlänglich bekannt ist, aus
dem technischen Bereich und fand
zunächst für Kunstarten Anwendung, die
mit Apparaten hergestellt werden: für Foto
und Film. Dabei entwickelte der Film seit
seinen Anfängen im ersten Viertel unseres
Jahrhunderts, also seit der Stummfilmzeit
— man denke an die Regisseure Griffith

Gerade von

Döblins Werk

aus wird

einsichtig,
dass ein

Montagebegriff,

der sich

ausschliesslich

aus der

Filmkunst

herleitet, der

also Nietzsches,

aber auch

Freuds

Subjektkritik

unberücksichtigt

lässt,

entschieden

zu kurz greift.

Mario Andreotti, Die

Struktur der modernen

Literatur. Neue Wege

in der Textanalyse.
Einführung. Erzählprosa
und Lyrik. 3., vollständig

überarbeitete und

stark erweiterte
Auflage, UTB für Wissenschaft

1127, Verlag
Paul Haupt, Bern,

Stuttgart, Wien 2000.

und Eisenstein - verschiedene Möglichkeiten
der Montage.

In der Literaturtheorie besteht heute

weitgehend die Ansicht, die moderne Mon-
tó^dichtung, wie sie kurz nach der
Jahrhundertwende eingesetzt hat, sei unmittelbar

vom Film beeinflusst worden. Entsprechend

wird dann unter «Montage» meist
die Übertragung filmischer Techniken, wie
Blende, Schnitt, Kameraschwenk usw., auf
literarische Texte verstanden. Daher spricht
man auch in der Dichtung, ähnlich wie im
Film, von einer Montagetechnik. Darunter
versteht man in der Folge das Verfahren, in
einem literarischen Text verschiedene
Wirklichkeitsebenen ohne jede erzählerische

Vermittlung zusammenzufügen.
Diese gängige Verwendungsweise des

Montagebegriffs, häufig auch als

«Textmontage» bezeichnet, bildet aber nur eine
der beiden grundsätzlichen Möglichkeiten
in modernen Montagetexten. Die andere

Möglichkeit, die für die Moderne weit
folgenreicher wurde, ist die Montage der
literarischen Figur, betrifft also den Bereich
der Figurengestaltung. Sie meint konkret
die Auflösung der strukturellen Einheit der

Figur. Als solche stellt sie ein Spezifikum
wirklich moderner'Texte dar, wurzelt sie in
einer radikalen Ideologiekritik, genauer
gesagt, in der Kritik am bürgerlichen
Persönlichkeitsbegriff, an dem seit der Klassik
geltenden Ideal eines mit sich und der
Welt harmonisch vermittelten Menschen.
Es handelt sich um eine Kritik, die ihre
Wurzeln letztlich in Nietzsches These von
der Vielheit des Ich hat. Das erkannte
wohl als Erster Alfred Döblin, wenn er
schon in seinem Frühwerk, in den
philosophischen Essays auf Nietzsches Subjektkritik

unmittelbar Bezug nehmend, die Figuren,

etwa einen Wang-lun im gleichnamigen

Roman, montageartig umzugestalten
versuchte. Gerade von Döblins Werk aus
wird einsichtig, dass ein Montagebegriff,
der sich - wie heute noch üblich —

ausschliesslich aus der Filmkunst herleitet,
der also Nietzsches, aber auch Freuds

Subjektkritik unberücksichtigt lässt, entschieden

zu kurz greift. Zu dieser für das

Verständnis des modernen Montageromans,
ja der literarischen Moderne überhaupt
zentralen Einsicht müsste sich die
Literaturkritik - hundert Jahre nach dem Tode
Nietzsches — endlich durchringen.

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8



KULTUR FRIEDRICH NIETZSCHE

Klaus Hübner,

geboren 1953 in Landshut,

Dr. phil., lebt als
freiberuflicher Publizist
und Redakteur der

Zeitschrift «Fachdienst
Germanistik' in
München.

Sieben Sommer in Sils-Maria
Bernhard Setzwein wagt sich an Nietzsche -und gewinnt

Bernhard Setzwein,
Nicht kalt genug.

Roman, Haymon Verlag,
Innsbruck 2000.

Lin knallroter Regen- oder
vielmehr Sonnenschirm auf grauweissem
und dunkelblauem Hintergrund, darüber
der Buchtitel «Nicht kalt genug» und der
Name des Autors — so sieht das Cover
eines schmalen Buches aus, das sich als

«Roman» ankündigt und über Friedrich
Nietzsches sieben Sommeraufenthalte in
Sils-Maria zwischen 1881 und 1888 zu
handeln verspricht. Wenn sich ein Literat
dieses Thema vornimmt und sein Verlag
im Nietzscheani 2000 gar nicht anders

kann, als sein Buch als Nietzsche-Roman

anzukündigen, dann wird der Autor wissen:

Sein Werk wird zunächst einmal
Nietzsche- oder Engadin-Fans anziehen,
die von dem nicht eben neuen Thema
nicht wegkommen. Und sicher werden
nicht alle Sils-Maria-Experten begeistert
sein. Aber ist es ein Buch nur für solche
Leser? Natürlich nicht. Denn, so meint
Thomas Mann 1947, «nach einer Gestalt,

faszinierender als die des Einsiedlers von
Sils-Maria, sieht man sich in aller
Weltliteratur und Geistesgeschichte vergebens

um».
Nun denn! Doch ein Nietzsche-Roman

ausgerechnet in einem Jahr, in dem die
Nietzsche-l^tterztur lawinenartig anschwellen
wird? Da darf man skeptisch sein. Und ein
Roman ist es ja eigentlich auch nicht. Bernhard

Setzwein, der ziemlich genau in der

Mitte zwischen Prag und München lebt und
mehr als die Hälfte seines 40jährigen Lebens

literarisch tätig ist, hat eine fulminante
längere Erzählung verfasst, die seine von Buch

zu Buch grösser werdende Lesergemeinde
zuerst einmal durch ihre Erzählökonomie
überrascht. Denn noch nie hat Setzwein derart

leserfreundlich geschrieben, in knapper,
immer einleuchtender filmdramaturgischer
Schlaglicht-Prosa, wie geschaffen für die
kleine Lektüre zwischendurch oder für den
Blick ins Buch kurz vor dem Einschlafen.
Kein Wort zu viel, keines zu wenig. Doch
Vorsicht! Es kann durchaus sein, dass sich
das Einschlafen verzögert, weil man tief in
die Welt dieses Textes eintaucht und durch
sieben Kapitel und 55 Abschnitte hindurch

nicht aufhören kann mit der Lektüre - bis
die letzten drei Worte des Epilogs erreicht
sind: «... nicht kalt genug».

Rauchwurst aus Naumburg

Nietzsche also unter dem Maloja-Pass. Da
trifft der die Einsamkeit suchende, fast
blinde und im Grunde ganz und gar
reiseunfähige Philosoph, mehr oder minder
zufällig, mit der fünfspännigen Postkutsche

in Sils-Maria ein, «eine Art Ende der
Welt», wie Nietzsche selbst einmal schreibt
(Sämtl. Briefe 6, Nr. 429, S. 389). «Jenseitig,

fast schon jenseitig, murmelte er, die
Matten und Geröllfelder und die schneebedeckten

Gipfel vor Augen. » Er sucht ein
einfaches Zimmer, ja gar eine abgeschiedene
Berghöhle für einen intellektuellen Maulwurf

mit gigantischer Schreibwut, und er
findet das Haus des Kolonialwarenhändlers

Gian Durisch. Warum das hintere
Zimmer, das schlichteste und dunkelste,
in dem normalerweise Durischs Sohn
Robert haust? «Nur das Denken, das aus
der allereinfachsten Existenz kommt,
verdient überhaupt ein solches genannt zu
werden.» Dem Durisch ist das egal, Hauptsache,

der Professor zahlt pünktlich.
Kränklich ist er, die Kopfschmerzen sind
oft fürchterlich, und doch: «Hier zeigt sich,
ob einer eine starke Natur ist.» Oder, anders

gesagt, ob einer «kaltgenug» ist für die
unbarmherzige Philosophie, die in unbedingter

kraftvoller Bewegung durchdacht und
in vielgestaltiger, immer mehr zum
Aphorismus tendierender Form niedergeschrieben

werden muss. Natürlich ist der Professor

«nicht kalt genug», «ihn traf alles ins
Mark, die Bosheiten wie die Schönheiten,
das konnte sich nur niemand vorstellen»,
und natürlich ist dies, weit über Nietzsche

hinaus, eines der Hauptthemen des
Buches: der tiefe Abgrund zwischen Leben
und Werk, zwischen dem hypersensiblen
schwächlichen Professor und dem in
seinen Schriften propagierten vitalen
Übermenschen, zwischen der armseligen exi-
stenziellen Wirklichkeit und den bis anhin

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8 47



KULTUR FRIEDRICH NIETZSCHE

ungeahnten geistigen Höhenflügen.
Hingezogen fühlt sich Setzweins Protagonist
zu Adrienne, der kleinen und leider oft
auch kranken Tochter des Hauses, der er
sich öffnet, wie es ein «Fertiggeborener»
ohne Kontakt zu Kindern eben kann, und
die ihn nicht versteht und dennoch mag -
Adrienne, die auf ihre Art eine fragile
Brücke zwischen Leben und Werk des
Professors bildet, das Kind, das mit dem Genie

die Thüringer Rauchwurst teilt, die

von der verhassten Naumburger Familie
kommt und beiden vorzüglich mundet.

Der deutsche Professor, rastlos Papiere
vollschreibend, mit den Dorfbewohnern
durchaus respektvoll redend, zum Silser
See und der später berühmten Halbinsel
Chaste spazierend, bei jedem Wetter übrigens

mit Schirm — er wird mit Liebe und
Genauigkeit geschildert, und er wird dem
Leser von Sommer zu Sommer sympathischer,

was Stimmungen wie Melancholie
und Traurigkeit ja nicht ausschliesst, die
Setzwein meisterlich zu evozieren vermag.
Immer wieder frappieren die
Widersprüche, immer wieder öffnet sich die
Kluft — ohne dass jedoch das objektiv oft
Komische gewollt komisch geschildert
würde, ohne dass das Geheimnis, das dieser

Mann verkörpert, durch allzu ironische
Erzähler-Anspielungen ridikülisiert würde.
«Siehst du, Fritz, sagte sich der Professor,

was uns nicht umbringt, macht uns nur
stark. Er musste wieder weinen. Lächerlich,
dass er immer weinen musste, sagte er sich.»
Auch den Silser Honoratioren bleiben
manche Widersprüche nicht unverborgen,
und der Pastor wundert sich: «Nur kein
Mitleid. Das Schwache muss zugrunde
gehen. Mit seiner leisen Stimme sagte er das,

fast freundlich. Sie wissen ja, ein wie leiser
undfreundlicher Mensch er im Grunde ist.»

In Nietzsches drittem Silser Sommer
besucht ihn der junge Philosophiedozent
Heinrich von Stein, und ihm erklärt der
Professor, dass man nur weit oben im
Gebirge dazu fähig sei, «etwas wirklich zu
Ende zu denken», nicht in St. Moritz und
auch nicht auf den Höhen des Bayerwaldes,

den Nietzsche in seiner Jugend mit
dem Studienfreund Rohde durchwanderte
und den übrigens der Wald-Bewohner
Bernhard Setzwein mehrfach poetisch
porträtiert hat. «Auch der Bayerwald erst
recht der Bayerwald: nicht kalt genug! Es

muss ganz klar und kalt sein für mein Den-

Eines der

Hauptthemen

des Buches:

der tiefe

Abgrund

zwischen dem

hypersensiblen

schwächlichen

Professor

und dem

in seinen

Schriften

propagierten

vitalen

Übermenschen.

ken. Wo andere sich längst erkälten, fange
ich an zu begreifen.» Und dass die Denkenden,

so meint der Professor weiter, zuvörderst

darüber nachdenken sollten, wo sie

sich eigentlich aufhalten und was sie zu
sich nehmen, und dass man oben in Sils-
Maria Flügel bekomme wie ein Adler und
sich Neues zu denken getraue — Neues, das

die Menschen-Ameisen unten im Tal oft
nicht verstünden: «Man nimmt meine

Moralzertrümmerung als Rechtfertigungfür ein

zügelloses Leben. Ein Ausleben! Nichts liegt
mir ferner. Im Gegenteil: ganz und gar ge-
zügelt sollten wir leben. Wasser statt Kaffee.»

Fisch unter Eis

Fast nirgendwo sei es «kaltgenug», und fast
niemand sei «kalt genug» für die grossen
denkerischen Aufgaben der Zeit — doch als

einmal die kleine Adrienne im Fieber liegt
und dem mitleidenden Professor seine

Zeit als Sanitäter im deutsch-französischen

Krieg von 1870/71 und seine
schrecklichen Erlebnisse in der Schlacht
bei Wörth durch den Kopf gehen, da

schaudert es ihn plötzlich: «Wie konnte er

nur jemals aufden Gedanken kommen, alles

Schwache, aus sich selbst heraus nicht mehr

zum Leben Taugliche müsse aus der Welt

geschafft werden? Warum musste es so

ungeheuer grausam in ihm denken? Manchmal

sogar zu grausam für ihn selbst, wenn er es

wirklich zu Ende dachte... .» Überhaupt
nehmen die Erinnerungen, Träume und
Gesichte des Professors von Jahr zu Jahr
ähnlich zu wie seine Weltfremdheit, seine
Menschenscheu - und sein Bekanntheits-
grad in der Öffentlichkeit. Der «Berner
Bund», in dem Josef Victor Widmann
Nietzsches Schrift «Jenseits von Gut und
Böse» bespricht und in ihr Dynamit
verborgen sieht, wird auch in Sils-Maria gelesen

und gibt, Nietzsche selbst hat es seinerzeit

«in Aller Augen» gelesen (Sämtl. Briefe
8, Nr. 869, S. 102), Anlass zu
argwöhnischem Stammtischgerede. Auch im Hotel

«Alpenrose» tuschelt man über den

merkwürdigen Mann, dessen Stimmungen
sich so rasch ändern können wie das Ge-

birgswetter. Mit der Bündner Historikerin,
Schriftstellerin und Frauenrechtlerin Meta
von Salis, einer regelmässigen Besucherin,
in deren Nähe sich der Professor durchaus
wohl fühlt, rudert er auf den See hinaus
und malt ihr das Leben der Fische im Win-

48 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8



KULTUR FRIEDRICH NIETZSCHE

ter aus, wie sie langsam eingeschlossen
werden in einen Block aus Eis, und als

Meta ihn bittet, mit diesen schrecklichen
Vorstellungen aufzuhören, verrät er ihr
knapp: «Manchmal aberfühle ich mich so.»

Und er wird von Sommer zu Sommer müder,

er spürt, dass ihm nicht mehr viel Zeit
bleibt, er arbeitet gleichzeitig an vier
Manuskripten, und er fühlt sich zunehmend
als genialer Dichter ohne Publikum, als

gewesener Philosoph ohne Echo, als

Ausnahmemensch, der allein die die ganze
Welt verändernde «Präambel einer neuen
Weltregierung» verfassen kann, als «seltenes

Tier», der seiner Mitwelt zeigt, was man
aus einem Leben machen könnte. Und im
nächsten Jahr kommt er nicht mehr nach
Sils-Maria — der gebildete Leser weiss,
weshalb, und allen anderen legt Setzwein den
Grund nahe. Nach drei Jahren indes, so
heisst es im Epilog, taucht die Schwester
des Professors auf, die berüchtigte Elisabeth,

und nimmt mit, was sie in Durischs
Haus an Brauchbarem findet, um Nietzsches

Nachruhm im bekanntermassen
fatalen Sinne zu befördern. Und als 1897
die erst 22jährige Adrienne Durisch
stirbt, sitzt in Weimar ein todkranker
Professor im Lehnstuhl und kann es ihr nicht
gleichtun. «Dazu war er noch nicht kalt
genug.»

Erheblich vorbelastet

In Weimar kann man in diesem Jahr eine

Ausstellung besuchen, die manche Episode
aus Setzweins Buch durch Realien beglaubigt,

eine mehr als nur starke Brille zum
Beispiel, die jedem Besucher deutlich
macht, wie verschwommen der Philosoph
das Oberengadin wahrgenommen haben

muss; man kann auch neue Nietzsche-Ausgaben

studieren und wird, speziell in den
Briefen, auf manche Quelle des Autors
stossen. Literaten hätten nun einmal die

Eigenschaft, «anderer Leute Texte zu plündern,

um mit dem Beutegut Wucher zu
treiben», schreibt Bruno Hillebrand in seinem
Bändchen «Nietzsche. Wie ihn die Dichter
sahen» (Verlag Vandenhoeck u. Ruprecht,
Göttingen 2000), und Friedrich Nietzsche
sei bald nach seinem Ableben im Jahre
1900 «zum Probierstein der metaphysischen
Goldsucher» geworden. Das mag auch für
Setzwein zutreffen, aber nur ein bisschen.
Sein Thema ist weniger das Gold als das

Mit Meta

von Salis

rudert er

auf den See

hinaus und

malt ihr das

Leben der

Fische im

Winter aus,

wie sie

langsam

eingeschlossen

werden in

einen Block

aus Eis.

Das Nietzsche-Haus
in Sils-Maria.

Gestein, in dem es zu finden wäre — ohne
dass hier, wie es wohl modisch ist, zahllose
Kontexte für eine augenzwinkernd
servierte Enthüllungs-Story herhalten müssten.

Man findet Komisches in dieser
Geschichte, manchmal sogar Ironie, sehr
liebevolle allerdings; meistens aber einen

grossen, in einfühlsame Bewunderung
eingebetteten Ernst, der nichts mit
Heldenverehrung zu tun hat, sondern immer der

Bedeutung dieses geistesgeschichtlich zu
Recht erheblich vorbelasteten Themas
entspricht. Bernhard Setzwein trifft einfach
den angemessenen Ton und meistert so
den schmalen Grat zwischen zwar respektvoller,

aber doch oft auch unkritischer
Heroisierung einerseits und flott-banaler,
nur scheinbar aktualisierender Veralltäg-
lichung und Pseudo-Entmystifizierung
eines wahrhaft Grossen andererseits. Und
womöglich ist Friedrich Nietzsche hier ja
auch nur das Exemplum für eine Parabel
über Lebensumstände und Seelenverfassungen

früherer und heutiger Dichter und
Denker, denen diese, allen Widrigkeiten
zum Trotz, ein grosses Werk abringen —

Anschlussmöglichkeiten für eine solche

Deutung gäbe es in Setzweins vorausgegangenen

Büchern mehr als genug. Wie auch
immer: Philosophische Geister wird die
zutiefst humane, lakonisch und oft sogar
leicht daherkommende Erzählung, gelesen
als Kommentar zu den Schriften des
grandiosen Denkers der Moderne, zumindest
nachdenklich stimmen. Und die Freunde

guter Literatur? Sie werden dieses Buch
lieben.

H1ÏTI
—" ^mm

1V ft

<v
¦*¦»-'*

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8 49



KULTUR

Rüdiger Görner,

geboren 1957 in Rottweil

am Neckar, lebt
seit 1981 in London.

Professor für Neuere

Deutsche Literatur und

Kulturgeschichte an der

Aston University,
Birmingham (bis 1991 an

der University of Surrey),
sowie Direktor des

Institute of Germanic

Studies der University
of London. Schriftsteller
und Kritiker. Jüngste
Buchveröffentlichungen:
«Hölderlins Mitte'
(1993). «Goethe. Wissen

und Entsagen aus

Kunst' (1995).
«Grenzgänger. Dichter und

Denker im Dazwischen'

(1996). «Die Kunst des

Absurden- (1996).
«Einheit aus Vielfalt.
Föderalismus als

politische Lebensform'
(1997). «Wortwege.
Zugänge zur spätmodernen
Literatur- (199 7).

«Streifzüge durch die

englische Literatur'
(1998). «Mauer, Schatten.

Gerüst. Kulturkritische

Versuche» (1999).

Ohnmacht der Gefühle
Unnötig: Gabriel Josipovicis Roman «Jetzt«

Oder hat uns der Autor gefoppt?

Gabriel Josipovici,
Jetzt, Roman, übersetzt

von Gerd Haffmanns,
Haffmanns Verlag,

Zürich 2000.

Um es vorwegzunehmen:
«Jetzt» ist kein Roman, sondern eine
Gesprächsposse mit Prosa-Elementen. Um
keine Zweifel aufkommen zu lassen: Dieses

Buch ist überflüssig. Aufgewärmter
Samuel Beckett, nur weitaus weniger
abgründig und unbotmässig geschwätziger,

mithin nichtssagend. Und doch
gebührt «Jetzt» Aufmerksamkeit. Nicht nur
als schwächstes Buch der Saison. Nicht
nur deswegen, weil Gerd Haffmans sein
beträchtliches Sprachgeschick auf diese
Seiten verwandt und es dann auch noch in
seinem renommierten Hause verlegt hat.
Nein, aus zwei anderen Gründen. Es ist
ein Phänomen, dass dieser blitzgescheite
Autor, Gabriel Josipovici, ein Intellektueller

von in England selten gewordenen
Graden und Verfasser wichtiger kulturkritischer

und ideengeschichtlicher Arbeiten,
darunter die zu Recht vielbeachtete Studie
«The Book of God: A Response to the
Bible», dass Josipovici, Anglist und Judäist
in Sussex und Oxford, Zeit auf ein so

unsägliches Machwerk verschwendet hat.
Noch fassungsloser wird man angesichts
der bedenklich positiven, ja, überschwäng-
lichen Reaktionen auf dieses Buch in
Britannien. Zugegeben, man ist dort gegenwärtig

mit anspruchsvoller Literatur nicht
gerade verwöhnt. Aber das?

Zweiter Grund dafür, diesen Band nicht
in den Auslieferungslagern ruhen zu
lassen: Dieser gewitzte Autor könnte uns
gefoppt haben mit diesem Buch, das keines
ist. Auf den letzten Seiten von «Jetzt» kam
mir Malcolm Bradburys Novelle
«Mensonge» in den Sinn, die Geschichte eines
Poststrukturalisten, der sich als gelebte
Lüge präsentierte. Nicht dass «Jetzt»
dergleichen intellektuelle Ambitionen hätte;
schliesslich geht es um «ganz gewöhnliche
menschliche Belange», wie ein Zitat auf
dem Umschlag verrät. Nein, «Jetzt» und

«Mensonge» könnten gemein haben, dass

sie beide Parodien sind. «Mensonge» ist es

gewiss — eine Parodie auf die sich in Szene

setzenden Dekonstruktivisten links und
rechts der Seine. «Jetzt» mag eine Parodie
auf die Kultur der Belanglosigkeit sein. Da
kann gelegentlich schon einmal ein ausgefallen

existentieller Satz auftauchen: «Darf
ich davon ausgehen, dass dein Schweigen
bedeutet, was es bedeutet? sagt sie.» Und der
auf zweihundertfünfzig Druckseiten
anspruchsvollste Dialogteil ist auch rasch
zitiert: «Ich gemesse den Sommer, aber mein

eigenes Ich wird mir fremd. Ich weiss nicht
mehr, wer ich bin. Dann geht das eigene
Selbst ein. Sie schweigt.» Darauf die Replik:
«Sogar wenn ich mich anstrenge, sagt er,

finde ich es schwierig, mich zu erinnern, wer
ich bin. Was ich will. Warum ich es will.
Und das alles wegen der Hitze.» Daneben
wird ein Grossvater noch mit Martin
Buber verglichen und dessen «Tu-Gutes-
Moral, verbunden mit mangelndem Sinn

für Humor und begleitet von dem ständigen

Gefühl, eine bedeutende Person zu
sein.» Dass für diese Lesezumutung auch
noch Buber herhalten muss, ist arg. Freilich

könnte man auch hier einen
parodistischen Ansatz wittern: Der Urheber
des «dialogischen Prinzips» figuriert beim
Verfall des Gesprächs. Noch eine Parodie:

Der Titel. «Jetzt» — das hat etwas von
einer Scherzversion der «real presences»
nach dem Muster von George Steiner.

Aber das wäre zu hoch gegriffen. Soviel
Banalität zwischen zwei Buchdeckeln, das

könnte jedoch beinahe einen Eigenwert
beanspruchen. Dann wäre «Jetzt»
gleichbedeutend mit der «realen Gegenwart» des

Banalen.
Wer also — ausser Rezensenten — soll

sich dieses Buch zumuten? Ich denke jene
Leser, die von Hass auf die Zeit erfüllt sind
und nämliche totschlagen wollen.

50 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8



KULTUR

Roger W. Müller Farglieli,
geboren 1961 in Zürich.
Promotion 1992 im Fach

Germanistik an der
Universität Lausanne.
Derzeit Dozent für
angewandte Linguistik
und Kulturwissenschaften

an der Zürcher
Hochschule Winterthur.

ichts.Vom Loslassen des Seins
Ludger Lutkehaus' Gross-Essay verspricht die Befreiung von einer
philosophischen Angstvokabel.

Wie ist er bloss aus dem
Nichts gefahren, das sein Anfang war? Der
Seinsgott Bamba: An seinem noch nicht
mal vorhandenen Zopf zieht er sich aus
dem Nichts. Dieser Ursprungswitz mit der

ontologischen Münchhausiade aus der

«Kosmologischen Humoreske» von Günther

Anders treibt, in zahlreichen erzählerischen

Variationen und über philosophie-
und kulturgeschichtliche Kaskaden

hinweg, den grossen Essay über das «Nichts»

voran. Sein Autor, der Freiburger
Philosophieprofessor Ludger Lutkehaus, hat
die folgenreichen Ausläufer jener in der
abendländischen Metaphysik rumorenden
«Grundfrage», «warum etwas sei und nicht
vielmehr nichts», bis in die ausgestreckten
Fingerspitzen des Fragens nach Sein oder
Nichtsein hinein verfolgt. Von Hiob bis
Hamlet quält sich das Denken in einem
Dilemma, das dem Kampf ums Sein die

Option auf ein leidfreies Nichtsein
entgegenstellt. Von daher überrascht der
Untertitel dieses dickleibigen Buches

etwas weniger: Es verspricht lakonisch den
«Abschied vom Sein» und ein «Ende der

Angst». — Zwei grosse Versprechen, gelassen

ausgeschrieben.
Eine «nihilistische Bombe» (K Deschner)

hat Lutkehaus mit diesem Wälzer gleichwohl

unter die Optimisten und Seinsanbeter

gesetzt. Den zentralen Angriffspunkt
der teils frontalpolemisch, teils ironisch
geführten nihilistischen Attacken bildet
die seinsfixierte, seit Leibniz auf die beste
aller Welten eingeschworene westliche
Philosophiegeschichte, als deren Symptom ein
paranoides Verhältnis zum Nichts
ausgemacht wird; — anders gewendet und
kontrapunktisch zur Heideggerschen
Seinsvergessenheit formuliert: Es herrsche
allenthalben ein umfassender Hang zur
«Nichtsvergessenheit», genauer noch: eine

«vergessene Nichtsvergessenheit».
Der behauptete Vorrang des Etwas vor

dem Nichts kann historisch gegen den
Strich eben dieser Geschichte philosophischer

Sinnbildung gelesen werden. Wer die
Begründung des Seins in dessen Anfang

sucht, hat stets mit dem Nichts zu Rande

zu kommen: Ob am Anfang der Logos, das

Wort, der Sinn, die paradoxale
Schöpfungstat einer «creatio ex nihilo», oder gar
ineins mit der Schöpfung das Nichts
mitentsteht, wie im Nous des Anaxagoras, ob
zumal die Schöpfung des Nichts selber im
Sinne einer «creatio nihili» einzuräumen
wäre, ja am Anfang vielleicht nur der bare
Unsinn gestanden hätte — wie Nietzsche
moniert hat, ist schliesslich für die kontin-
gente Sinnbildung aller folgenden Lebensund

Wertfragen nicht ganz einerlei. Dem
Nichts, so erweist sich schon im langen
Vorlauf dieses Essays, ist weder axioma-
tisch, noch ontologisch, geschweige denn
in Form grosser mythologischer Erzählungen

einfach beizukommen. Vielmehr
entzieht die Frage nach der Grund-Frage der
Philosophie allen positiven Konstitutionsversuchen

des Seinsverstehens, als

herkömmliche Theodizee, Bio- und Onto-
dizee, wie sie Lutkehaus generös
zusammenfasse in radikaler Weise den Boden.

Mit Hamlet, der den Tag seiner Geburt
verflucht, weil eine diktatorische
«Elternmetaphysik» von ihm Dank und Gehorsam

für die vermeintliche «Wohltat» des

Lebens einfordert, weist auch der Nihilist
das «Diktat der Geburt» von sich ab: «Das
Sein hat keinerlei Vorrang vor Nichts — so

lautet die Antwort auf die Grund-, die

Hamlet-Frage der neuzeitlichen Philosophie»

(42). Das sieht auch Mephistophe-
les, einem anderen literarischen Gewährsmann

des Nihilismus, verteufelt ähnlich,
wenn er als Gegenspieler des seinsverliebten

Faust den Wert des Zugrundegehens
mit der einschlägigen Formel propagiert,
«drum besser wärs, dass nichts entstünde».

Nur zu konsequent ist dann der christliche
Schlachtruf in der Geschichte erschallt,
die Protagonisten nihilistischer Rede
sollten sich zum Teufel scheren. Verflucht
jämmerlich bleibt demgegenüber für
Büchners Danton der unkorrigierbare
Schöpfungsfehler, «etwas» zu sein und
«nichtzu nichts werden» zu können just vor
dem Schafott, dort, wo ihn kein Suizid

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8 51



KULTUR NICHTS. VOM LOSLASSEN DES SEINS

mehr vom Sein zum Tode erlösen kann.
Seine fatale Botschaft überbietet denn
auch Nietzsches künftige Wertzertrümmerung

im Furor der Verzweiflung: «Das
Nichts ist tot! Und es hat sich selbst getötet!»
Damit haben sich die Vorzeichen der

Schöpfung verkehrt: Das Sein entspringt
einer doppelten Verneinung, es ist «das

beklagenswerte Nicht-Nichts».
Die Stärke von Lutkehaus' Essay liegt

mitunter darin, solche Schlüsselstellen der

europäischen Literatur zu analytischen
Scharnieren seiner grossräumigen
Rekonstruktion des «Nichts» in der philosophischen

Begriffsgeschichte gemacht zu
haben. Darin und im feuilletonistisch
zugespitzten, wiewohl auch gelehrten Parlando
der epischen Exkurse unterscheidet es sich

vom «hochgerüsteten Theoriedesign» der

kollegialen Fachphilosophie. Zwar scheint
gelegentlich im Zuge allzu fröhlicher
Wissenschaft der Diskurs etwa in Engführung
von «Seierei» und «Sauerei» oder der Tri-
vialisierung «existentieller Klempnerei» unter
das kritische Optimum fachlicher
Standards zu rutschen, auch bleibt die Sentenz,
«die Frau als Loch und Nichts ist geil
aufs Sein» (472) als ontoerotische Frivolität

leichtfertig stehen, doch ist der

besprochene Spielraum zwischen Christian
Dietrich Grabbe und Günther Anders,

Tucholsky und Sartre auch von entsprechender

Breite.
Und fassliche Breite hat das Buch nun

wahrlich in mehrfacher Hinsicht. Durch
die besagten Untiefen stossen, wie jenes
schwarze Atoll im flachen Meereshorizont,
das im Titelbild figuriert, eine Reihe sub-
stanzieller Erhebungen, die ins Abgründige

ihres Themas führen. Es eröffnet sich
eine faszinierende Vielfalt all jener
denkerischen Formen der Aussparungen und
Lücken, die das «Nichts» als Platzhalter des

Seins positivieren (Sartre, Heidegger), es

vergöttlichen oder verteufeln, schöpferisch

entleeren, es in paradoxaler Weise als

logisch undenkbar trotzdem aussprechen
oder als denkbar, aber unaussprechlich,
verschweigen (Wittgenstein), jenes «Nichts»

im System des Möglichen einordnen - und
sei's auch nur als «unendlicher Mangel des

Seins» (ScheUing) — oder als Inkommensurables

auf ewig ausgrenzen, es entwerten
oder dessen Sinnlosigkeit unbewertbar
ausstellen, es vernünftig hinwegdenken

Die Stärke

von Lutkehaus'

Essay liegt

darin, Schlüsselstellen

der

europäischen

Literatur zu

analytischen

Scharnieren

seiner

grossräumigen

Rekonstruktion

des «Nichts»

in der

philosophischen

Begriffsgeschichte

gemacht zu

haben.

Ludger Lutkehaus:
Nichts. Abschied
vom Sein. Ende der

Angst. Haffmanns

Verlag, Zürich 1999.

(Kant), rhetorisch willentlich überwinden
(Nietzsche) oder dialektisch aufheben (Hegel),

tautologisch das «Nichts als Nichts»
relativieren, absurdisieren (Camus) oder
totalisieren. Etwas immerhin bleibt dabei

gewiss: Nichts ist vor dem Denken sicher.

Ja, es kommt schon einer Schule methodischer

Fechtkunst gleich, wie Lutkehaus der

vielköpfigen Hydra seiner Thematik Paroli
bietet. Obwohl oder gerade weil es sich

starrer Systemtheorie und des dekonstruktiven

Dilemmas entschlägt, setzt sich dieses

Buch mutig dem Taumel paradoxaler
Konstruktionen und den Sprachwirbeln
des Nichtsbegriffes unentwegt aus. Indem
es sich freilich in 27 Kapiteln zum
epischen Malstrom erweitert, verflacht es

gefährlich über dem thematischen Abgrund.
Bei aller Lebensgefahr, die dem

«Abschied vom Sein» prinzipiell innewohnt,
weist Lutkehaus die enttäuschenden
Inkonsequenzen seiner Kronzeugen selbst

in den radikalsten Spekulationen zum
«Nichts» nach, allen voran der unvollendeten

Ontologie des Nichtseins seines Favoriten

Schopenhauer, aber auch beim fast

vergessenen Epigonen Philipp Mainländer
(1841 — 1876), der seine nihilistische
«Philosophie der Erlösung» definitiv als

Selbstmordprojekt realisiert hat. Auch Heideggers

Versuch einer Überwindung der
nietzscheanischen Überwindung des

Nihilismus, als eine unbedachte Folge der

«Seinsvergessenheit», verlängert Lutkehaus
besonders im zweiten Teil des Buches in
eine Kritik der Nichtsvergessenheit. Die
Diskriminierung des Nichts im Zeichen
schierer Seinsbesessenheit habe, im
Zweckverband mit der Obsession des

Schaffens und der Leistungsoptimierung,
jene Positivität des Übergangs zum Nichts,
dem lebenszeitlichen Sterben, ebenso

pauschal wie vordergründig in Beschlag

genommen. Philosophieren aber, so Lutkehaus,

wäre nichts Geringeres als Sterbenlernen:

«Lernen, was nichts und was das

Nichts sei. »

Mit der Einlösung seines Versprechens,
das «Nichts» vom Odium einer Droh- und

Angstvokabel zu befreien und das Leben

um die Last des Seins zu erleichtern, hat es

sich dieses Buch ganz unerhört schwer
gemacht. Empfehlenswert bleibt es indes als

homöopathisches Mittel gegen ein unnötiges

Leiden: das Leiden am Nichts.

52 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8



KULTUR

Helm Hug,

geboren 1944. Studium
der Germanistik und

Geschichte an der
Universität Zürich. Ab 1973
Lehrtätigkeit an der
Zürcher Hochschule
Winterthur (ZHW,

ehemals: Technikum
Winterthur), seit 1979 mit
reduziertem Programm.
Seit 1984 literaturkritische

und journalistische

Tätigkeit (Schwerpunkte:

afrikanische
und maghrebinische
Literatur, Schweizer

Literatur).

Black is beautiful-auch heute noch nicht!
Zur Neuauflage von Ayi Kwei Armahs Roman «Die Schönen sind
noch nicht geboren»

Ob er nicht interessiert wäre, einen Roman aus Afrika zu übersetzen,

wurde Hugo Loetscher Ende der sechziger Jahre vom Walter Verlag in
Ölten gefragt. Er habe doch «Abwässer» geschrieben, und da würde
ihm dieser Roman sicher gefallen. Loetscher las den Roman und
war gleich überzeugt, dass er aufDeutsch übersetzt werden musste:
«The Beautyful Ones Are Not Yet Born» von Ayi Kwei Armah aus
Ghana. Die von Loetscher zusammen mit Franz Z. Küttel erarbeitete

Übersetzung erschien dann 1971 unter dem Titel «Die Schönen sind
noch nicht geboren»; acht Jahre später wurde sie in die von den

Verlagen Walter und Peter Hammer lancierte Reihe «Dialog Afrika»
aufgenommen. Jetzt liegt das längere Zeit vergriffene Buch in einer
überarbeiteten Übersetzung wieder vor.

Z-u Beginn der siebziger
Jahre war Armah bereits ein bekannter
Schriftsteller. Seine Romane, «The Beautyful

Ones Are Not Yet Born» (1968),
«Fragments» (1970) und «Why Are We So

Biest?» (1972) hatten, vor allem bei der
euro-amerikanischen Kritik, viel
Anerkennung erhalten. Geboren wurde Armah
1939 in der damals englischen Goldküste.
Als er die Mittelschule besuchte - er war
ein brillanter Absolvent des Achimota
College, aus dem die Elite jener Zeit
hervorging —, kämpfte Ghana um die Befreiung

aus der Kolonialherrschaft. Die damit
verbundene soziale Unrast prägte ihn
entscheidend. Er verzichtete auf die Karriere
in dem 1957 unabhängig gewordenen
Staat und ging in die USA, wo er an der
Harvard-Universität zuerst Literatur und
dann Soziologie studierte. Hier erlebte er
die Civil-Right-Bewegung, Martin Luther
King indes war ihm zu gemässigt, er zeigte
Sympathien für die Black-Muslims.

Nach diesem Studienaufenthalt begannen

für Armah zwanzig ruhelose Jahre.
1963 ging er nach Algerien, dem Mekka
der Dritt-Welt-Revolutionäre; die nächsten

Stationen waren Ghana und die USA,
wo er an verschiedenen Universitäten
lehrte. Persönlich waren es schwierige,
literarisch - und auch journalistisch — aber

produktive Jahre. Zum Ergebnis dieser
Zeit gehörte eine stärkere Hinwendung zu
Afrika - das galt für seine literarischen

Werke wie für seine Biographie. Es

entstanden die Romane «Two Thousand
Seasons» (1973) und «The Healers»

(1978), die sich beide mit afrikanischer
Geschichte beschäftigen. Armah ging als

Universitätslehrer nach Tanzania — ihn
interessierte Julius Nyereres «Ujamaa»-Kon-
zept. Daran schloss sich eine Lehrtätigkeit
in Lesotho an. Seine Übersiedlung nach

Senegal 1982 setzte dieser unruhigen Zeit
ein Ende. Sie bedeutete aber auch einen
langen Unterbruch in der literarischen
Produktion: Erst 1995 erschien mit «Osiris

Rising» sein nächster und bisher letzter
Roman.

Für Hugo Loetscher gab es — wie er mir
bei unserem Gespräch erzählte - auch
einen persönlichen Anlass, der ihn Armahs
Roman übersetzen liess: der Titel «The
Beautyful Ones Are Not Yet Born», dieser

Bezug auf «Black is beautiful», das Fanal für
das neue Selbstbewusstsein eines ganzen
Volkes. «Ich war in der Zeit, als wir an der

Übersetzung arbeiteten, in Chicago und
habe dort in den Kirchen erlebt, wie die
Schwarzen sagten <I'm somebody) — das war
grossartig!»

Ghana im Frühjahr 1966

Armahs Roman allerdings beharrt auf
seinem «Noch nicht». Er erzählt von einem
namenlosen Eisenbahnarbeiter, der in
einer Welt voller Korruption und voller

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8 53



KULTUR AYI KWEI ARMAH

Gier nach weissem way of life integer zu
sein versucht. Er schlägt das Geld eines
Holzhändlers aus, der damit Frachtraum
zu erkaufen versucht. Im Einklang mit
seinem Gewissen, doch konfrontiert mit
Vorwürfen von seiner Familie, die auch etwas
besser leben möchte, beginnt der Mann an
sich zu zweifeln. Auch Teacher, sein bester
Freund, der auf seine Weise Unabhängigkeit

bewahrt, kann seine Bedenken nicht
zerstreuen. Diesen Handlungsstrang
kontrastiert Armah mit demjenigen des
«Parteibonzen» Koomson, eines Jugendfreundes

des Mannes. Er sucht einen
Strohmann, um ein Fischerboot zu kaufen — im
ghanesischen Sozialismus geziemt es sich
für einen Minister nicht, Privatunternehmer

zu sein.
«Die Schönen sind noch nicht geboren»

ist kein realistischer Roman im Sinne eines
Chinua Achebe, eines Mongo Beti oder
eines Ousmane Sembène. Dafür arbeitet
Armah zu sehr mit Symbolen und
Metaphern. Zentral dabei sind die Bilder von
Schmutz, Verwesung und Exkrementen.
Ort und Zeit aber lassen sich leicht
erschliessen: Der Roman handelt im Frühjahr

1966 in Ghana. Wenige Wochen nach
dem Bestechungsversuch wird Kwame
Nkrumah, der ghanesische Unabhängigkeitsheld

und Präsident, durchs Militär
gestürzt. So wie sich beim Übergang von
der weissen Kolonialherrschaft in die
Unabhängigkeit nichts Grundlegendes
geändert hat, so bleibt auch jetzt fast alles

gleich, insbesondere die Korruption als

selbstverständliche Lebensform des ganzen
Staates. Nur eine Kleinigkeit wird anders:
Die «Parteibonzen» werden durch andere

ersetzt. Koomson flüchtet sich ins Haus
des Mannes, der ihn — als die Häscher der

neuen Machthaber anrücken - in Freiheit
bringt: durchs Latrinenloch der
Gemeinschaftstoilette. Im eigenen Boot
entkommt er; der Mann schwimmt ans Ufer
zurück, und auf dem Weg nach Hause

begegnet er einem Kleinbus mit der
Aufschrift «Die Schönen sind noch nicht
geboren» — «mitten in der Aufschrift war
eine einzelne Blume, allein, unerklärbar
und unendlich schön».

Als Loetscher diesen Roman übersetzte,
verstand er sich nicht als Experte für
afrikanische Literatur. Ganz fremd war sie

ihm allerdings nicht. Er kannte einige
Texte aus dem lusophonen Afrika und

Die

Metaphern

von Fäulnis und

Exkrementen

verweisen

auf eine

afrikanische

Weltsicht,

auf Zyklen

von Werden

und Vergehen,

die der

Kolonialismus

zerstört oder

zumindest

verzerrt hat.

Armah

war für

Loetscher

eindeutig ein

Vertreter

der Moderne.

selbstverständlich Leopold Sedar Senghors

«Anthologie de la nouvelle poésie nègre et
malgache de langue français» (1948), hatte
doch Jean Paul Sartre sein berühmtes
Vorwort «Orphée noir» dazu beigesteuert.
1966 hatte Loetscher das «Festival des Arts
Nègres» in Dakar besucht und war
beeindruckt, was da an kontinentalafrikanischer

und Diaspora-Kultur zusammenkam.

Bekannt waren Loetscher auch
Schriftsteller, die heute zu den Begründern
der modernen afrikanischen Literatur
gehören: Neben Senghor der Kenianer
Ngugi wa Thiong'o sowie Arnos Futuola aus

Nigeria mit seinem «Palmweintrinker».

Ideologieloses Erzählen

Diese Aufzählung benutzt Loetscher, um
Armahs Platz in der afrikanischen Literatur

zu bestimmen. Zu Sengbor, und auch

zum Martinikaner Aimé Césaire, die als die

wichtigsten Vertreter der Négritude
gelten, sagt er: «Sie waren doch alle, sehr — ich
möchte es gar nicht so negativ sagen —pathetisch

und exotisch. Das war doch sehr stark:

Afrika, wir rufen dich! Die Trommeln waren

ohne jeden negativen Klang.» Anders
Tutuola, «das war noch Afrika, wie man es

sich eigentlich vorstellte». Ngugi dagegen
interessierte Loetscher wegen seiner
Haltung im afrikanischen Sprachenstreit (in
welcher Sprache schreiben?): «Er hat für
mich viel stärker den afrikanischen Konflikt,
das afrikanische Dilemma verkörpert.» Doch
auf dessen Romane könnte zutreffen, was
Loetscher in einem anderen Zusammenhang

sagt: «Ich kannte damals andere

Erzählungen, die waren polemisch. Da gab es

einfach die Bösen und die Guten. Eine
einfache Ideologie: das böse Europa und das

gute Afrika, und sie sind alle nur Opfer.»
Armah war für Loetscher eindeutig ein

Vertreter der Moderne. Dazu zählte er das

Fehlen jeder Ideologie, auch dass ihm
Idealisieren fremd war. «Er suchte ein anderes

Bild von Afrika. Wenn er anklagt und die

afrikanischen Verhältnisse kritisiert, so ist
das ja nicht Nestbeschmutzung. Bei Armah
finde ich einerseits die Kritik am Kolonialismus,

aber auch die Feststellung, Afrika trage
zu den schwierigen Verhältnissen bei und es

sei an der Zeit, an die Arbeit zu gehen. »

Selbstverständlich genügte dieser
inhaltliche Aspekt dem Schriftsteller Loetscher

nicht, das Buch zu übersetzen: «Ar-

SA SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8



KULTUR AYI KWEI ARMAH

mah kritisiert nicht einfach die Macht, er ist
auch ein Erzähler. Sein Roman ist ein kritisches

Buch, und das könnte dazu verführen,
dass derAutor argumentativ-kritisch schreibt.

Das ist bei Armah aber nicht der Fall: Seine

Kritik liegt in der Darstellung, im Erzählen.
Er schreibt eine Sozialkritik, die ganz aus der

Anschauung und Darstellung heraus wirkt.
Das istfür mich die literarische Qualität. »

Zur Modernität von Armahs «Die Schönen

sind noch nicht geboren» gehört auch
eine Ambivalenz der Figuren und die
kunstvolle Komposition des Romans aus

recht divergenten Erzählelementen. Es

gibt handlungsarme Kapitel, die wie in
Zeitlupe Äusserliches beschreiben, solche,
die reich an innerem Monolog sind, und
ein Kapitel, in dem die Perspektive vom
Mann zu Teacher wechselt. Dieses handelt
von der Geschichte Ghanas, das heisst

vom Weg in Korruption und Verderbnis -
nicht als grosse Geschichtserzählung: Die
Passage beispielsweise, in der drei Jungen
auf der Suche nach reifen Mangos in den

Hof eines herrschaftlichen Hauses gelangen,

zeigt mehr über das koloniale
Verhältnis von Weiss und Schwarz als manche

gelehrte Abhandlung.

Ein gut erforschter Autor

In dieser Modernität lag in erster Linie der

Grund, dass die westliche Kritik den
Roman Armahs so positiv aufnahm. Und auch
der Grund, dass ihn afrikanische Kritiker,
darunter Chinua Achebe, verwarfen; sie

zogen seine späteren Werke vor. Wohl zu
Unrecht, müsste man aus einer objektiveren
Warte sagen: «Osiris Rising» erreicht -
zwar besonders, aber doch ähnlich wie die
anderen historischen Romane — bei weitem

nicht mehr die Qualität von Armahs

Erstling. Er ist ein Thesenroman, der in
eher papierener Art hauptsächlich die
Auffassungen des senegalesischen Historikers
Cheikh Anta Diop (1923-1986) illustriert,
etwa diejenige, dass die ägyptische Kultur
eine schwarzafrikanische gewesen sei.

Zu Unrecht auch, weil bereits «Die
Schönen sind noch nicht geboren» viel
mehr Afrikanisches enthält, als man
gemeinhin annimmt. Eine genauere Analyse
der kulturell-politischen Positionen,
beispielsweise Teachers, dem der Autor sehr
nahestehen dürfte, zeigt den starken
Einfluss Frantz Fanons (1924—1961), des Theo-

^"¦; h '

/

Ayi Kwei Armah

Ein Kapitel

handelt

von der

Geschichte

Ghanas,

vom Weg in

Korruption

und

Verderbnis.

retikers der antikolonialen Revolution.
Die Literaturwissenschaft - über Armah
ist ausserordentlich viel geforscht worden
— weist nach, wie Armah die Elemente der
Moderne mit der afrikanischen Tradition
in ein komplexes, dialektisches Verhältnis
bringt. Die Metaphern von Fäulnis und
Exkrementen beispielsweise korrespondieren

nicht bloss mit dem Zustand der
postkolonialen ghanesischen Gesellschaft und
ihrer Elite; sie verweisen auf eine afrikanische

Weltsicht, auf Zyklen von Werden
und Vergehen, die der Kolonialismus
zerstört oder zumindest verzerrt hat. Zu
einem afrikanischen (zyklischen)
Zeitkonzept gehört, dass der Roman nicht am

Anfang beginnt: 1966 hat Ghana die erste
Phase der Unabhängigkeit bereits hinter
sich; produziert hat es nicht viel
Zukunftsweisendes — Berge von Müll häufen
sich denn auch auf den ersten Seiten des

Romans. Der Militärputsch bedeutet keinen

wirklichen Neuanfang. Und doch
kann man Armah nicht schieren Pessimismus

vorwerfen, lässt er doch den Roman
mit «einer einzelnen Blume, allein,
unerklärbar und unendlich schön» enden.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8 55



KULTUR AYI KWEI ARMAH

Al Imfeid stellt in «Vision und Waffe -
Afrikanische Autoren, Themen, Traditionen»

(1981) fest, dass der deutsche Übersetzer

das afrikanische Element nicht
sehen konnte (kaum einer sah es), «aber um
so bedauerlicher ist heute die deutsche

Übersetzung. Ich füge das hier nicht als Kritik an,
sondern um zu zeigen, wie ganz wichtige
Züge afrikanischer Literatur untergehen».
Auf meine Frage nach den interkulturellen
Schwierigkeiten beim Übersetzen,
verweist Loetscher lediglich auf das Vokabular,
nicht auf unterschiedliche Zeitkonzepte,
auf die refrainartigen Wiederholungen,
die Häufung von Substantiven, von denen

Imfeid spricht. Armahs Ansätze zu einer
hybriden Sprache (die Veränderung des

Englischen durch Elemente der eigenen
Sprache bzw. der oralen Tradition), die im
ebenfalls 1968 publizierten Roman «Les

soleils des indépendances» von Ahmadou
Kourouma eine frühe Blüte erlebte und in
der heutigen postkolonialen Literatur häufig

ist, scheinen Loetscher entgangen zu
sein.

Die Bearbeitung der Übersetzung für
die Neuausgabe von «Die Schönen sind
noch nicht geboren» trägt der afrikanischen

Seite des Buches nicht stärker Rechnung

- im Gegenteil: Die Richtung der
Überarbeitung zielt auf eine modernere
Prosa. Sie «korrigiert» auch stillschweigend

die populäre Form des «Beautyful»
im Titel und gibt als erstes Publikationsdatum

1979 an — ein wesentlicher
Unterschied, erschienen doch in den siebziger
Jahren - unter dem Einfluss des Dritt-

«Das Böse

gehört dazu,

es kommt

nicht von

aussen.

Die Frage ist,

wie ich damit

umgehe und

was ich

dagegen

machen kann.»

Ayi Kwei Armah, Die

Schönen sind noch

nicht geboren. Aus dem

Englischen von Hugo

Loetscher und Franz

Z. Küttel. Peter Hammer

Verlag. Wuppertal 1999.

Welt-Interesses in der Studentenbewegung

- viele Übersetzungen afrikanischer
Literatur.

Zum Schluss unseres Gesprächs möchte
ich von Loetscher doch noch wissen, ob der
Hinweis auf seine «Abwässer» berechtigt
gewesen sei. «Ich sehe cum grano salis eine

Verwandtschaft. Für mich war einer der
Lesarten von (Abwässer) eine antiideologische —

in dem Sinne, dass ich nicht sage: Wir haben

jetzt einen Umsturz, und jetzt ist der
Mensch ein reines Wesen. Es werden ja weiter

Abwässer produziert, und es geht darum,
sie zu kanalisieren. (Abwässer) ist aber viel
stärker vom Gesellschaftssystem her gedacht.
Armah bleibt eher in der konkreten Situation.»

Loetscher verweist noch auf eine
andere Lesart: «Abwässer» sei auch als eine

Art Theodizee gelesen worden, nämlich als

Frage danach, wie das Böse in die Welt
gekommen sei. In «Abwässer» sei es eben

nicht so, dass ein Teufelchen die Sache

bringe, die man dann vertreiben könne.
«Das Böse gehört dazu, es kommt nicht von
aussen. Die Frage ist, wie ich damit umgehe
und was ich dagegen machen kann.»

Auch bei Armahs «Die Schönen sind
noch nicht geboren» ist diese Lesart möglich

- zumindest in dem Sinne, als er das

Desaster des postkolonialen Ghana als

ein der eigenen Entwicklung inhärentes
versteht. Nicht aber - was einer eurozen-
trischen Sicht vielleicht entsprechen
würde — als Ausdruck eines afrikanischen
Charakters oder einer afrikanischen Kultur,

sondern als Ausdruck einer
jahrhundertealten, komplexen Geschichte.

Die Besonderheiten des Kulturellen Umbruchs stützen die Annahme, dass die

Gesellschaften des neuzeitlichen Westens nicht mehr über die Ethik verfügen, die
sie auf längere Sicht benötigen, um vor Siechtum gefeit zu bleiben und stärkere
äussere Belastungen von vornherein zu vermeiden oder notfalls in Freiheit und
Würde zu bestehen. Die Werte und Normen, die hierfür erforderlich wären, haben
diese Gesellschaften im Zuge des Kulturellen Umbruchs nahezu vollständig
aufgegeben.

Hans Ghaeve, in: Die offene Zukunft, Verlag Resch/FAZ, Gräfelfing 1996, S. 217.

56 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8



KULTUR

Rainer Schlösser,
geboren 1955 in

Mönchengladbach, studierte
Romanische, Nordische,
Englische, Klassische
und Finnisch-ugrische
Philologie in Köln und

Uppsala. Mit einer
Dissertation zum Aromuni-
schen in Griechenland

promovierte er in Köln
und habilitierte sich in

Siegen in Romanischer

Sprachwissenschaft.
Nach Tätigkeiten an den

Universitäten Siegen,
Augsburg, Köln und

Chemnitz, u.a. in den

Forschungsprojekten
•Aromunischer Sprachatlas'

und 'Etymologisches

Wörterbuch des

Dolomitenladinischeni,
lehrt zur Zeit als
Privatdozent Romanische

Sprachwissenschaft an

der Humboldt-Universität

zu Berlin. Seine

gegen den Zeitgeist
panromanischen
Forschungsschwerpunkte

sind Etymologie und

Wortgeschichte,
deutsch-romanischer
Sprachkontakt, Dialektologie

und

Wissenschaftsgeschichte.

Eine italienische Wochenzeitschrift in
Deutschland: Die «Gazzetta di Weimar»
Harro Stammerjohann hat das bedeutende Zeugnis deutscher
Italien-Rezeption wieder zugänglich gemacht.

Am 6. Januar 1787fasst Goethe seine Eindrücke von der päpstlichen Weihnachtsmesse

in Rom im Tagebuch seiner Italienischen Reise zusammen, zu der er vier
Monate zuvor aus Weimar aufgebrochen war: «Es ist ein einziges Schauspiel in
seiner Art, prächtig und würdig genug, ich bin aber im protestantischen Diogenis-
mus so alt geworden, dass mir diese Herrlichkeit mehr nimmt als giebt; ich möchte
auch, wie mein frommer Vorfahre, zu diesen geistlichen Weltüberwindern sagen:
verdeckt mir doch nicht die Sonne höherer Kunst und reiner Menschheit.» Im
heimischen Weimar erscheint an demselben 6. Januar die erste Nummer der «Gazzetta

di Weimar», und ihr Herausgeber, Christian Joseph Jagemann (1735—1804),
wählt sicher nicht ohne Nebengedanken zur ersten Nachricht aus, dass die Wiener

Regierung demnächst ein Gesetz verkünden werde, mit dem jeder, der
Glaubensangelegenheiten lächerlich mache, für verrückt erklärt und ins Irrenhaus eingewiesen

werde. Denn aufklärerisches Gedankengut zu verbreiten ist neben der Propagierung

der italienischen Sprache und Kultur eines der Hauptanliegen der «Gazzetta
di Weimar» — heute ein bibliophiles Rarissimum, das der Chemnitzer Romanist
Harro Stammerjohann, zu dessen prominenten Arbeitsgebieten die Erforschung der
deutschen Italien-Rezeption gehört, nun als Nachdruck zugänglich gemacht hat.

tntscheidende
Weichenstellungen in Jagemanns Leben, die ihn
schliesslich an den Weimarer Musenhof
geführt haben, hat die Kirche massgeblich
beeinflusst. Seine Eltern hatten ihn aus
dem heimatlichen Dingelstädt im Eichsfeld

(Thüringen), das damals zum Erzbistum

Mainz gehörte, als Novizen in das

Erfurter Augustinerkloster geschickt. Doch
als er 1753, als Achtzehnjähriger, in
Konstanz das entscheidende Gelübde ablegen
sollte, ergriff er die Flucht nach Dänemark
und schlug sich dort zwei Jahre lang als

Hauslehrer durch. Seine Eltern wollten
sich nur unter der Bedingung wieder mit
ihm versöhnen, dass er in Rom selbst um
Vergebung bitte. Die Zeit, die er auf die
päpstliche Entscheidung in einem Kloster
in Florenz wartete und die er anschliessend
als geistlicher Beistand der dortigen
deutschen Kolonie verbrachte, summierte sich
auf fast zwanzig Jahre, die er nutzte, das

Land und vor allem dessen Sprache in sich
aufzunehmen. 1774 kehrte Jagemann nach
Deutschland zurück, durch die Gunst des

Erzbischofs von Mainz zunächst als Rektor

des neugegründeten Erfurter Gymnasiums.

Mit dessen Tod noch im selben Jahr
verlor Jagemann diesen Posten wieder. Er

zog daraufhin nach Weimar, wo ihn
Herzogin Anna Amalia, die für ihren noch
unmündigen Sohn Carl August die
Regierungsgeschäfte des Herzogtums lenkte, zu
ihrem Bibliothekar berief. In Weimar
konvertierte Jagemann zum Protestantismus.

Wider den dilettantischen Umgang
mit der italienischen Sprache

Die Tätigkeit als herzoglicher Bibliothekar
gab Jagemann die Möglichkeit, seiner

eigentlichen Berufung nachzugehen, nämlich

der Vermittlung italienischer Sprache,
Literatur und Kultur nicht nur in Weimar,
sondern in ganz Deutschland, wobei er
sich des Wohlwollens der Herzogin, deren
italienischer Sprachlehrer er war, sicher
sein konnte. Er missbilligte die zu seiner
Zeit vielfach übliche Methode, das
Italienische dergestalt zu erlernen, dass man
mit Hilfe lateinischer und französischer
Sprachkenntnisse literarische Texte zu

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8 57



KULTUR GAZZETTA DI WEIMAR

verstehen suchte. Statt dessen forderte er
einen eigenständigen, systematischen
Unterricht im Italienischen und verfasste zu
diesem Zweck eine «Italiänische Sprachlehre

zum Gebrauche derer, welche die
Italiänische Sprache gründlich erlernen
wollen» (1792); ihr war bereits ein
umfangreiches zweisprachiges Wörterbuch
vorausgegangen. Fast alle Werke des
unermüdlich tätigen Jagemann haben mit
Italien zu tun, neben den bereits erwähnten
sind eine achtbändige «Geschichte der
Künste und Wissenschaften in Italien»,
eine «Geographische Beschreibung des

Grossherzogthums Toskana», eine
Biographie Galileo Galileis, eine Ausgabe von
Tassos «Lettere familiari» zu nennen, aber
auch eine Übersetzung von Dantes
«Inferno» ins Deutsche und die italienische

Übersetzung von Goethes «Hermann
und Dorothea».

Ein Höhepunkt in Jagemanns Mittlerrolle

zwischen Deutschland und Italien ist
ohne Zweifel das Erscheinen der «Gazzetta
di Weimar», ist es doch ein höchst riskantes

Wagnis, mitten in Deutschland ein
ausschliesslich italienisch geschriebenes
Periodikum herauszugeben (ein einziges
Mal findet sich eine erklärende Fussnote
auf deutsch). Inhalt und Zielpublikum
umreisst Jagemann im Untertitel der
Zeitschrift, «che, oltre le notizie politiche e

letterarie delle parti meridionali dEuropa,
contiene le più scelte poesie, favole, novelle
ec. per lo più d'autori viventi, ad uso de'
dilettanti della lingua e letteratura italiana».
Jede Woche erscheint ein Heft im Umfang
von acht Seiten, dessen Beiträge fast
ausschliesslich italienische Themen behandeln.

Nur die «Nuove politiche», die am
Anfang jeder Nummer stehen, berichteten
anfangs auch aus anderen Ländern. Als
aber die «Göttingischen Anzeigen von
gelehrten Sachen» in ihrer Besprechung der
«Gazzetta» anmahnten, auch diese
Nachrichten «einzig dem Lande zu widmen, das

so lange die allgemeine Schule unserer
Gelehrten und Politiker war», gab Jagemann
diesem Ansinnen nach, nahm allerdings
Spanien ausdrücklich aus, für das er eine
sichere Nachrichtenquelle besitze und
noch grossen Informationsbedarf sehe.

Aber zuweilen wusste Jagemann diese
offenbar unfreiwillige Beschränkung auch
elegant zu umgehen, indem er Reisende
ausführlich zu Wort kommen liess, Bücher

So heisst

es 1787

über Genua,

dass die

Leichtigkeit,

mit der

dort Geld

in Sicherheit

gebracht und

nutzbringend

angelegt

werden könne,

grosse

Summen aus

dem Ausland

anlocke.

über andere Länder und Kulturen vielfach
in extenso rezensierte oder Ausschnitte aus
ihnen sogar als Fortsetzungsbeiträge
abdruckte, z.B. über die Lebensweise der
Hottentotten. Fester Bestandteil der
Zeitschrift ist auch der Literaturteil am
Schluss mit italienischen Gedichten,
Novellen, kurzen Schauspielen, auch mit
Dichtungen von Jagemann selbst wie der
«Descrizione di Tijfort» in den Nummern
29 und 30 von 1787, in der er dem Landsitz

von Herzogin Anna Amalia, Tiefurth
bei Weimar, ein lyrisches Denkmal setzt.
Dazwischen finden sich mit wechselnden

Schwerpunkten landeskundliche
Dokumentationen, Berichte über neue
Erfindungen und Entdeckungen, Theaterkritiken,

Todesnachrichten und auch
«Adelsklatsch» wie der mehrteilige, minutiöse
Bericht über die Hochzeit der österreichischen

Erzherzogin Maria Theresia mit
Prinz Anton Clemens von Sachsen im
September 1787, der selbst die dargebotenen
Erfrischungen nicht ausspart. Grossen
Wert mass Jagemann dem Rezensionsteil
bei, in dem nicht nur literarische
Neuerscheinungen vorgestellt, sondern besonders

auch naturwissenschaftliche Bücher
ausführlich gewürdigt werden. Im übrigen
hatte Jagemann sich den Lesern bereits in
der ersten Nummer erboten, Bestellungen
für Bücher aus Italien entgegenzunehmen,
die er zweimal im Jahr «alprezzo d'Ltalia»

zuzüglich Porto und 10 Prozent Provision
ausliefern werde.

Der Inhalt der einzelnen Meldungen ist
für den heutigen Leser in vielfacher Weise
erhellend: als Sittenbild des 18. Jahrhunderts,

als historische Quelle von vor allem
italienischen Ereignissen, als aufklärerisches

Instrument, als literarische
Zeitschrift, als Pressedokument mit Nachrichten

von zuweilen fraglichem Informationswert

und aus heutiger Warte einem
gewissen Unterhaltungswert.

Sattsam bekannte Probleme

Man staunt über offenbar zeitlose Erscheinungen

und Vorkommnisse, die lediglich
den Schauplatzwechseln. So heisst es 1787
nicht über die Schweiz, sondern über
Genua, dass die Leichtigkeit, mit der dort
Geld in Sicherheit gebracht und nutzbringend

angelegt werden könne, grosse Summen

aus dem Ausland anlocke und die

58 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8



KULTUR GAZZETTA DI WEIMAR

Bankiers sich dieses zunutze machten. Im
März 1788 ist es nicht ein Deutscher im
Iran, sondern ein Spanier im Osmanischen
Reich, der wegen einer «corrispondenza

segreta» zu einer Muslimin zum Tode
verurteilt wird. Auch in der Wirtschaftspolitik

gibt es die sattsam bekannten
Probleme: England und Portugal liegen im
Streit, denn Portugal will den Import
englischer Stoffe verbieten, falls England
portugiesische Weine weiterhin mit höheren
Zöllen belegt als französische. Eher
märchenhaft klingt angesichts der aktuellen
Diskussion um eine Besoldungsreform für
deutsche Professoren die Meldung, der
Kaiser habe eine Gehaltserhöhung von
200 bis 700 Lire jährlich für die Professoren

der Universität Pavia verfügt, um
deren zunehmende Belastung zu
honorieren.

Tagespolitische und landeskundliche
Nachrichten betreffen in erster Linie
Italien. Der Leser erfährt Statistisches über
die italienischen Staaten, lernt die besten

Tragödien des 18. Jahrhunderts kennen
und staunt, dass Venedig 19 Festtage
abgeschafft hat. Er wird mit den Problemen
des Reisanbaus in Norditalien konfrontiert

und damit, dass Weine aus Kalabrien
zu süss seien. Er liest, dass an der
Universität Pisa das Promotionsverfahren
verschärft wird und der König von Sardinien
Seniorenresidenzen für Witwen von Stand
in Angriff nimmt.

Dem Gedanken der Aufklärung verhaftete

Artikel betreffen mehrfach die
Emanzipation der Frau. In einer Serie werden
gelehrte Italienerinnen vorgestellt:
Dichterinnen, Juristinnen, Philosophinnen,
Mathematikerinnen, Physikerinnen. Auch
eine Dokumentation über die Rolle der
Frau in Europa im Vergleich zu Asien
umfasst mehrere Nummern. Dass nur zwei
Frauen Mitglieder in der Ökonomischen
Gesellschaft Madrids sind, veranlasst den

König, die Abschaffung von Hindernissen
zu fordern, die einer Ernennung von
Frauen im Wege stehen. Berichten über
die Abschaffung der Todesstrafe und des

Straftatbestands der Majestätsbeleidigung
in der Toskana wird breiter Raum
zugestanden, ebenso der Besprechung eines

Buches, das eine Beschneidung des

Papstprimats fordert, und eines anderen, das die

Legitimation der Kardinalsautorität
hinterfragt.

Der Leser

staunt, dass

Venedig

19 Festtage

abgeschafft

hat. Er wird

ferner

mit den

Problemen

des Reisanbaus

in Norditalien

konfrontiert

und damit,

dass Weine

aus Kalabrien

zu süss

seien.

Gazzetta di Weimar.

Ristampa anastatica
della rivista settimanale
del 1787-1789.
Herausgegeben und

eingeleitet von Harro

Stammerjohann. Gunter

Narr, Tübingen 1999.
Fr. 252.-.

Auch an Meldungen, die man heutzutage
auf der letzten Zeitungsseite finden würde,
mangelt es nicht. So schafft der Papst den
Brauch ab, dass alle zwölf Jahre die Möblierung

seiner Gemächer komplett erneuert
wird und die alten Möbel unter seinen

Familienmitgliedern verteilt werden. Aus
Guatemala kommt eine neue Methode zur
Behandlung von Syphilis, die erstmals in
Turin erprobt wird und im Verzehr lebender

Eidechsen besteht. Am Weihnachtstag
1787 strandet vor Nizza ein 19 Meter langer

und 10 Tonnen schwerer, schwarzweis-

ser Wal. Berichtenswert erscheint auch eine

penible Aufstellung der Dinge, mit denen
die Engländer den Sultan von Marokko
bestochen haben, u.a. zwei mit kandiertem
Ingwer gefüllte Porzellangefässe.

Bereits im ersten Erscheinungsjahr
weist Jagemann, um die Erhöhung des

Jahresabonnements von dreieinhalb auf vier
Taler zu rechtfertigen und um eine grössere

Zahl von Abonnenten einzuwerben,
auf die finanzielle Enge der «Gazzetta»
hin. Offenbar bleiben die wirtschaftlichen
Schwierigkeiten bestehen; Ende Juni 1789

muss Jagemann sein Experiment, ein Stück
Italien nach Weimar und Deutschland zu
holen, beenden und seinen Lesern das

Ende der «Gazzetta di Weimar» verkünden.
Mit dem Nachdruck der «Gazzetta di

Weimar», deren vollständiges Original
offenbar nur noch in der Anna-Amalia-Bi-
bliothek vorhanden ist, hat Harro
Stammerjohann ein einmaliges Dokument
zugänglich gemacht, das den Leser mitten in
die Lebenswelt des italienischen 18.
Jahrhunderts führt. Doch nicht nur das!

Gleichzeitig ebnet er den Weg für weitere
Forschungen. Über die Urheberschaft der
einzelnen Beiträge, über Jagemanns Quellen

kann man nur Vermutungen anstellen;
die Rezeptionsgeschichte der «Gazzetta»
ist so gut wie unbekannt; für die
zeitgenössische Rezeption italienischer
Literatur ist sie ein wichtiger Indikator; viele
italienische Wörter sind nach dem
bisherigen Stand der wortgeschichtlichen
Forschung in der «Gazzetta» erstmals
dokumentiert (selbst ein so «italienisches» Wort
wie mascarpone kommt in seiner heute
üblichen Form hier erstmals vor). Ein Kritiker

nannte den Nachdruck der «Gazzetta
di Weimar» einen der schönsten Beiträge
zum vergangenen Goethe-]znr. Dem ist
nichts hinzuzufügen!

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8 59



KULTUR

Anton Krättli,
geboren 1922, studierte
und promovierte in

Germanistik und Geschichte

an der Universität
Zürich, war Feuilletonredaktor

in Winterthur
und von 1965 bis 1993
Kulturredaktor der

«Schweizer Monatshefte'.

Unter Wahrung des Briefgeheimnisses
Sigrid Weigels Buch über Ingeborg Bachmann

Falsch wäre, das anspruchsvolle Buch, das Sigrid Weigel über Ingeborg
Bachmann geschrieben hat, als Biographie zu verstehen. Es geht darin
nicht um eine Gesamtdarstellung von Leben und Werk, schon gar nicht
um Anekdotisches oder um die biographisch gestützte Interpretation der
Texte der Dichterin; es geht um die Beschreibung ihrer intellektuellen
Position als Schriftstellerin, um die Art, wie sie sich in zeit- und
literaturpolitischen Fragen und im Literaturbetrieb definiert hat.

öigrid Weigel kritisiert heftig

die von ihr diagnostizierte Ignoranz
(wie sie wörtlich erklärt) der bisherigen
Rezeption gegenüber der Intellektuellen,
als die sie Ingeborg Bachmann vor allem
sieht. Sie nennt die Gedichte der Bachmann

das «Medium einer lesbaren Signatur».

Was das genau heisst, bleibt etwas
unklar und wird durch den Satz nicht
deutlicher, die Musik dieser Gedichte
betreffe «weniger den Klang oder Rhythmus als

vielmehr die Lesbarkeit ihrer Schrift».
Offenbar soll die Reaktion der zeitgenössi-
chen Kritik auf den Entschluss Ingeborg
Bachmanns, mit den Erzählungen «Das

dreissigste Jahr» eine Abwendung von der

Lyrik und eine Wende hin zur Prosa
einzuleiten, zusätzlich das Unverständnis derer
beweisen, die in der Dichterin aus Klagenfurt

eine genuine lyrische Begabung
erkannt hatten und nach ihrer «Umsiedlung»

in die Prosa von der «gefallenen
Lyrikerin» sprachen. Im Rückblick darauf
wird man selbstverständlich in der
Gewichtung des Gesamtwerks etwas
vorsichtiger vorgehen. Erst nach Ingeborg
Bachmanns Tod sind die umfangreichen
Fragmente des Projekts «Todesarten»
veröffentlicht worden. Und dann ist auch die
Forschungsliteratur über die Dichterin,
vor allem nach dem Erscheinen der
Werkausgabe von 1978, ständig angewachsen.
Behindert bleibt die wissenschaftliche
Auseinandersetzung mit der Bachmann
indessen durch den Umstand, dass der Nachlass

in der Handschriftenabteilung der
Wiener Nationalbibliothek in einen
zugänglichen und einen für fünfzig Jahre

gesperrten Teil getrennt ist, der unter anderem

die gesamte Korrespondenz enthält
und überhaupt noch nicht katalogisiert

ist. «Hinterlassenschaften unter Wahrung
des Briefgeheimnisses», der Untertitel von
Sigrid Weigels Buch, weist auf diesen
Umstand ebenso hin wie auf den Ausspruch
Ingeborg Bachmanns selbst, sie möchte das

Briefgeheimnis wahren, aber auch etwas
hinterlassen. Diskretion und Schutz des

Privaten schliessen indessen nicht aus, die
Schriftstellerin im Gespräch mit Zeitgenossen

zu beobachten. Denn in deren
Nachlässen, etwa bei Adorno, Andersch,
Hannah Arendt, Hildesheimer, Johnson,
Kesten und andern, sollten sich doch wohl
Briefe von ihrer Hand befinden. Ihnen ist

Sigrid Weigel nachgegangen und fündig
geworden. Überdies werden drei Briefe an
Hannah Arendt, Wolfgang Hildesheimer
und Peter Szondi erstmals und mit
Genehmigung der Erbengemeinschaft Ingeborg
Bachmann abgedruckt.

Erfolg und Distanz zur Gruppe 47

In der Durchführung ihres Forschungsprinzips

gliedert Sigrid Weigel ihr Buch
nicht nach der Chronologie einer
Entwicklung, sondern nach Themen. Es

beginnt mit einem Rückblick auf die frühen
Erzählungen, setzt sich fort in Erörterungen

zum Verhältnis von Philosophie und
Literatur sowie von Lyrik und Prosa bei

Ingeborg Bachmann, ferner in Kapiteln
über die Konversionen zwischen Leben
und Schreiben, über die Biographie als

Anathema, die topographische Poetologie
und den poetologischen Dialog mit Paul
Celan, über Ingeborg Bachmanns intellektuellen

Ort in der Nachgeschichte des

Nationalsozialismus, um schliesslich in ein

Kapitel über den «Todesarten»-Komplex
auszumünden. Alle diese Themen werden

60 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8



KULTUR INGEBORG BACHMANN

durch Recherchen in den Nachlässen von
Zeitgenossen und Freunden der Dichterin
angegangen, dargelegt und vertieft. Ihre
Texte erscheinen dadurch in ihrem
historischen Umfeld, was Einblicke zugunsten
einer umfassenderen Darstellung ihrer
Stellungnahmen zu literaturpolitischen
Fragen, zu ihrem Engagement eröffnet.
Besonders wichtig scheint mir auch, was

Weigel beim Debut der jungen Autorin
beobachtet. In der unmittelbaren
Nachkriegszeit gab es, anders als in der
Bundesrepublik, in Wien heimgekehrte jüdische
Exilanten, die sich als Förderer einer

neuen Literatur einen Namen machten,
Zeitschriften wie «Lynkeus» und «Stimmen

der Gegenwart» herausgaben und
Leseabende veranstalteten. Wollte man als

junge Autorin gedruckt und bekannt
werden, führte der Weg über diese Förderer
und Präzeptoren, die sich oft etwas pa-
ternalistisch gebärden mochten. Für eine

Autorin, die sich auf der Suche nach ihrem
eigenen Ort und nach Unabhängigkeit in
der literarischen Gegenwart befand, keine
leichte Konstellation, zudem überlagert
von der Rivalität zwischen österreichischem

und westdeutschem Literaturbetrieb,

zwischen Österreichern und
zurückgekehrten jüdischen Emigranten. Das
Zusammentreffen mit einer Gruppe junger
Autoren in der Bundesrepublik bringt da

eine Art Befreiung und alsbald auch An-

Wenn

Sigrid Weigel

mit der

zeitgenössischen

Kritik hadert,

dürfte sie nicht

gleichzeitig die

Urteile von

Schriftstellern

wie Böll oder

Fried anführen,

die sich von

denen der

massgebenden

Kritik kaum

unterscheiden.

erkennung. Aber auch in diesem Kreis
bleibt Ingeborg Bachmann eine Art Fremdkörper.

Die vordergründigen Parolen und
Doktrinen, die den Literaturbetrieb der
Nachkriegszeit (selbst bis in nachträglich
erschienene akademische Darstellungen
hinein) angeblich bestimmten, zum
Beispiel die tonangebenden und nicht nur
strenge Skeptiker befremdenden Allüren
der Gruppe 47 oder das laute Geschrei

vom «Tod der Literatur», das um die sechziger

Jahre herum angestimmt wurde,
haben sich nachträglich als Windmacherei
erwiesen. Es gab zu der Zeit, als diese

Slogans und Parolen im Schwange waren,
natürlich auch Autoren und Kritiker, die
das durchschauten. Sie sahen wohl auch,
dass die «Gruppe» zwar nicht eine
bestimmte Richtung oder Schreibweise
propagierte, aber unverkennbar einen starken

Zugehörigkeitskult entwickelte. Ob diese
Aussenstehenden zu denen gehörten, von
denen Martin Walser erklärt, Snobs und
arrogante Literaten, «Zungenkünstler», wie
er sie nennt, seien nicht mehr eingeladen
worden, ist mehr als fraglich. Die Ironie,
die etwa im Briefwechsel Ingeborg
Bachmanns mit Wolfgang Hildesheimer
durchschimmert, ist nicht nur für die Distanz
der Schriftstellerin und ihres Briefpartners,

sondern auch für Tendenzen unter
den von Hans Werner Richter Eingeladenen
aufschlussreich. Die Gruppe 47 wird in

Im Gespräch mit Paul

Celan auf der Jagung
der Gruppe 47 in

Niendorf, 1952. Links
neben Ingeborg Bachmann

Milo Dor, gegenüber

Reinhard Federmann.

© Piper Verlag,
München.

¦v

/ -Ill

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8 61



KULTUR INGEBORG BACHMANN

diesen Briefen mit Ausdrücken wie «Schul-
und Turnverein», «treudeutsch» und ihr
Chef gar mit der Bezeichnung «Turnvater»
bedacht. Es ist offensichtlich, dass Ingeborg

Bachmann, die der Gruppe 47 für ihre
Karriere und ihren raschen Ruhm viel zu
verdanken hatte, innerlich mehr und mehr
auf Distanz ging, jedoch aus Berufsinteresse

als freie Schriftstellerin eben doch
mitmachte. Dagegen ist nichts einzuwenden.

Wo das Schreiben anfängt

Sigrid Weigels Arbeit belegt, was kein Kenner

des Bachmannschen Werks im Ernst
bezweifeln konnte, dass hier nicht bloss
eine ausserordentliche lyrische Begabung,
sondern eine philosophisch wache
Intellektuelle als Schriftstellerin angetreten
war. Ingeborg Bachmann stand im
brieflichen Kontakt mit Gershom Scholem, mit
Adorno und den Philosophen im Umfeld
der Kritischen Theorie. Sie setzte sich als

leidenschaftliche Leserin mit Walter
Benjamin auseinander. Dass die Dissertation
der Philosophiestudentin der kritischen
Aufnahme der Philosophie Martin Heideggers

gegolten hatte, ist bekannt. Nach ihrer
Promotion schrieb sie über Ludwig
Wittgenstein, zunächst einen Essay, der in den
«Frankfurter Heften» 1953 erschien. Einen
Radio-Dialog über Wittgenstein sollte sie

für den «Merkur» umarbeiten. Die
Korrespondenz mit der Redaktion zeigt, wie sie

zögert und sich schliesslich der Autorschaft

in Philosophie verweigert. Die
Dichterin tastet sich zu einer andern Sprache

vor. In dem Augenblick, in dem sie

sozusagen als Fachphilosophin konsekriert
werden sollte, zieht sie sich zurück. Und es

ist Wittgenstein, der dazu den Anstoss gibt.
Im Radiobeitrag über ihn heisst es, wo
Heidegger zu philosophieren beginne, höre

Wittgenstein zu philosophieren auf, und
Sigrid Weigel setzt nach dem Zitat dieser
Stelle hinzu, dort eben - könne man den
Satz weiterführen — fange Ingeborg Bachmann

zu schreiben an, nicht mehr als

Autorin in Philosophie nämlich, sondern
als Dichterin.

Abbruche und Neuanfänge

Spuren des Umgangs mit Wittgenstein,
Heidegger, Benjamin und anderen Denkern

Die Gruppe 47

wird in diesen

Briefen mit

Ausdrücken wie

«Schul- und

Turnverein»,

«treudeutsch»

und ihr Chef

gar mit der

Bezeichnung

«Turnvater»

bedacht.

sind in ihren frühen Erzählungen und in
ihrem Prosaschaffen nachzuweisen. Die
Begegnung mit Gershom Scholem hat,
nachdem dieser den frühen Aufsatz der
Bachmann «Was ich in Rom sah und
hörte» gelesen hatte, ein bewegendes
Nachspiel. Das Thema ist Messianismus
und Verzeihen, vielleicht die Frage nach
einem gültigen Wort nach den Schrecken
der Vernichtung. Scholem hat 1967 Ingeborg

Bachmann ein Gedicht gewidmet, das

auf ihren Besuch im Ghetto von Rom
Bezug nimmt. Der Hinweis darauf eröffnet
Weigels Arbeit als Prolog und Beispiel für
die Konzeption des Ganzen. Die
Auseinandersetzung mit jüdischen Intellektuellen,

mit Autoren und Philosophen wie
Walter Benjamin, Hannah Arendt,
Hermann Kesten, Theodor W. Adorno ergibt im
ganzen ein differenzierteres Bild der Dichterin.

Die umfangreiche Korrespondenz,
die Weigels Recherchen erschlossen haben,
und das durch den nie ganz geklärten
Unfalltod von Ingeborg Bachmann unvollendet

gebliebene Romanprojekt «Todesarten»

geben zweifellos der germanistischen
Forschung neue Impulse. Das grosse Konvolut
hinterlassener Prosafragmente, einmal als

Fortsetzung des zu Lebzeiten der Verfasserin

publizierten Romans «Malina», dann
wiederum als Vorbereitung dazu bezeichnet,

hat kontroverse Interpretationen
erfahren. Sigrid Weigel entscheidet sich
dafür, die hinterlassenen Texte nicht als

«Kontinuum eines einzigen grossen Projekts»
zu lesen. Sie will die Arbeitsweise der

Autorin, die veränderten Pläne, die
Abbruche und die Neuanfänge studieren, wobei

sie wiederum, etwa im Fall des

Fragments «In Ledas Kreis», hier beispielsweise
im Briefwechsel mit Hermann Kesten,
Aufschlüsse findet.

Dass die gründlich recherchierte Arbeit
etwas mühsam zu lesen ist und in ihrer
Komposition unübersichtlich wirkt, hat
wahrscheinlich zwei Gründe. Der eine

liegt in der den Leser nicht gerade
anziehenden Fachsprache, in einem Stil zudem,
den die gehäuften Nomina schwerfällig
machen. Der andere vermutlich darin,
dass sich die Darstellung nicht entwickelt,
sondern in immer neuen Anläufen eine in
manchem rätselhafte Frau und Künstlerin
umkreist. So wird zwar mehrmals verworfen,

was zeitgenössische Kommentatoren
und Kritiker in engagiertem und gewiss

62 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8



KULTUR INGEBORG BACHMANN

auch nicht immer glücklichem Zugriff
geschrieben haben; aber es wird dann
das angeblich falsche Bild nicht durch
ein möglicherweise richtigeres ersetzt. Was
das übrigens hiesse, wäre erst noch zu
klären.

Inkonsequent

Ingeborg Bachmann ist mit ihrer Lyrik und
nicht mit ihrer Prosa in die Literaturgeschichte

eingegangen. Die Nachrufe sind
sich darin einig, dass einige Gedichte aus
«Die gestundete Zeit» und aus «Anrufung
des Grossen Bären» zu den schönsten zu
zählen sind, die in diesem Jahrhundert in
deutscher Sprache geschrieben worden
sind. Wenn Sigrid Weigel mit der
zeitgenössischen Kritik hadert, die sie offenbar

für eine ihrer Meinung nach einseitige
und ungerechte Beurteilung der Dichterin
veranwortlich macht, dürfte sie nicht
gleichzeitig die Urteile von Schriftstellern
wie Böll oder Fried anführen, die sich von
denen der massgebenden Kritik kaum
unterscheiden. Vertritt die Literaturwissen-
schaftlerin aber vielleicht die Meinung,
Kritiker seien stets darauf aus, Autoren an
ihrem Erfolg zu hindern, sie zu «kränken»
und auf ihre Werke mit Aggression zu
antworten? Dass sie auf die Prosa der Bachmann

nicht in gleichem Masse bewundernd

reagierten wie auf ihre Lyrik, hat
mit Missgunst, Böswilligkeit oder Mäkelei
kaum etwas zu tun, sondern allein mit der
Wahrheit über den eigenen, selbstverständlich

subjektiven, aber gründlich
geprüften und reflektierten Eindruck. Zu
dieser Wahrheit zu stehen, ist im
Literaturbetrieb nicht immer ganz leicht; es ist
aber der Mut, den wir vom Kritiker erwarten

dürfen. Im übrigen gilt, was die
Lyrikerin Hilde Domin überzeugend dargelegt
hat: Sprachkunstwerke müssen sich
bewähren, und sie tun es nicht in der
philologischen Interpretation, sondern im
Literaturleben selbst. Der Grund, warum
Werk und Gestalt der Ingeborg Bachmann
— und das ist nicht nur von einem
feministischen Standpunkt aus ärgerlich — als

schutzbedürftig, den Realitäten der Welt
hilflos ausgesetzt, kurzum mit Eigenschaften

assoziiert werden, die alle weniger den
Intellekt als das Gefühl hervorheben, liegt
vielleicht im «Briefgeheimnis» selbst, das

heisst in der Abneigung gegen das Biogra-

Ist es

gerecht,

die gehaltvollen,

von

Betroffenheit

und Trauer

ebenso wie

von Verehrung

für das Werk

geprägten

Nachrufe auf

Ingeborg

Bachmann

abzuqualifizieren?

Sigrid Weigel, Ingeborg
Bachmann.
Hinterlassenschaften unter Wahrung

des Briefgeheimnisses.

Paul Zsolnay
Verlag, Wien 1999.
Hinzuweisen ist auch auf
die 1999 erschienene

rororo Bildmonographie
Ingeborg Bachmann von
Hans Höller (Rowohlt
Taschenbuch Verlag,

Reinbek).

phische. Sigrid Weigel teilt diese Abneigung,

und doch ist es eine lobenswerte
Wirkung ihres Buches, dass der Leser die
Gestalt der Dichterin deutlicher und
profilierter erfährt. Der Brief an den Bremer
Rat, als er den Literaturpreis nicht, wie die
Jury empfohlen hatte, an Günter Grass
verleihen wollte, ihr Eintreten für Paul Celan,
ihr Brief an Wolfgang Hildesheimer, in
welchem wir sie als strenge und verständnisvolle

Kritikerin erfahren, sind wichtige
Mosaiksteine zu einer Biographie. Dass

Max Frisch mit ihr verheiratet war, bleibt
dagegen eher Episode, nicht nur, nachdem
man in «Montauk» gelesen hat, wie er
sie einführt. Für die intellektuellen
Ansprüche, die sie stellte, war er wahrscheinlich

nicht der Mann. Das alles, beispielsweise,

und vor allem natürlich die
Auseinandersetzung mit dem Holocaust und mit
der Nachgeschichte des Nationalsozialismus,

sind Konkretisierungen eines
Wesens, das noch immer, Undine gleich, dem
Blick entschwindet.

Von Ingeborg Bachmann selbst stammt
der Satz, jeder Nachruf sei sowieso eine
Indiskretion. Aber ist es gerecht, deswegen
die gehaltvollen, von Betroffenheit und
Trauer ebenso wie von Verehrung für das

Werk geprägten Nachrufe auf Ingeborg
Bachmann (Hilde Spiel, Heinrich Böll,
Harald Härtung und viele andere)
abzuqualifizieren? Besteht Grund, sich darüber
zu beklagen, kaum einer bemühe sich «um
die Darstellung eines intellektuellen Profils
der Autorin?»

Die Textsorte Nachruf ist schliesslich
keine Seminararbeit, und ihren Verfassern
in diesem Fall zu unterstellen, auf
Klischees zurückgegriffen zu haben, wenn sie

Ingeborg Bachmann so schildern, wie sie

ihnen im Leben begegnet ist: scheu, ruhelos,

immer auf der Flucht, hilflos, ist ein
starkes Stück. Nein, diese Nachrufe sind
natürlich keine wissenschaftlichen
Abhandlungen; aber sie sind Quellentexte,
sie geben bewegte Auskunft darüber, wieviel

Liebe und Bewunderung, wieviel
Zuwendung dieser Dichterin über den Tod
hinaus zuteil wird. Dies, meine ich, ist
wichtiger als der Nachweis ihres «intellektuellen

Profils», wobei erst noch zu sagen
wäre, dass ihre Bewunderer seit ihrem
ersten Auftreten nicht daran zweifelten, es

mit einer genialen Künstlerin und
hochintelligenten Frau zu tun zu haben.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8 63



KULTUR

Heinz Ludwig Arnold,
geboren 1940 in Essen,

lebt als freiberuflicher
Publizist in Göttingen:
seit 1963 Herausgeber
der Zeitschrift für
Literatur TEXT + KRITIK,

seit 1978 des
Kritischen Lexikons zur
deutschsprachigen
Gegenwartsliteratur (KLG),

seit 1999 auch auf CD-

ROM, und seit 1983 des

Kritischen Lexikons zur

fremdsprachigen
Gegenwartsliteratur (KLfG).
Seit 1995 Honorarprofessor

an der Universität

Göttingen. Zahlreiche

Veröffentlichungen
zur deutschen Literatur.
Zuletzt erschienen:
• Einigkeit und aus
Ruinen. Eine deutsche

Anthologie^ (Hg., 1999),
• Die deutsche Literatur
seit 1945. Augenblicke
des Glücks* 1990-1995
(Hg. 1999), 'Querfahrt
mit Friedrich Dürrenmatt'

(1998).

Durch die Lupe des Insektenforschers

Botho Strauss, Das

Partikular, Hanser, München

2000.

«Das Partikular» von Botho Strauss

L/er Schriftsteller Botho
Strauss wurde berühmt als Autor eines

Boulevard-Theaters, in dem die morbide
Befindlichkeit der abendländischen
Intellektuellenwelt geistreich seziert wurde.
Freilich hat Strauss selbst sich stets fern
von den Boulevards aufgehalten. Und ihren
immer mächtiger werdenden Massenmedien

stand er nie zur Verfügung. Was die
nicht davon abhielt, seine in einem
polemischen Bocksgesang artikulierte
Verachtung, ja seinen Hass auf die medial
verführte Massengesellschaft zu vervielfältigen

und breit zu debattieren.
Derweil setzte Botho Strauss in kleinen

Prosa-Büchern seine besondere Anschauung

von der menschlichen Existenz ins
Bild; zuletzt in einem Buch mit dem
merkwürdigen Titel «Das Partikular», dessen

Titelbild — «Das Auge Gottes» des Malers
Wolfgang Otto Schulze, bekannt als Wols —

jedoch einen deutlichen Hinweis auf seine

Entschlüsselung liefert: Das «Partikular»
ist das Okular, also das Sichtgerät Gottes,
durch das dieser den Menschen in seiner

je einmaligen Partikularität erkennt. Botho
Strauss formuliert das so: «Gesehen aber,

wahrhaftig gesehen werde ich nur durch Sein
Partikular. Das Partikular, durch das der

Ewige uns sucht, erfasst uns ohne zeitliches
Brimborium, ohne geschichtliche Ergänzung
und Verfälschung. Erkennt jeden in seiner

göttlichen Vereinzelung.»
Mit diesem göttlichen Blick durchs

Partikular beschreibt Strauss sehr genau sein
literarisches Programm: Er will den
Menschen frei von seinem historischen Werden
und von seiner zeitlichen Bedingtheit zur
Anschauung bringen, will ihn befreien aus
seiner zeitlichen Gefangenschaft, die ihn
der von Gott gegebenen reinen Würde als

Einzelner beraubt habe und ihn zum
Massenmenschen, zum Herdentier denaturiere.

Solcher Welt-Anschauung und solchem
Menschen-Bild entsprechend formt Strauss

unter grosser stilistischer Angestrengtheit
die Texte in diesem Band: keine vom
Geschichtenstrom getragene Prosa, sondern
fein und zuweilen auch arg fehl-, aber
immer geschliffene Prosa-Solitäre: Par-

tikular-Prosa eben, die historische
Zusammenhänge bewusst vermeidet. Das
Grundthema dieser zur Hälfte «Dem Gott
der Nichtigkeiten» gewidmeten Texte ist
deshalb konsequenterweise die
Unfähigkeit des Menschen zu wahrhaftiger
Kommunikation, das Scheitern jeglicher
«echter» Beziehungen, die Unmöglichkeit,
Welt ausserhalb ihrer hierarchischen

Ordnung wahrzunehmen.
Gegen solche Wahrnehmungsunfähigkeit

setzt Strauss den Versuch, durch die
hierarchischen Zusammenhänge hindurch
das Singulare, Vereinzelte, eben: das

Partikulare wahrzunehmen, und notiert: «Das

Eigenartige, das er an beinahe jedem
bemerkte, wurde ihm immer bedeutungsvoller,
es verdrängte Sympathie und Skepsis, und er
ergab sich seinen Eindrücken mit einer
gewissen lüsternen Devotheit und einer geradezu

botanisierenden Form des reinen und
ranglosen Unterscheidens.» Das ist die pure
Sehnsucht zurück zu einer herrschaftsfreien,

das heisst aber auch: geschichtslosen

Existenz, also zur kindlichen
Unschulds-Sicht auf die Welt, eben zu dem,
was Strauss «göttliche Vereinzelung» nennt.

Diese Sehnsucht nach Kunstleben und
Kunstfiguren hat freilich erzählerische

Konsequenzen: Fragmentierung der
Erzählstruktur, Vereinzelung von
Erzählpartikeln, romantisches Reflektieren statt
erzählerische Kontinuität. In dieser Prosa,
die dem Menschen seine Gesellschaftlichkeit

bewusst nimmt,ist kein Leben mehr;
ihre Figuren wirken wie von einer abstrakten

Mechanik gesteuerte Puppen, ihr
Verhalten ist bloss noch Belegmaterial einer
Erzähl-Theologie, die ihren Gott dem Treiben

der realen Menschenwelt aus der Ferne
mit Ekel und Abscheu zuschauen lässt.

Darin hat Botho Strauss ein Vorbild, zu
dem er sich auch bekennt: Ernst Jünger,
dessen literarische Existenz einst mit
«abenteuerlichem Herzen» begann und
stilistisch überanstrengt im Mittelmass eines
konfektionierten Tagebuch-Allerleis
verendete, das den Menschen auch nur noch
durchs Okular wahrnahm: nämlich durch
die Lupe des Insektenforschers.

64 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 7/8


	Kultur

