
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 80 (2000)

Heft: 6

Artikel: "Am Anfang war das Wort ..." : zur Historisierung des
Wahrheitsgehaltes der Sprache in der abendländischen Zivilisation

Autor: Jurt, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Joseph Jurt,
geb. 1940 in Willisau-

Land/Schweiz.
Professor für Romanische

Literaturwissenschaft
an der Universität
Freiburg im Breisgau. Seit
1997 Mitglied des

Deutsch-Französischen
Kulturrates. Seit 1989

Mitglied des Vorstands
des Frankreich-Zentrums,
1992 Chevalier dans
l'ordre des Palmes

académiques, 1999

Verleihung der
Universitätsmedaille der
Universität Freiburg,
seit Mai 2000 Mitglied
des Schweizerischen
Wissenschaftsrates.

«Am Anfang war das Wort, »

Zur Historisierung des Wahrheitsgehaltes der Sprache
in der abendländischen Zivilisation

Der Schweizer Romanist Joseph Jurt hat mit seinen Schriften einen wesentlichen

Beitrag zu einer Auseinandersetzung mit den französischen Poststrukturalisten im
deutschsprachigen Raum geleistet. Michael Wirth trafJoseph Jurt im Frankreich-
Zentrum der Universität Freiburg im Breisgau, dessen Vorstandsvorsitzender er ist,

zu einem Gespräch über die radikale Infragestellung des Logozentrismus, einer
der Pfeiler westlichen Denkens, durch die neuere französische Sprachphilosophie.

IVlichael Wirth: «Am
Anfang war das Wort, und das Wort war bei
Gott, und Gott war das Wort», heisst es

im Johannes Evangelium. Was verbirgt sich
hinter der Gebundenheit der abendländischen

Zivilisation an das Wort?

Joseph Jurt: Die Idee hinter dem Primat
des Wortes impliziert die Selbstpräsenz
der Sache. Das Wort ist die Sache, es gibt
keine Differenz. Und damit die Idee der
Selbstpräsenz der Sache auch trägt, braucht
es einen Garanten, einen Urheber des

Wortes. Die Garanten sind metaphysischer

Natur: Es ist der Begriff «Gott», es ist
der Begriff «Mensch», die «Natur». Diese

Eckpunkte stehen für die unmittelbare
«Selbstverständlichkeit» des Wortes. Die
Schrift ist gegenüber dem primären Wort
in der abendländischen Tradition lediglich
ein Substitut. So sieht es bereits Augustin.
Anders verhält es sich in der jüdischen
Tradition. In der Kabbalistik ist die Schrift
das Primäre. Es gibt dort die Vorstellung,
dass die Welt entstanden sei aus einer
Konfiguration von Buchstaben.

Wurde nicht auch schon in der christlichen

Tradition das Primat des Wortes in
Zweifel gezogen

In der Tat kommt es im 17. Jahrhundert
bereits zu Erschütterungen der Vorstellung,

dass eine Unmittelbarkeit des Bezugs
zwischen Wort und Sache existiere. Michel
Foucault hat dies in seinem Buch «Les

mots et les choses» beschrieben. Ausgangspunkt

seiner Überlegungen ist die Analogie

zwischen dem sprachlichen Zeichen
und der bezeichneten Sache, die im
Mittelalter festzustellen ist. Man glaubte im
Mittelalter, mittels phantasievoller
gedanklicher Konstrukte, im Wort etwas zu
erkennen, das in der bezeichneten Sache

selbst zu finden sei. Dazu gehörte zum
Beispiel auch die das christliche Weltbild
bestimmende Vorstellung einer Analogie,
die Idee, im Mikrokosmos den
Makrokosmos wiederzufinden. Im 17. Jahrhundert

tritt an die Stelle des Analogiemodells
das Repräsentationsmodell. Die Sprache
erhält nun eine Dreidimensionalität: die
phonetische Seite, den gedanklichen
Inhalt und die Sache selbst. Die Beziehung
aber zwischen dem sprachlichen Zeichen
und dem Inhalt erscheint als arbiträr und
nicht mehr motiviert. Man erkennt, dass

die sprachlichen Zeichen auf Konvention
beruhen.

Wie wirkt sich das in der Lebenswirklichkeit

des 17. Jahrhunderts ausi
Ein schönes Beispiel wäre hier Molières

«Misanthrope». Alceste sagt einmal: «Qu'en
homme d'honneur, on ne lâche aucun mot
qui ne parte du cœur.» Er will, dass die

Sprache unmittelbarer Ausdruck des Herzens

ist. Hier findet der Traum einer
individuellen Sprache seinen Ausdruck.
Alceste verkennt jedoch, dass die Sprache
ein allgemein anerkannter Code ist und
sich deshalb gar nicht individualisieren
lassen kann. Das Bewusstsein dieses «Mangels»

einerseits und die Erkenntnis der
willkürlichen, auf Konventionen beruhenden

Zuordnung von Wort und Bedeutung
andererseits, führte dazu, dass man damals
das Verhältnis zum Wahrheitsgehalt des

Gesagten freier gestaltete. Der honnête
homme darf nicht lügen, aber er muss nicht
sagen, was er denkt. Die Sprache wurde
zunehmend zum Instrument, mit dem

man gleichsam spielen konnte. Alceste hat
das nicht begriffen. Rousseau fand ja auch
den Dialog in der Gesellschaft korrupt,
weil — hier hören wir wieder Alceste heraus

24 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 6



DOSSIER POLITIK - MACHT UND OHNMACHT DER BEGRIFFE

— er nicht von Herz zu Herz ging. Rousseaus

Hass auf Molière hat im übrigen hier
seinen Grund. Rousseau kam mit der Art
und Weise, wie die Pariser Gesellschaft die
Sprache nutzte, nicht zurecht. Und weil er
über das Wort sich selbst nicht zum
Ausdruck bringen konnte, musste er -
zurückgezogen lebend - schreiben, obwohl er ja
eigentlich auch die Schrift ablehnte, weil
sie auch nicht unmittelbar war, sondern
ein Vermittlungsinstrument.

Der französische Philosoph Jacques Derrida

stellt in seinen Schriften, insbesondere

in «Die Schrift und die Differenz», seit den

sechziger Jahren den Logozentrismus, das

Primat des Wortes in Frage.
Für Jacques Derrida liegt der Vorteil der

Schrift darin, dass ihr nicht die Unmittelbarkeit

des Wortes eigen ist. Für ihn ist die
Schrift ein Medium, bei der der Urheber,
der Garant, nicht unmittelbar präsent ist.
Die Schrift schafft einen «Abstand», den
Derrida «différance» nennt. Zum einen ist
damit die fehlende Unmittelbarkeit der

Wirkung des gesprochenen Wortes
gemeint, zum anderen heisst «différance»
aber auch das Aufschieben des Sinns, weil
Wort und Sinn nicht unmittelbar zur
Deckung gelangen. Denn die Schrift
zwingt, im Gegensatz zum gesprochenen
Wort, den Leser, sie zu entziffern, sie

zwingt ihn zu einer interpretatorischen
Anstrengung, die dazu führt, dass ein Text
nicht von jeder Leserin, jedem Leser gleich
verstanden wird. Wort und Sinn driften
also auseinander. In der Kontinuität des

mündlichen Dialogs hätte man dazu gar
keine Zeit.

Aber heute verweisen doch alle Texte auf
ihren Urheber?

Derrida argumentiert in der Tat sehr

idealtypisch. Er stellt den Logozentrismus
in radikalster Form in Frage und stiess

damit vor allem in Deutschland auf
Ablehnung, weil er sich gegen eine Jahrhunderte

lang geltende Tradition wendete. Er
geht von der bereits erwähnten kabbalistischen

Vorstellung aus, dass im Judentum
die Welt aus Schriftzeichen entstand, die
Schrift zuerst da war, also das Primat
besitzt. In der Tat hat heute in den
abendländischen Gesellschaften jedes geschriebene

Wort seinen Garanten. Alle Texte
werden signiert. Und auch bei nicht-
signierten Schriftstücken gibt es Elemente,
die auf eine Diskursquelle verweisen. Des-

t

•J=S9F

I

J

"

Carl Spitzweg, Der Briefbote in Rosenthal (um 1858), Ol auf Leinwand, Marburg,
Universitätsmuseum für Kunst- und Kulturgeschichte.
Spitzweg spielt mit dem In-der-Schwebe-Bleiben der Situation. Nur für eine junge
Dame ist die Verbindlichkeit des Liebesbriefs bestimmt, doch vorläufig ist die

Adressatin dem Briefträger unbekannt. Der alte Mann, der sich vom dunklen
Grund scharf und effektvoll abhebt, hält das weisse, vielversprechende Kuvert in

die Höhe, und aus allen Fenstern erscheinen die schönen Mädchen und Damen.

(Michael Wirth, s. auch Kommentar zum Titelbild auf S. 12)

halb verwundert es nicht, dass in der
französischen Diskussion der sechziger Jahre,
das Subjekt zu einer obsoleten Kategorie
wurde. Die Rede vom Verschwinden des

Subjekts in der Postmoderne hat hier ihren
Ursprung. Roland Barthes, Michel Foucault,
Jacques Lacan, Jacques Derrida und François

Lyotard stellen die abendländische
Tradition des Diskurses, der von einem
Subjekt ausgeht, radikal in Frage.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 6 25



DOSSIER

Wie begründen diese Philosophen das

Verschwinden des Subjekts — Roland Barthes

spricht gar vom «Tod des Autors»?

Im Grunde handelt es sich hier um
eine Historisierung der Vorstellung, dass,

gleichsam naturgegeben, jeder Diskurs
einen Urheber hat. Foucault hat darauf
hingewiesen, dass der Subjektgedanke in
der neueren europäischen Zivilisationsgeschichte

erst in der Renaissance auftaucht
und, wie er sagt, auch wieder «wie ein
Zeichen im Sand vom Meer weggespült werden
kann». Tatsächlich sind die meisten Texte
und Bilder des Mittelalters nicht signiert.
Während heute jedes Bauwerk einem
Architekten zugewiesen werden kann, wissen
wir nicht, welche Architekten zum
Beispiel die Kathedralen entworfen haben.
Ein eindrückliches Erlebnis war für mich
1970 die Teilnahme an einem Seminar von
Roland Barthes, in dem er uns sagte, dass

der Gedanke einer Urheberschaft von
geistigen, künstlerischen und auch von
materiellen Werken des täglichen Lebens erst
mit der Geburt des modernen Kapitalismus

im städtischen Renaissancebürgertum
begann. Damals entstand die Idee des

Autorenrechts, die Idee des geistigen
Eigentums. Wir arbeiten bereits mit den

Erzeugnissen der Sprache, mit bestehenden
Diskursen, beginnen eben nicht am
Nullpunkt. Die Idee des Schriftstellers als eines

Schöpfers ist relativ jung. Sie tritt mit
Goethe auf, der vor dem Strassburger Münster

stehend die architektonische Leistung
mit der Schöpfung der Alpen verglich.
Immerhin galt noch bis ins 17. Jahrhundert
hinein der Compilator, derjenige also, der
Texte lediglich neu zusammenstellt, als ein
ehrenhafter «Autor». Heute gilt die
Vorstellung, ein sprachliches Werk aus bereits
bestehenden Elementen zu schaffen, als

obsolet. Jede und jeder stellt sich heute
selbst als Schöpfer dar. Dass diese Idee des

Autors als eines absoluten Schöpfers eine

Selbststilisierung ist, das meinen die
französischen Philosophen, wenn sie vom Tode
des Autors sprechen.

Auf sein Recht als Urheber einer Schrift
zu pochen, hatte für einen Autor auch eine

politische Implikation?
Wir beobachten hier einen Selbster-

mächtigungsprozess des Individuums, der

zu seiner Unterstützung den Gesetzgeber,
meistens den König, brauchte. Ohne Frage
stärkte dies die Stellung des Bürgers ge-

POLITIK - MACHT UND OHNMACHT DER BEGRIFFE

genüber dem Adel und das Imprimatur,
das etwa der französische König geben

musste, und das letztlich auch ein Mittel
der Zensur war, stärkte nun paradoxerweise

die Position des Autors.

Totalitarismusverdacht

Die Schrift

zwingt,

im Gegensatz

zum

gesprochenen

Wort, den

Leser, sie

zu entziffern,

sie zwingt

ihn zu einer

interpretatori

sehen

Anstrengung,

die dazu

führt, dass

ein Text

nicht von

jeder Leserin,

jedem Leser

gleich

verstanden

wird.

Wie verträgt sich nun die These von der Sub-

jektlosigkeit der Sprache mit dem

Totalitarismusverdacht, dem Roland Barthes die

Sprache unterstellt? In seiner Antrittsvorlesung

am Collège de France, behauptete er,

die alltägliche Sprache sei faschistisch. Wie

müsste eine Sprache aussehen, die nicht
totalitär ist?

Ich halte Barthes' Behauptung für nicht
besonders intelligent. Sie wird erst haltbar
und diskussionswürdig, wenn man sie auf
ihren Kern reduziert, eine Auffassung, die
auch von Foucault und später Bourdieu
geteilt wird, nämlich, dass Sprache ein
Instrument ist, um Macht auszuüben. Dem
liegt das Paradigma zugrunde, dass die
Gesellschaft im wesentlichen ein Kampfplatz
und die wichtigste Referenz Macht ist. Es

wird Macht ausgeübt und Macht erlitten.
Das heisst, die Sprache lässt sich nie lösen

von Machtverhältnissen. Pierre Bourdieu
hat diese sprachliche Herr/Knecht-Beziehung

in seinem Essay «Ce que parler veut
dire» entwickelt.

Foucaults Studie «Überwachen und Strafen»

über die Rechtsprechung und den

Strafvollzug im Europa des 15. bis 17.
Jahrhunderts, lässt deutlich werden, dass der
Gebrauch der Sprache die Situation des

Anklagten verbessert hat. Heute wird das

Geständnis nicht mehr durch Folter erzwungen.

Zudem wird das Gesetz nicht mehr dem

Wortlaut nach angewendet, sondern es

existiert ein Interpretationsrahmen zugunsten
des Angeklagten. Zeigt dies nicht, dass es

schliesslich doch einzig und allein die Sprache

ist, die vor Gericht zur Wahrheitsfindungführt?

Das ist eine Frage der rechtsphilosophischen

Perspektive und der Mentalität einer
Zeit. Freiheitsentzug kannte das späte
Mittelalter und die frühe Neuzeit nicht.
Dafür wurde einem Dieb die Hand
abgehackt oder einem Lügner die Zunge
abgeschnitten, oder es gab die nach grausamen
Riten, der Vierteilung etwa, vollzogene
Todesstrafe. Was aber für unser Thema wichtiger

ist: Während in Kontinentaleuropa

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 6



DOSSIER POLITIK - MACHT UND OHNMACHT DER BEGRIFFE

gefoltert wurde, um zu einem Geständnis

zu kommen, gab es im angelsächsischen
Raum schon den Indizienprozess. Als die
Folter wegfiel, trat psychischer, also
meistens sprachlich geäusserter Druck an ihre
Stelle, die Unterdrückungsmechanismen
wurden mithin subtiler, sie fielen aber
nicht weg. In der Tat war jedoch eine
bedeutende Wende in der Rechtsprechung
der hermeneutische, d.h. der interpretato-
rische Zugang zum Gesetzestext. Dass zu
jeder kriminellen Tat individuelle Beweggründe

gehören, die das Gesetz nicht
abdeckt, weil es ein nicht individualisierbarer

Code ist, sondern die von Verteidiger
und Richter erkannt werden müssen, hat
die Rechtsprechung erheblich humaner
gemacht.

Kontextgebundene Wahrheit

Die wissenschaftshistorische Leistung der

französischen Poststrukturalisten besteht ohne

Zweifel in der Historisierung der europäischen

Subjektphilosophie und des radikalen
Wahrheitsanspruchs der Sprache. Gibt es

Vorbilder?

Friedrich Nietzsche hat die meisten von
ihnen inspiriert. Nietzsche hat ihren Standpunkt

der französischen Denker des
«ausserhalb» über die Genealogie der Moral
und der Wahrheit definiert, indem er
nicht mehr fragte, was ist objektiv wahr,
sondern die Pluralität der Wahrheiten zu-
liess, in dem Masse, wie er Wahrheit als

kontextgebunden sah. Das Ziel der
philosophischen Reflexion heisst mit Nietzsche:

Was waren die Voraussetzungen, dass

zu einem bestimmten Zeitpunkt der
Geschichte diese oder jene Idee als wahr
empfunden wurde?

Der Soziologe Pierre Bourdieu, dem Sie
viele Publikationen gewidmet haben und zu
dessen hohem Bekanntheitsgrad im
deutschsprachigen Raum Sie beigetragen haben, hat
sich in den letzten Jahren vehement gegen
den Abbau des Sozialstaates in Europa
gerichtet. Welche Argumente führte er dabei
an?

Bourdieu pflegt, im Unterschied zu dem,

was vor allem in der deutschsprachigen
Rezeption immer wieder zu lesen ist, keine
Sympathie zur kommunistischen oder
sozialistischen Partei Frankreichs, sondern

legt Wert auf die politische Unabhängigkeit
seines Urteils. So gehörte er etwa zu

Die These

vom Tode

des Subjekts

geht davon

aus, dass wir

nicht mehr

die originellen

Schöpfer

unserer Werke

sind, sondern

dass diese

sich in

die schon

bestehenden

Diskurse

einschreiben

bzw. diese

fortschreiben.

den wichtigsten Kritikern der Kulturpolitik
Jack Langs, dem er vorwarf, nach dem

Giesskannenprinzip Mittelmass zu fördern
und die Qualität aus den Augen verloren
zu haben. Ohne Scheuklappen betrachtet
Bourdieu den Marxismus als eine Wissenschaft,

in der es brauchbare und
unbrauchbare Kategorien gibt. Er lehnt etwa
das Konzept der «Klasse» völlig ab, weil die
«Klasse» eine künstliche Grösse ist und
nicht der Realität entspricht. Beim Konzept

des «Kapitals» ist Bourdieu stark von
Max Weber und seiner Theorie des sozialen
und symbolischen Kapitals beeinflusst. Er
entwickelt, wie schon Foucault, das Konzept

der Intellektuellen-Kompetenz, das

im Unterschied zu Sartres Vorstellung, den
Intellektuellen nicht generell, sondern auf
ganz bestimmten Gebieten, auf denen er
Kompetenz erlangt hat, zur Einmischung
und zum Engagement führt. Vor diesem

Hintergrund kritisiert Bourdieu nicht etwa
den freien Markt, seine Effizienz, sondern
den Abbau des Sozialstaats, weil er ihn für
eine kulturelle Errungenschaft der
westeuropäischen Gesellschaft hält. Wenn die

Arbeitslosigkeit dem kapitalistischen
Wirtschaften inhärent ist, darf es die
kapitalistische Gesellschaft nicht zulassen, so
Bourdieus Argumentation, dass der Stand
der Arbeiter allein die persönlichkeitszerstörerischen

Auswirkungen der Arbeitslosigkeit

trägt. Der Sozialstaat sei das einzige
funktionierende System, das die Lasten
gerecht verteile.

Eine Auswahl jüngerer Publikationen von Joseph
Jurt:
Joseph Jurt (Hg.), Von Michel Serres bis Julia
Krisreva, Rombach, Freiburg 1999.
Joseph Jurt et al. (Hg.), Wandel von Recht und
Rechtsbewusstsein in Frankreich und Deutschland,

Berlin Verlag Arno Spitz GmbH, Berlin
1999 (Srudien des Frankreich-Zentrums, Universität

Freiburg im Breisgau., Bd. 1).

Joseph Jurt (Hg.), Zeitgenössische französische
Denker: Eine Bilanz, Rombach, Freiburg 1998.

Joseph Jurt (Hg.), Algérie-France-Islam, Paris,
L'Harmattan 1997.

Joseph Jurt et al., Das literarische Feld. Das Konzept

Pierre Bourdieu in Theorie und Praxis,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft
Darmstadt 1995.

Joseph Jurt (Hg.), Bernanos, Essais er écrits de

combat, Tome II, GaUimard, Paris 1995 (Coli.
«Bibliothèque de la Pléiade», 423), Kritische
Edition.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 6 27


	"Am Anfang war das Wort ..." : zur Historisierung des Wahrheitsgehaltes der Sprache in der abendländischen Zivilisation

