
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 80 (2000)

Heft: 5

Artikel: Freigeist oder Handlanger? : Über die Intellektuellen in der modernen
Wissensgesellschaft

Autor: Papcke, Sven

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAY

Sven Papcke,
1939 in Hamburg

geboren, ist Professor
für Soziologie an der

Westfälischen Will-

heims-Universität in

Münster. Er befasst
sich schwergewichtig
mit der Geschichte der

Soziologie, mit
Kultursoziologie und

Europafragen. Im Campus

Verlag ist 1993 sein

Buch «Deutsche Soziologie

im Exil' erschienen.

1 Johann Gottfried
Seume, Mein Sommer

im Jahr 1805, Leipzig
1807, S. 20.

2 Der Verrat der
Intellektuellen, Frankfurt am

Main u.a. 1983, S. 70.

3 Vgl. E.W.Said,
Götter, die keine sind.
Der Ort des Intellektuellen,

Berlin Verlag,

Berlin 1997, S. 113 ff.

4 Alain, Propos de

politique, Paris 1934, S. 15.

5 Um vom intellektuellen

Selbsthass zu

schweigen, wie Paul

Johnson (Intellectuals,
London 1988) ihn mit
der Losung 'beware
intellectuals' (S. 342)
prototypisch vorführt,
indem durch Verweis

auf den Lebensstil
ausgewählter Köpfe deren

intellektuelle
Glaubwürdigkeit als riskantes
Maulheldentum in Frage

gestellt wird.

6 Protokoll des SPD-

Parteitages in Dresden

1903, Berlin 1903,
S. 225.

7 Geist und Tat (1910),
in ders., Politische
Essays, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1977,
S. 7 ff., hier S. 14.

Freigeist oder Handlanger?
Über die Intellektuellen in der modernen Wissensgesellschaft

«Freiheit und Gerechtigkeit sind Schwestern,
ihr Vater ist der Geist und ihre Mutter die
Vernunft.1»

Johann Gottfried Seume

Der wahre Intellektuelle ist Einzelgänger, hat Julien Benda2, Jahrgang
1867, als führender Interpret dieser Zunft betont. Der «geistigen Askese»

verpflichtet, wirkten seine Werte ebenso zeitlos wie die reine Vernunft.
Als Selbstdenker sei er keineswegs ungesellig, durchaus zur sachlichen

Kooperation bereit, aber doch nicht willens, seinen Verstand an der
Garderobe irgendeiner Bewegung, Hoheit oder Mode abzugeben. Nicht
zuletzt daher rühren immer wieder Enttäuschungen über diese Kaste3;

aber auch jene Voreingenommenheiten, die solcher Kritikelite seit ihren

Anfängen zur Zeit der bürgerlichen Überwindung des Feudalismus begegnen,

übrigens entlang der Zeitachse und quer durch alle Bevölkerungskreise.

L/as Misstrauen aller Machthaber

gegen unabhängige Köpfe erklärt
sich von selbst, «le pouvoir n'aime jamais la

critique»'1. Womöglich auch die Ablehnung
durch die sogenannten high brows5, die in
wachsender Zahl als Rechtfertigungs-, Sachoder

Verwaltungsintelligenz im Dienst der
Fabrikmoderne stehen, und deren Wirken
Benda (a.a.O., S. 80) rundweg alle
intellektuellen Weihen absprach. Diese Kopfarbeiter

betreiben Auftragsdenken als Beruf
und bleiben an die Grenzen des Gewohnten,

Erlaubten oder Bezahlten gebunden,
was bei ihnen wiederum Vorbehalte gegen
die libres penseurs weckt. Die Freiheit und
das Ansehen der Intellektuellen war ärgerlich,

nicht selten rächte man sich an ihnen
mit dem Vorwurf, «blosse Gesinnungspflege»

zu treiben. Andere Vorbehalte
waren nicht so leicht zu erklären. Etwa
wenn August Bebel6 stellvertretend für die
Grundschichten forderte, man möge sich
Akademiker oder gar Intellektuelle als

Parteigenossen «doppelt und dreifach ansehen».

Möchten sie gleich nützlich sein, weil sie

im Namen der Gerechtigkeit die Ansinnen
der Benachteiligten unterstützten, so fehle
den Leuten der Feder doch jeglicher Stall¬

geruch. Ihre Loyalität bleibe auf Ziele der

Seinsauslegung oder Weltverbesserung
begrenzt, schlösse Funktionärsmentalität
indes aus.

So jedenfalls sollte es sein! Ein Intellektueller,

betonte Heinrich Mann7, «begeht
Verrat am Geist», wenn er sich an die
Herrschaft «heranmacht», wo immer diese den
Ton angibt. «Denn der Geist ist nichts
Erhaltendes.» Er «zersetzt vielmehr» und ist
vor allem «gleichmacherisch». Nicht etwa
dadurch, dass er sich irgendwo anbiedert
und seine Standards preisgibt. Vor allem
hält er an der seit René Descartes und
Immanuel Kant gültigen Formel einer
allgemein-menschlichen Begabung zur
Vernunft fest. Das ist gleichsam eine
Grundideologie der Intellektualität. Sie besagt

zum einen, dass die durch Wissen erworbene

und geschulte Reflexion bestimmen
sollte über den Einfluss der Bürger auf die
Gesellschaft sowie allgemein über Sinn
und Form der Weltläufte. Herkommen,
Reichtum oder Macht allein dürften bei
der Postenbesetzung keine entscheidende
Rolle mehr spielen. Damit wird die soziale
sowie politische Moderne durchaus in
Übereinstimmung mit alteuropäischen

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 35



ESSAY WISSENSGESELLSCHAFT

Vorstellungen8 auf Denkarbeit verpflichtet9,

die sich im Lauf der Durchindustrialisierung

der Welt ohnehin zur eigentlichen

Produktivkraft mauserte. Und zum
anderen wurde unterstellt, dass diese

Wissensgesellschaft ihre angemessene
Selbstdarstellung in «freischwebenden Intellektuellen»

(Alfred Weber) findet. Diese
Reflexionseliten waren befreit von der
unmittelbaren Anwendung von Wissen
und hatten sich jenseits von Beruf, Milieu,
Parteilichkeit oder anderem Partikularismus

um die allgemeinen Güter zu
kümmern, um Wahrheit statt um Scheuklappen,

um Solidarität statt um Interesse, um
Gerechtigkeit statt um Rendite oder um
Frieden statt um Parteilichkeit.

Das Verhältnis des Intellektuellen zur
Erkenntnis ist seit David Hume kritisch, zum
Wirtschaftlichen durch Karl Marx
gespannt, zum Glauben seit Ludwig Feuerbach

entfremdet, zum Kollektiven nach Alexis de

TocqueviUe distanziert, zum Gefühlsmässigen

laut Sigmund Freud skeptisch und zum
Sozialen seit Ludwig von Mises gebrochen.
Er mischt sich ein und meidet doch die
Nähe, er spricht von Zugehörigkeit mit dem
erhobenen Zeigefinger des Besserwissers.

Der Intellektuelle ist ein Wühler. Seine

Einlassungen sorgen öffentlich für Ärger, um
die Ursachen für solchen Einsatz zu beheben.

Das wiederum mehrt seinen Einfluss,
wenn schon nicht auf die Zeitläufte, so doch
auf deren Selbstverständnis.

Man denke an Voltaire und seinen
frühen und beeindruckenden Erfolg einer
publizistischen Einmengung. Er war der

prototypische Intellektuelle, der sich seit
1762 mit einem Justiz-Skandal beschäftigte

und dann in einem mehrjährigen
persönlich-riskanten Kampf um öffentliche
Aufmerksamkeit die Obrigkeit nötigte, das

geschehene Unrecht aufzuheben10. Oder
man erinnere sich an Heinrich Heine", der
sich gegen die Unterdrückung in seiner
Heimat wandte, ohne dass in diesem Fall

allerdings die «Männer der Tat» durch die
«Gedankenmänner» zu Korrekturen genötigt
werden konnten. «Wohlführt letzten Endes

die Intelligenz die Welt», erläuterte schon
Gustav Le Bon12 die oft wiederholte Klage
über die tagespolitische Ohnmacht der
Kritik gegenüber der Macht, «aber sie

führt sie wahrlich von weitem».
Die Wissensexplosion war seit der

Entfesselung einer Leistungsgesellschaft zu

V

s «SH»»«TSV A

•¦¦ '-.£

r
t -

Emile Zola auf dem Weg zum Gericht, Lithographie erschienen im Petit Journal,
Februar 1898.

Beginn des 19. Jahrhunderts in vollem
Gang: Boden, Arbeit und Kapital verloren

zugunsten der grauen Zellen an Gewicht,
logistische Dienstleistungen veränderten
die Wertigkeit ganzer Schichten, noch
aber war der Begriff des «Intellektuellen»
in seiner aktuellen Bedeutung als «kritisches

Gewissen der Gesellschaft»13 nicht
geprägt, wiewohl die Träger solcher Funktion

von Petrus Abaelardus über John Milton

bis Bertolt Brecht oder Jean-Paul Sartre
und immer wieder für Erregung und
Aufmerksamkeit sorgten.

8 Die schon Vergil
(Aeneis VI, 727) in

den Worten -mens agit
molem- auf den Begriff
gebracht hat.

9 Zur Revolution der

/durch Wissensanwendung,

vgl. Peter Drucker,

Post-Capitalist Society,
New York: Harper Business

1993.

10 Vgl. Käthe Schir-

macher, Voltaire. Eine

Biographie, Leipzig
1898, S. 402 ff.

11 Zur Geschichte
der ReUgion, 3. Buch

(1834), Werke in 5

Bänden, Band 5, Berlin/
Weimar 1967, S. 93 f.

12 Psychologie der
Massen (1895), Stuttgart

1961, S. 92.

13 Franz L. Neumann

(1952), Wirtschaft,
Staat, Demokratie.
Aufsätze 1930-1954,
Hrsg. Alfons Söllner,
Frankfurt am Main

1978, S. 402.

14 Einführung in die

Metaphysik, Tübingen

1953, S. 35 ff.

Intervention

Es bedurfte dennoch erst einer weltweit
beachteten Affäre, um die Gruppe der
Intellektuellen eindeutig von der breiter
werdenden Schicht der allgemeinen
Geistesarbeiter abzusondern. Letztere halfen

zwar, als «men ofknowledge» (Florian Zna-
niecki) durch ihre Innovationsarbeit den

Wirkungsmöglichkeiten der Intellektuellen

den Weg zu ebnen, man denke einzig
an die Entwicklung der Medien. Aber sie

waren mit diesen nicht identisch. Denn
die von Martin Heidegger vermerkte Um-
deutung des Geistes zur Intelligenz trennte
Kritik und Deutung von «der blossen

Verständigkeit in der Überlegung, Berechnung
und Betrachtung vorgegebener Dinge und
ihrer möglichen Abänderung und ergänzenden

Neuherstellung», worauf Heidegger14
die Rolle der modernen Denkarbeiter
festgelegt sah. Immerhin steigerte die Dy-

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 5



ESSAY WISSENSGESELLSCHAFT

namik der Wissensgesellschaft die Nachfrage

nach im eigentlichen Wortsinn
intellektuellen Angeboten, stöberten doch die
ebenso schöpferischen wie emsigen
Zerstörer alter Zusammenhänge und
überlieferter Gewissheiten durch ihre allseitige
Wissenshuberei samt «zerebralen
Raffinements»1'' immer grössere Verständnislücken
in einer Welt des Dauetwandels auf.

Experten und Intellektuelle, also das

Funktionswissen und die Kritikkompetenz,

sind laut Michel Winock16 die beiden
Seiten einer Medaille. Diese Aufteilung
der Symbolarbeit in hie «Leistungen für
die Wirtschaftswelt» und dort den ebenso

notwendigen «Dienst am Durchblick»
zeichnete sich ab, seit mit der
Bildungsexplosion bereits in der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts das Wissen zu einer
Münze wurde, die zwar den sozialen
Aufstieg ermöglichte, zugleich aber
Erkenntnispflege und Zustandskritik auseinandertrieb.

Wissen garantierte das Gelingen der
Moderne, es unterlag seinerseits dem Diktat

der Arbeitsteilung, und seine
Spitzenvertreter gerieten als Fachleute zu Spezialisten

für das Besondere. Wer kümmerte
sich indessen um das Geschick des

Allgemeinen — quod omnes tangit—, nicht
zuletzt im Interesse der Wissensträger in den
Berufen selbst? Und wer vermittelte der
Öffentlichkeit zutreffende Deutungsmuster

einer immer undurchsichtigeren Welt
der Sachzwänge, die eine kontroverse
Verständigung über das Gemeinwesen
erzwingt? Deutungsmuster noch dazu, die
über den Erhalt liebgewonnener Strukturen

und Denkfiguren hinaus reichten

Geklärt wurde die Aufgabenverteilung
zwischen Intelligenz und Intellektuellen in
einer Krisensituation, die zugleich einer
idealtypischen Festlegung geistiger Rollen
den Weg öffnete: Sie war als regulative
Messlatte nie zu erreichen, sicherlich,
sollte als Anspruchsniveau indessen
Gültigkeit behalten.

Am 13. Januar 1898 druckte die Zeitung
«L'Aurore» (Nr. 87) in Paris unter dem
Titel «J'accuse!» einen offenen Brief von
Emile Zola an den Präsidenten der
französischen Republik, der in über 200 000
Exemplaren verbreitet wurde. Der Romancier

prangerte darin die Aburteilung des

Hauptmanns Alfred Dreyfus als antisemitische

Machtverschwörung des Militärs an.

15 So Antonio Labriola,
La concezione materialistica

della storica,
Bari 1965, S. 41.

16 Le siècle des

intellectuels, Paris,
Seuil 1997.

17 Worauf Robert
Badinter (Zola ou le prix
du courage, Nouvel
Observateur vom 22. bis
28. Januar 1998, S. 54)
mit Blick auf die These,
sein Mut habe den

berühmten Autor doch

nichts gekostet, zu

Recht hingewiesen hat.

18 Wie Albert Thibaudet

(La république des

professeurs, Paris 1927,
S. 105) sich ausdrückte,
der zugleich darauf
hinwies, dass sich seinerzeit

nicht nur eine
fortwirkende -rupture»
(S. 18) zwischen
republikanischem und kon-

servativ-etatistischem
Lager im Lande einrichtete,

sondern dass die

Dreyfus-Affäre zugleich
die Geburtsstunde nicht
nur eines politischen,
sondern auch des dezi-

dierten Antiintellektua-
lismus der 'intellectuels

de droite' (Winock)
wie Maurice Barrés
selbst war.

19 Das verdeutlicht der
Wutausbruch des
einflussreichen Gelehrten
Brunetière im Freundeskreis,

den Maurice

Paléologue (Tagebuch
der Affäre Dreyfus
1894-1899 [1955],
Stuttgart 1957, S. 68)
nach einem Treffen
am Samstag, dem

15.1.1898 notierte:
• Und diese Bittschrift
(J'accuse!), die man unter

den 'Intellektuellen'

Schon am nächsten Tag zirkulierte eine
Protesterklärung («Les soussignés protestants
contre la violation des formes juridiques...
persistent à demander la révision») mit einer
langen Unterschriftenliste prominenter
Köpfe, ganz obenan stand der Name von
Anatole France. Vor allem Zola heimste
sich mit seinem Engagement böse Folgen
ein17. Der Bestsellerautor wurde mehrfach
verurteilt, musste ausser Landes fliehen,
sah sich bedroht und angefeindet, verlor
die Hälfte seiner Einkünfte... Zugleich
scharte sich um das Anklagemanifest mit
Zeitschriften, Petitionskampagnen und
einer einflussreichen «Ligue des droits de

l'homme et du citoyen» der intellektuelle
und politische Widerstand gegen die
Dunkelmännerei im Lande. Mit einer nach

langem juristischem und parlamentarischem
Hin und Her erreichten Korrektur des
Urteils, die Zola nicht mehr erlebte, wurde
das Ringen um Frankreichs öffentlichen
Ideenhaushalt am Ende zugunsten
demokratischer Verhaltensmuster entschieden.

Die Erfahrung aus diesem «tumulte
d'intellectuels»^ als Streit um den öffentlichen

Sinnhorizont, der zugleich die
entscheidende Bedeutung der Medien für die

Meinungsfindung begründet hat, wird auch

zur Geburtsstunde der «Intellektuellen»
im neuzeitlichen Verständnis: nicht nur,
weil in diesem historischen Zusammenhang

der Begriff seine politische Karriere
beginnt. Zudem kristallisierte sich eine

spezifische Moral der Gesellschaftskritik
als «intellektuell» heraus, die seither nicht
nur die Intellektuellen von den Gebildeten
oder allgemein den Fachwissenden,
sondern zugleich von den «Gegenintellektuellen»

trennte. Diese hatten sich seinerzeit
als «Streiter mit Verben» (Pascal Ory) auf
die Seite des Establishments geschlagen.
Damit aber sprachen sie sich für partikulare

Belange aus und gegen universelle
Werte, was Leuten wie Maurice Barres,
Ferdinand Brunetière oder auch Charles

Maurras als Wortführer der «Antidreyfus-
ards» im strikt-modernen Wortsinn den
Status von Intellektuellen genommen
hat19.

Konsequenzen

Massgeblich ausformuliert wurde ein
Katechismus für Intellektuelle, der aus dem

Dreyfus-Skandal abzuleiten war, allerdings

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 5 37



ESSAY WISSENSGESELLSCHAFT

erst zu einer Zeit, als die Epochenstimmung

wieder umzuschlagen drohte und
der kritische Gebrauch des Verstandes

etwa in Sozialfragen erneut unter die Räder

geriet, auch in Frankreich. Die Rede

ist von Julien Benda, der mit seinem Buch
«La trahison des clercs» (Paris, 1927) die
Ausgangsbasis für die angemessene
Beurteilung des Intellektuellen als

Vernunftswächter in den Wirren der
Zeitläufte verfasste. Noch das autoritative
«Dictionnaire des intellectuels» (Paris,
Seuil 1996) spricht von einem «livre
fondateur» (S. 13). Zwar gilt heute als
intellektuelle Person, wer sein in spezifischen
Leistungsbereichen wie Literatur, Wissenschaft

oder Kunst erreichtes Ansehenskapital

auf Fragen der öffentlichen Sphäre
überträgt. Insofern hat sich dieser Begriff
dem der Prominenz angenähert, und er
wirkt inzwischen auch viel abgegriffener,
als Benda es sich hatte vorstellen können.

Gleichwohl behält die damalige
Regieanweisung ihren Wert, wonach es vor
allem die Distanz ist, die den Intellektuellen
auszeichnet, Moralisten des Zuständlichen
hingegen gelten als blosse Mitläufer. Das
Streben nach Wahrheit und die Suche der

Gerechtigkeit seien niemals blind loyal
und unkritisch. Den ungebundenen Denker

zeichnet insofern immer eine Art von
Heimatlosigkeit aus. Nicht erst Michael
Walzer1" hat allerdings vermerkt, dass

durch die Sprachzugehörigkeit und
vermittelt über ihr sozialkritisches Engagement

gerade Intellektuelle dem So und
Jetzt offen gegenüberzutreten hätten: Man
denke nur an die Winkelried-Attitüde der
Stimmen von Ludwig Börne über Karl
Kraus bis zu, sagen wir, Martin Walser, deren

Bereitschaft, sich in Problemfälle
einzumischen, den Status des Intellektuellen
hierzulande durchaus mitgeprägt hat. Bendas

«clercs» hingegen, wie er die Des-
illusionierer vom Fach nannte, sollten eher
ein platonisches Verhältnis zur Umwelt
pflegen. Wird der Wissende aus lauter
Angst vor Ansteckungen durch die Realität
indes zum Stubenhocker, mag er seine
Rolle als Gelehrter oder Forscher erfolgreich

spielen, intellektuelle Funktionen
jedoch kann er nicht mehr wahrnehmen.

Solche Weltenthobenheit war mithin
eine Verhaltenszumutung, die sich schwerlich

erfüllen liess, weswegen Benda überall
Verrat an rein-geistigen Verpflichtungen

umlaufen lässt. Allein
die Tatsache, dass man

jüngst dieses Wort

'intellektuelle' geprägt
hat, um damit gleich
einer Adelskaste (caste
nobilaire) die Leute zu

bezeichnen, die in

Laboratorien und
Bibliotheken leben - diese
Tatsache kennzeichnet
eine der lächerlichsten
Querköpfigkeiten unserer

Zeit: nämlich die

Anmassung, Schriftsteller,

Gelehrte, Professoren

und Philologen
in den Rang von
Übermenschen (surhommes)
zu erheben. Die
intellektuellen Fähigkeiten

haben nur relativen
Wert.'

20 Zweifel und

Einmischung.

Gesellschaftskritik im 20.

Jahrhundert, S. Fischer

Verlag, Frankfurt am

Main, 1991, S. 62 f.

21 So Joseph Schumpeter,

Kapitalismus,
Sozialismus und
Demokratie (1942), Bern

1950, S. 237.

22 Vgl. Peter Schneider,
Eiserne Mienen. Der

Selbstbetrug der
Kriegsgegner, Frankfurter
Allgemeine Zeitung vom

23.4.1999, S. 43.

23 Brian Waiden,
Beware of these elitists
with closed minds,
Sunday Times vom

9.11.1986, S. 31.

24 Vgl. Stéphane Courtois

et alii, Livre noir
du communisme, Paris,
Laffont 1997.

witterte. Mit Blick auf das Anspruchsniveau

eines derart spiritualisierten
Intellektuellenbegriffes kann man mit Louis
Bodin («Les intellectuels existent-ils?», Paris,

Fayard 1997) provokativ nach dessen

Realisierung fragen. Allerdings war Bendas

Programm als regulative Idee so strikt
formuliert, weil die Suche nach (der) Wahrheit

sich nicht erst in seiner Zeit bei jenen
Leuten, «die die Macht des gesprochenen
und geschriebenen Wortes handhaben»21, der
herrschenden Ideologie annäherte, um von
offenen Seitenwechseln ins Lager der
Macht, der Unvernunft oder in das Pathos

gar nicht zu reden. Mit Benda lässt sich
insofern auch festhalten, dass all jene
Trittbrettfahrer, die, statt den Zweifel zu
hegen, rechts wie links falsche Götter
anbeteten, dies keineswegs mehr als

Intellektuelle strictu sensu taten, mochten ihre
Denkverdienste ansonsten noch so bedeutend

sein.

Zweifel

Gleichwohl ist wieder von einer
«Intellektuellendämmerung» zu hören. Wenn sich
die Kopfzerbrecher in unserem Land der
«Gründlichkeit» auch besonders verbissen
über die eigene Rolle streiten mögen und
geradezu verzagt von ihrer erwiesenen
Überflüssigkeit reden, so brachte das Ende
der Systemauseinandersetzung auch
anderswo die gewohnten Muster intellektuelle!

Auseinandersetzungen ebenso
durcheinander wie der Nato-Einsatz22 für die
Kosovaren. Überdies hat das Ansehen
jener «class of opinionists»25 gelitten, seit
durch die Debatte über die intellektuellen
Vorkoster totalitärer Regime, wie sie nach
dem Ende des Bolschewismus erneut
ausgebrochen ist, die Anfälligkeit selbst
hochsensibler Geister für die Niederungen der
Macht und den Charme symbolträchtiger
Systeme unübersehbar wurde.

Nicht zuletzt der neue Streit über den
Totalitarismus24 hat die Anbiederung als

fellow travellers so vieler Meisterdenker an
Glanz und Glorie der Gewalt nachgewiesen.

Oft folgten sie den Mächtigen ohne
Wenn und Aber und bis zum bitteren Ende
der jeweiligen Utopie oder Illusion. Jedenfalls

mit Blick auf die Realwelt der Politik
und ihre Fallstricke des Engagements
erwies sich, zählt man die faschistische
Verführung hinzu, zum zweiten Mal in diesem

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 5



ESSAY WISSENSGESELLSCHAFT

Jahrhundert die politische Schieflage der
«Kopflanger», wie Bertolt Brecht die
Symbolarbeiter nannte. Bleibt als bedenkliches
Fazit dieser Erfahrung, dass die Fassade

intellektueller Arroganz einen oft erschrek-
kenden Mangel an fehlender
politischhistorischer Sachkenntnis und zudem
moralischer Urteilskraft verbergen kann.

«Der grösste Nachteil, mehr zu wissen

und weiter zu sehen als andere», klagte
William Hazlitt25, besteht darin, «nicht richtig
verstanden zu werden». Die «Ignoranz der
Welt» liefere die Denkenden indes «der

Gnade ihrer Bosheit aus». Das wurde 1822

geschrieben, und der englische Autor, als

Essayist ein Intellektueller von Beruf,
teilte offenkundig die Ideologie dieser

Schicht, nämlich keine Ideologie zu

pflegen. Tatsächlich hatte mit Voltaire26 die

Vaterfigur der modernen Geistesarbeiter
bereits herausgestrichen, dass die Intellektuellen,

gerade weil sie «keine Sonderinteressen»

verträten, ihre Stimme vielmehr
«einzig im Namen der Vernunft und des

Allgemeinwohls erhöben».

Funktionen

Das war schon seinerzeit mehr Programm
als Zustandsbeschreibung. Diese Sicht
unterstellte indes eine Rollenwahrnehmung
intellektueller Aufgaben, die wenigstens
als Idealtypus wirksam bleiben sollte bis

hinein in die Gegenwart. Denn indem
schon die Aufklärung die Intellektuellen
auf die «10. Muse» (Voltaire) und damit
auf die Kritik der gesellschaftlich-mentalen

Verhältnisse verpflichtete, immer
gemessen an den fortschrittlichen
Modernitätskriterien der Verstandespflege selbst,
nahm der Vernunftgebrauch frei nach

sapere audelzugleich Partei: für die Schicht
des Bürgertums, mit der man sich identifizierte,

weil sie in jenen Tagen im Namen
des Fortschritts die Geschichte der
Zukunft zu öffnen versprach, nicht zuletzt

gegen die festsitzende Privilegienordnung
Alteuropas.

Aus dieser Übereinstimmung mit der
Fabrikwelt im Wartestand ergaben sich
eine ganze Reihe von Problemen, die bis
heute eine zutreffende Beschreibung
intellektueller Leistungen für die Mitwelt
schwierig machen, wie es sich einer
aufschlussreichen Arbeit des französischen
Ideenhistorikers Christopher Charle21 über

Oft folgten

sie den

Mächtigen

ohne Wenn

und Aber

und bis zum

bitteren Ende

der jeweiligen

Utopie oder

Illusion.

25 On the Disadvantages

of Intellectual
Superiority, in: Table

Talks, London/New
York: Dent & Dutton
1936, 279 ff., hier
S. 279.

26 La voix du sage et
du peuple (1750),
Œuvres Complètes de

Voltaire, Band 45

(Paris 1784), S. 7 ff.,
hier S. 15.

27 Vordenker der
Moderne. Die Intellektuellen

im 19. Jahrhundert,
S. Fischer Verlag,
Frankfurt am Main,

1997, S. 13 ff.

28 Ideologìe und Utopìe

(1929), Frankfurt am

Main 1965, S. 140.

dieses Kreativitäts- und Widerspruchspotential

entnehmen lässt. Denn zum einen
stritten schon die gens de lettres etwa im
Umkreis der «Encyclopédie ou dictionnaire

raisonné des sciences, des arts et des

métiers» (1751 ff.) mit anderen Meinungsmachern

um den Zeitgeist, die ihrerseits
die bestehenden Zustände mit geistigen
Mitteln zu rechtfertigen suchten. Diese
«battle of books» (Swift) spielte sich ab im
Milieu intellektueller Auseinandersetzungen,

warum also sollten die «Konsensintellektuellen»

nicht auch als solche gelten?
Seit den Anfängen der Kulturgeschichte

haben sich «Sinnstäbe» ausgebildet, die im
Zusammenspiel mit den Eliten die
eingerichtete Ordnung rechtfertigten. Die
Erben dieser Wissenssucher, Bedeutungsstifter

und/oder Meinungskontrolleure galten
der Aufklärung keineswegs als wahre
Intellektuelle, sondern als begrenzte Köpfe:
Waren sie doch, ebenso wie die vielen sich
mit der Durchschulung der Gesellschaft
herausbildenden Geistesschaffenden, welche

die immer komplexer werdenden

Dinge zu verwalten oder weiterzuentwik-
keln hatten, weder dem «offenen Himmel
des Gemeinsinns» (Schiller) verpflichtet noch
der Mitmenschlichkeit. Es waren
Verstandesarbeiter oder Geistesbeamte hie et
nunc, aus Broterwerb kreativ oder erfinderisch.

Ihr Denkvermögen indes blieb
zweckrational, das Wahre, Schöne oder
Gute war Nebensache. Auch sie bildeten
als Wissensverwalter allerdings einen Teil
jenes allgemeinen «Intellektualisierungs-
prozesses» (Max Weber), der eine wesentliche

Voraussetzung der geistigen Fermentierung

der Neuzeit war.
Zum anderen lagen auch jene «Sokra-

tisierer», deren Zergliederungsarbeit in
Form von Kritik und Desillusionierung
der Orientierung diente, in ihrer Rolle
als Intellektuelle mit der nachfeudalen
Bürgergesellschaft am Ende über Kreuz,
als deren aufklärerische Ziele nach und
nach Rendite-Erwartungen wichen. Nun
erst wurden sozialgeschichtlich die
Intellektuellen zu jenen «Wächtern in einer
sonst allzu finsteren Nacht»: Sie wollte Karl
Mannheim1* später als Prinzipienreiter des

Nein verstanden wissen. Ein schweres Los,
denn einsam und parteilos sind die
Grübler — recht verstanden — seither im
Wettstreit der Interessen nur dem luftigen
Gemeinwohlgedanken verpflichtet, was

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 5 39



ESSAY WISSENSGESELLSCHAFT

ihren Beruf nirgendwo beliebt gemacht
hat. Denn sie dürfen um ihrer
Intellektuellenrolle willen keineswegs «im kühlen
Schatten sitzen bleiben» (Nietzsche) als
Zuschauer der Weltenbühne oder mit lauter
Glasperlenspielen beschäftigt. Sie sind zwar
nicht ein «Bazillus des Aufruhrs»2''', aber

nur in der Artikulation neuer Wertvorstellungen

präsent.
Intellektuellenschelte und Selbstkritik

der Meisterdenker stehen auch heute
auf der Tagesordnung. Anfechtungen und
Rollenprobleme der Intellektuellen sind
allerdings ebensowenig neu wie etwa die

Schwierigkeiten bei dem Versuch, Stellung
und Funktion intellektueller Leistungen
in der Marktmoderne angemessen zu
definieren. Was zeichnet «Intellektuelle» in
einer Wissensgesellschaft aus, deren Erfolg
sich aus der intensiven Nutzung kognitiver
Erzeugnisse ableitet, die seit der
Durchschulung der Industrieära selbstverständlich

wurden? Der Stand gesellschaftstheoretischer

Überlegungen ist gekennzeichnet
durch postmoderne Haltungen, die
vorgeblich einer «neuen Unübersichtlichkeit»
Rechnung tragen. Die Rede ist von einem
Verlust der Perspektive in Wirtschaft,
Politik und bei modischen «Kontingenzin-
tellektuellen» (Assheuer), die nach Benda
keine sind, indem sie einem immer
kurzfristigeren beziehungsweise zweckrationalen

Denken öffentlich Vorschub leisten.
Diese Ideenvermarkter vernachlässigen

nicht nur die Gesellschaft als Routine, sie

stellen zudem geldwerte Glaubenssätze
mit Blick auf die Gemeinschaft kaum in
Frage. Unterbleibt indes eine
Folgeabschätzung der Marktüberformung, lässt

sich dann nicht von einem Ende, zwar
nicht der Geschichte, wohl aber wenigstens

gedanklicher Alternativen zum
Befindlichen sprechen?

Hieran liesse sich die These anschliessen,

die Zukunft bleibe nur offen, wo
Intellektuelle die Verhältnisse hinreichend
grell ausleuchten. «Dass Ideale in der
wirklichen Welt sich nicht darstellen lassen, wissen

wir», kommentierte schon Johann
Gottlieb Fichte0". «Wir behaupten nur, dass

nach ihnen die Wirklichkeit beurteilt werden

müsse.» Solche Distanz zum Selbstlauf
der Rentabilität ist von erstaunlicher
Aktualität. Nur sie gewährleistet einen
Überblick, der den heutigen Sozialdebatten

vor lauter Gier und Hast oft abgeht.

29 Rudolf Stadelmann,
1848. Soziale und
politische Geschichte der

Revolution von 1848,
München, S. 4.

30 Über die Bestimmung
des Gelehrten (1794),
Leipzig: Reclam o. J.,
S. 6.

31 So der englische
Dichter Arthur

O'Shaughnessy, Ode,

in Louis Untermeyer
(Hrsg.), The Albatross
Book of Living Verse,
London 1933, S. 478 f.

32 Vgl. Alwin W. Gould-

ner, Die Intelligenz als

neue Klasse, Frankfurt
am Main/New York

1980.

33 Auch der heutigen
Positionierung von

gesellschaftlichen Gruppen,

die mit
marktgesellschaftlichen

Folgeproblemen ringen,
etwa den Gewerkschaften,

empfiehlt sich eine

Gemeinwohloptik: Bietet
sie allein doch ebenso

kritische wie

begründungsfähige Argumente
für eine Rückbindung
der Renditelogik an den

Wunschhorizont der

Menschen, die gleichwohl

mit heutigen
Individualisierungstendenzen

vereinbar wären.

Wiewohl es auch dem intellektuellen Blick
schwer fällt, die Möglichkeiten inhaltlich
abzuschätzen, dem medial fixierten
«falschen Leben» (Spaemann) noch etwas Richtiges

entgegenzusetzen.

Kritik als Beruf

Die Rolle der Intellektuellen als «movers
and shakers» der Welt31 ist nicht nur
politisch, sondern seit langem auch soziologisch

ein ebenso umstrittenes Thema wie
die soziale Zusammensetzung dieser éru-
dits als Sondergruppe der industrieweltlichen

Symbolarbeiter32. Aber auch deswegen

bewegt uns ihre Beschreibung, weil die
intellektuellen Leistungen für eine
gedeihliche Verlaufslogik der Industrieära
unerlässlich geworden sind. Gerade die

postmoderne «Wissenschaftsgesellschaft»
braucht ja nicht nur Experten und
«Gebildete», sondern mehr denn je auch jene
Spezialisten für Destereotypisierungen
sowie für den kritischen Umgang mit dem

Allgemeinen33: Vielleicht können allein
noch die Intellektuellen in ihrer Rolle als

Kultur- und Sozialhüter uns mit ihren
Kassandrarufen vor einer Überwucherung
der Zukunft durch all die Abwicklungsoder

Renditezwänge bewahren, die wie

selbstläufig wirken.

_^j*5

SÌ
Colette (1873-1954), ca. 1900, Kleider und Körperhaltung

als Provokation. Photograph by Harlingue-Vilet.

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 5


	Freigeist oder Handlanger? : Über die Intellektuellen in der modernen Wissensgesellschaft

