
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 80 (2000)

Heft: 4

Artikel: Phänomenologie und Praxis : Alberto Giacomettis methodisches
Scheitern

Autor: Bezzola, Tobia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Tobia Bezzola,
geboren 1961, Studium
der Philosophie und

Kunstgeschichte in Bern
und Zürich, Assistenz
am Philosophischen
Seminar der Universität
Zürich, Promotion über
die Philosophie des

deutschen Idealismus,
seit 1995 Konservator
am Kunsthaus Zürich.
Der Autor ist Co-Kurator
der Retrospektive, die

aus Anlass des hundertsten

Geburtstages von
Alberto Giacometti im

Jahr 2001 im Kunsthaus
Zürich und im Museum

of Modern Art, New

York, stattfinden wird.

1 «... ça n'est plus pour
réaliser la vision que

j'ai des choses, mais

pour comprendre pourquoi

ça rate.' Entretien
avec Pierre Dumayet

(1963), in: Alberto
Giacometti, Écrits,

présentés par Michel
Leiris et Jacques Dupin,

Paris 21997, S. 284.

2 Maurice Merleau-

Ponty, Le doute de

Cézanne, in: ders.,
Sens et Non-Sens,

Paris 1948, S. 15-50.

3 Karl Jaspers,
Philosophie, Bd. 3., Berlin

1934, S. 220 f.

4 Trotz bald vorgebrach¬

ter Zweifel, etwa von

Reinhold Hohl (Alberto
Giacometti, Stuttgart

21984), der indes
seinerseits gern auf
die typisch

existentialistischen Topoi zu¬

rückgreift.

5 Vgl. Frances Morris,
Paris Post War. Art and

Existentialism 1945-
1955, Ausst. Kat.,

Tate Gallery, London

1993; Barbara Regina

Renfle, Picasso und

der Existentialismus.
Existentialistische

Grundstrukturen im

Werk Pablo Picassos,

Frankfurt/Main 1998.

Phänomenologie und Praxis
Alberto Giacomettis methodisches Scheitern

t~üi Alberto Giacometti war
die Geschichte seiner Arbeit die
Geschichte seines Scheiterns. Die Verbreitung

des Weltruhms umwehen Seufzer aus
der rue Hippolyte-Maindron. Ungerührt
hält Giacometti der Bewunderung die
Behauptung der Eitelkeit all seiner
Bemühungen entgegen, bis in extremis nicht
mehr die Möglichkeit eines Gelingens,
sondern nur mehr ein etwaiges Begreifen der
Gründe des völligen Scheiterns am Horizont

der Erwartungen steht1. Dass einer
der anerkannt grossen Künstler des
Jahrhunderts sich selbst als gründlich gescheitert

einschätzte, zwang die Anerkennung
zur Deutung, spaltete das Werk selbst ab

vom wertenden Kommentar seines
Urhebers, erzeugte die Weisen, Giacomettis
Scheitern zu einem Gelingen umzudeuten;
sei es als Disposition eines individuellen
Temperaments — hybride Bescheidenheit?,
kokette Marotte?, harmlose folie raisonnante?

—, sei es unter Rekurs auf eine
kulturelle Topik, welche die Negativität des

Misslingens als konstitutives ästhetisches
oder gar metaphysisches Prinzip zu deuten
weiss. Von Sisyphos und Pygmalion über
Balzacs Frenhofer zum «doute de Cézanne»2

reichen die Referenzen. Griffbereit lagen
zeitbedingt die von Camus, Sartre, Beckett
im zum Teil expliziten Anschluss an Jaspers

vorgelegten Philosophien des Scheiterns3.
Sie begründeten die landläufige Meinung,
Giacomettis Werk sei «existentialistisch»4.
Diese durchwirkt das Spektrum popularisierender

Darstellungen, die Synthesen in
Lexika und Handbüchern, hin zur Ausstellungen

begleitenden Journalistik und den
Broschüren und Saalbeschriftungen, welche

Museen produzieren. Die Qualifizierung

war wohl nie in einem technischen
Sinn zu verstehen. Eher bezog sie sich auf
den Existentialismus qua «-ismus»: das

Pariser Nachkriegssyndrom aus akademischer

Philosophie, Essayismus, Journalismus,

Dramen, Romanen, Filmen, Chansons,

das in seiner alltagskulturellen
Ausformung einen modischen Lebensstil
bestimmte. Darin fand auch die bildende
Kunst ihren Platz. Das Prädikat «existen¬

tialistisch» verbindet Giacometti mit einer
Reihe von Pariser Künstlern der vierziger
und fünfziger Jahre, in deren Nähe ihn die

Stilgeschichte nicht unbedingt zwingt:
Dubuffet, Fautrier, Gruber, Büffet, Richter,
Wols u.a.m.; selbst Picasso wird eine
existentialistische Periode attestiert5. Solchen

Interpretationen Giacomettis schlägt sich
ein Destillat existentialistischer
Weltanschauung und Lebensphilosophie nieder,
die Nährlösung der Mode: Nihilismus,
Angst, Ekel, Sinnverlust, Verabsolutierung
der Endlichkeit, Triumph des Absurden.
Der Existentialist trotzt der Misere im
radikalen Selbstentwurf in Freiheit und
Authentizität, im Sozialen durch
Nonkonformismus und Dissidenz. Giacomettis
Person belebt hier Legenden vom weltentrückt

schaffenden, um Äusserlichkeiten
unbekümmerten, allein vom Dämon
seiner Kreativität gelotsten Einsiedlers. Das
Werk wird Metapher der Entfremdung,
Lebensangst und Beklemmung, der Isolation

monadischer Subjekte, einer aporeti-
schen Lage der Menschheit. «Giacometti»
wird Begriff, das existentialistische
Künstlerporträt findet in ihm seine Inkarnation,
«l'homme qui chavire» wird in der
Identifikation von Urheber und Werk zur
Vignette einer existentialistischen
Anthropologie.

Scheitern als Schlüsselmotiv

Existentialistisches in diesem Sinn findet
sich dabei in Giacomettis Schriften und in
den aufgezeichneten Gesprächen allenfalls
der Spur nach. Vielmehr fällt auf, wie er
darin in der Erzählung seines ureigenen
spezifischen Scheiterns tastend die
historische und systematische Einheit des

Werks zu reflektieren versucht. Giacomettis

Scheitern ist methodisches Scheitern in
doppeltem Sinn: Zum einen ist es die
Weise, analog dem cartesischen doute

méthodique, in der radikal selbstkritischen
Überprüfung des Geschaffenen den
Fortschritt in der Klärung grundsätzlicher
Erkenntnis- und Schaffensfragen zu gewinnen.

Zum andern ist Giacomettis Scheitern

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 4



DOSSIER DIE GIACOMETTIS

zuletzt ein Scheitern an, in, mit seiner
Methode. Das Scheitern wird Giacomettis
Schlüsselmotiv: als Vorwurf (problema)
und damit als movens des Werks.

Kohärenz, Konsistenz und Stringenz der

eigenen Entwicklung vergegenwärtigt sich
Giacometti zunächst in der Erzählung von
Schlüsselerfahrungen, meist in literarischer
Stilisierung. Sie addieren sich zu einer

Sequenz entscheidender Episoden, die
resultierende künstlerische Autobiographie ist
strukturell Heiligenlegende: eine Erzählung

früher Gewissheit und leichten
Gelingens, jäh zerrissen von fundamentalen
Glaubenskrisen und Zweifeln an der eigenen

Berufung. - Der verlorene Sohn des

Spätimpressionismus verprasst das väterliche

Erbe in kubistischen Digressionen,
surrealistischen Phantasmen, in
bolschewistischer Propaganda und dekoriert
zuletzt als kunstgewerblicher Schweinehirt
die Salons der Pariser Grossbürger. Scham
und Reue führen zurück zur sauren Arbeit
nach der Natur, auf den Pfad künstlerischer

Tugend, zur Demut der täglichen
einsamen Exerzitien im Dienst der Wahrheit,

das heisst der adäquaten Repräsentation

des Wirklichen. Stationen des Wegs
markieren im Gestus des surrealistischen
Künstlertexts vorgetragene Kindheitserinnerungen

und sexuelle Phantasien6, Erlebnisse

der Jugend7, das erste Todeserlebnis8.
Die Rezeption hat die in die Erzählung
dieser Episoden einsuggerierten psychologischen

Momente ausgelegt9. Graduell
unterscheiden sich von diesen Erzählungen
die später gesprächsweise erläuterten
Erfahrungen schockartig veränderten Welt-
und Realitätsbezugs1 °. Während sich in
Giacomettis literarischen Texten psychologische,

epistemologische und ästhetische
Momente überlagern, verschiebt sich die

Gewichtung in der Nachkriegszeit. In den
vielen Interviews, die er nun gibt, geht es

um Änderungen der Weltwahrnehmung,
um Brüche im Bezug zur Wirklichkeit,
welche unmittelbar rückwirken auf die
Arbeit. Modell ist nicht mehr die
psychoanalytische Konfession oder das Zeugnis

religiöser Vision. Psychologisches und
Biographisches hat in den Interviews nur
noch am Rande Platz, in Rückblenden,
welche die energisch behauptete Einheit
des Bemühens von den frühesten Anfängen

bis zur Gegenwart plausibilisieren11.
Und immer handelt es sich dabei um Be-

6 Hier, sables
mouvants (1933),
in: Écrits, s. Anm. 1,

S. 7 ff.

7 Die Mädchen von

Padua, Mai 1920

(1952), ebd., S. 71 ff.

8 Le rêve, le sphinx et

la mort de T. (1946),
ebd., 27 ff.

9 Zu Giacomettis Texten

im Kontext der
surrealistischen Künstler- und

Kunstschriftstellerei
vgl. André Lamarre,
Giacometti est un texte.
Microlectures de l'écrit
d'art, Diss. Université
de Montréal 1992; eine

Synthese der aus
Giacomettis Texten
generierten psychoanalytischen

Interpretationen
bietet die monumentale

Monographie von Yves

Bonnefoy, Alberto
Giacometti, Biographie
d'une œuvre, Paris

1991.

10 Ich beziehe mich
im folgenden auf die

Interviews mit Georges

Charbonnier, Pierre

Schneider, André

Parinaud, Pierre Dumayet,
David Sylvester, alle
in: Écrits, vgl. Anm. 1,

S. 241-295.

11 Vgl. Écrits, a.a.O.,
S. 269 f.

12 Ebd., S. 267.

13 Vgl. Hans Blumenberg,

Lebenszeit und

Weltzeit, Frankfurt/Main
1986, S. 16.

14 Husserls Pariser
Vorlesungen vom Februar

1929, erschienen 1931
in Paris in der
Übersetzung von E. Lévinas

und G. Pfeiffer unter
dem Titel 'Meditations
Cartésiennes*.

15 Nicht nur frequentiert

von Sartre und

Merleau-Ponty, sondern
auch von Lacan,
Bataille, Breton und

Queneau.

richte über Erlebnisse des Scheiterns am
selbst gesteckten Ziel.

Kunst als Wissenschaft

«Oui, l'art m'intéresse beaucoup, mais la
vérité m'intéresse infinimentplus... »12 — Was

Giacometti in den späten Gesprächen
entfaltet, ist eine eigentümliche künstlerische
Phänomenologie. Der Weg zum Ziel der

adäquaten Repräsentation («rendre ma
vision») der erscheinenden Welt führt über
die Analyse des sehenden Erkennens.
Giacometti betont, dass dieser methodische
Ansatz das ganze Werk, von den frühen
Anfängen bis zum Ende, regiert und dass -
im Sinn temporärer Exzesse des selbst
auferlegten methodischen Zwangs — letztlich
auch die kubistischen und surrealistischen
Exkurse nur aus ihm zu verstehen sind.

Inwiefern «Phänomenologie»? Von einer
direkten Anlehnung an Edmund Husserls

Methodenlehre ist nicht auszugehen. Zwar
will es der Zufall, dass Husserl und Martin
Heidegger im August 1926 in Silvaplana,
bloss ein paar Kilometer von Maloja
entfernt, wo Giacometti den Sommer bei
seinen Eltern verbrachte, über Wesensstil
und Wesensschau debattierten13. Mit den
beiden deutschen Professoren dürfte er
aber schwerlich ins Gespräch gekommen
sein. In den dreissiger Jahren grassiert in
Giacomettis Umfeld eine phänomenologisch

geprägte Hegellektüre, inspiriert
zum einen von Husserls Vorträgen an der
Sorbonne von 192914 und zum andern von
Alexandre Kojèves Vorlesungen zur
«Introduction à la lecture de Hegel» an der
École Pratique des Hautes Études (1933-
1939)15. Für Kojève lieferte die
«Phänomenologie des Geistes» «une description
phénoménologique de l'existence humaine»^6,

und die Verquickung von Phänomenologie
und Hegelscher Dialektik verbindet den
heterodoxen Surrealismus der dreissiger
Jahre mit dem Sartreschen Existenzialismus

von «L'être et le néant» (1943). Mer-
leau-Pontys «Phénoménologie de la

Perception» (1945) wiederum war Giacometti
zumindest durch Simone de Beauvoirs
Referate bekannt17. Allein seine Problemstellung

- die Analyse des Gegenstands,
der Wahrnehmung, der Repräsentation —

zeigt: Giacometti ist Existenzialist, insofern

er Phänomenologe ist. Die Untersuchung

des wahrnehmenden Bewusstseins

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 4 37



DOSSIER DIE GIACOMETTIS

Der Weg

zum Ziel der

adäquaten

Repräsentation

der erscheinen¬

den Welt

führt über

die Analyse

des sehenden

Erkennens.

16 Alexandre Kojève,

Introduction à la lecture
de Hegel, hg. v.

Raymond Queneau, Paris

1947, S. 576.

17 Vgl. Simone de Beauvoir,

La force de l'âge,
Paris 1960, S. 499 ff.

18 Den Anspruch
treffend benannt hat Reinhold

Hohl, Alberto
Giacometti, Kunst als die

Wissenschaft des

Sehens, Schweizerisches
Jahrbuch Die Ernte,
1966, S. 133-150.

19 Sophistes, 236a-c.

20 Écrits, a.a.O.,
S. 241.

21 Vgl. Jean-François
Lyotard, La Phéno

ménologie, Paris 1954
S. 20 und passim

22 Écrits, a.a.O.
S. 273

23 Vgl. ebd. S. 245
S. 273 f,

und des darin Wahrgenommenen, des

sinnlichen (visuellen) Erlebens in seinem
Verhältnis zum darin Erlebten, die Analyse
der Wahrnehmung des Wirklichen als

Erscheinung, bestimmt sein Projekt einer
«Kunst als Wissenschaft des Sehens»18.

Dieses erfüllt und bewährt sich im Prozess

der plastischen und malerischen
Repräsentation des Erscheinenden. Es zielt
nicht auf objektives Erkennen, sondern
auf Gültigkeit der Wiedergabe des

Erscheinenden: rendre, copier, représenter,
schlicht faire, sind die Handlungen, welche

der Wirklichkeit des Gegenstandes,
wie sie sich der vision des Subjekts präsentiert,

gerecht zu werden haben. Das
terminologische Instrumentarium zeigt, dass sich

Giacometti, allgemein gesprochen, um eine
Abbildtheorie der Repräsentation bemüht.
Hierbei geht er über die traditionell die
Bildhauertheorie prägende platonische
Dichotomie von eikastischer und phantastischer

plastischer Repräsentation19 oder,
moderner formuliert, über die Überwindung

der Differenzen geometrischer und
optischer Ähnlichkeit hinaus. Dass die
Wahrheit in der Bildhauerei nicht in
geometrischer Adäquation gewonnen wird,
dass eine Plastik anders gestaltet sein muss
als das, was sie abbildet, setzt Giacometti
voraus. Seinen Ausgang bildet nicht die
Frage nach dem Bezug von Subjekt und
geometrischer Idealität, sondern nach dem

von Subjekt und erscheinender Welt.
Gegeben sei die Wirklichkeit (réalité), mithin
der Gegenstand als künstlerischer
Vorwurf; er erscheint dem Sehakt (vision) in
doppelter Weise: Einmal als punktuelle
apparition — der Gegenstand zeigt sich in
einem bestimmten Licht, in einer
bestimmten Entfernung, in einem bestimmten

Blickwinkel. Zum andern fasst
Giacometti Erscheinung als apparence: Der
Gegenstand zeigt sich als identisches
Phänomen, jenseits der Vielfalt der Erfahrungen

in den augenblicklichen Weisen des

Gegebenseins. Diese Suche nach der
angemessenen Weise der Wiedergabe versteht
sich also — und dies ist spezifisch
phänomenologisch - als Wesensforschung. Die
repräsentierende Erkenntnis im künstlerischen

Handeln zielt zum einen auf die
Tatsache, das individuelle Dasein in einem
zufälligen Moment, auf die Existenz als
solche. Zugleich sucht Giacometti stets
auch nach einem abstrakten Wesen der

Form, einem Eidos, das sich ihm zwar
vermittels, aber letztlich jenseits aller diffe-
renten zufälligen Weisen des Gegebenseins
manifestiert: «La forme doit être fixée d'une
manière absolue.»10 Die künstlerische
Arbeit d'après nature vollzieht gewissermassen

eine eidetische Reduktion mit Pinsel,
Hand und Spachtel, in Öl und in Ton,
ausgehend von der Annahme, dass jede in der
Konzentration der abbildenden Analyse
(und der analysierenden Abbildung)
isolierte Erfahrung der Kunst eine Transzendierung

der Faktizität zur Wesensform

gestatte. Alberto Giacometti bleibt in
gewisser Weise Impressionist, verweigert sich
dem festen Kontur und dem definiten
Volumen und strebt nach der Bildung eines

plastischen Äquivalents des kontingent
Gegebenen: nach der flimmernden
Vielgestalt des Phänomens als apparition.
Zugleich forscht er durch diese hindurch
nach invarianten Gestalten; das künstlerische

Sehen ist Wesensschau, das durch alle

«Abschattungen» {silhouettes ist sprechenderweise

eine gebräuchliche Übersetzung
des Husserlschen Terminus ins Französische21)

hindurch das Beharrende, das

Phänomen als apparence, verfolgt. Die
angepeilte ressemblance soll beide Aspekte in
sich aufheben. Der Stil ist für Giacometti
das Medium, das im Künstlerischen die

Abstraktionsleistung vollbringt, die im
Theoretischen das begriffliche Denken
leistet: «Avez-vous observé que plus une œuvre
est vraie plus elle a du style?»22 Nicht messend

ermittelte, veristische Wiedergabe (das

wäre die verworfene griechisch-römische
Tradition der Plastik), nicht impressionistische

Kontingenz der Textur, sondern
stilisierende Reduktion auf das Wesentliche
der Erscheinung bei gleichzeitiger Treue

gegenüber der unmittelbaren optischen
Wahrnehmung. Exemplarisch erreicht sieht

er dieses Ideal in der ägyptischen Skulptur23.

Prozess ohne Ende

Dass er, diesen Vorgaben gemäss, denjenigen

des theoretischen Begreifens analoge
Leistungen vom künstlerischen Machen

erwartet, ist die Wurzel von Giacomettis
Gefühl des Scheiterns. «Kunst als Wissenschaft

des Sehens» - das heisst nicht vom
Sehen, sondern eine Erkenntnis qua Sehen
und Formulierung von deren Wahrheit in

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 4



DOSSIER DIE GIACOMETTIS

mimetischer poiesis des Gesehenen.
Problematisch ist für diese die elementare

phänomenologische Einsicht, «dass schon

die Raumgestalt des physischen Dinges
prinzipiell nur in blossen einseitigen Abschattungen

zu geben ist»24. Die gesuchte Wahrheit

ist aber nur in der Totalität möglicher
Erfahrung, während «jede noch so weit
gespannte Erfahrungsmannigfaltigkeit noch
nähere und neue Dingbestimmungen offen
lässt»2''. — «Si je vous regarde en face j'oublie
le profil. Si je regarde le profil j'oublie la
face.»26 Das Machen kann stets nur eine
instabile und kontingente Erscheinung in Öl

oder in Ton fixieren. Das Festgehaltene
wird dementiert vom je nächsten Blick auf
das Modell, das, neuer Punkt im Wahr-
nehmungsfluss, diesem bereits wieder in
infinitesimaler Abschattungsdifferenz
erscheint: «chaque fois que je regarde le

verre, il a l'air de se refaire»27. Die strenge
Disziplin von Giacomettis Blick, gepaart
mit diesem hohen Anspruch, führt ihn zur
essentiellen Unvollendbarkeit des Ma-
chens. Nicht das non finito, sondern das

non finibile ist Prinzip, jede Nachbildung
wird aus grundsätzlichen und nicht aus

empirischen Gründen zum Prozess ohne

24 Edmund Husserl,
Ideen zu einer reinen

Phänomenologie und

phänomenologischen
Philosophie, Tübingen,

21922, S. 10.

25 Ebd.

26 Écrits, a.a.O.,
S. 271.

27 Ebd., S. 273.

\ E^^

\ Ì
.A-

VR."I
w

•

¦: k
» î J éM

V m': i\

v\

\

mi öp- ^ I

e. ''- ,V<.'nir * iM r
¦r»

'.'.

%

/^
flfe Ù M/U)

Der

verlorene

Sohn des

Spätimpressionismus

verprasst das

väterliche

Erbe in

kubistischen

Digressionen,

surrealistischen

Phantasmen,

in

bolschewistischer

Propaganda

und dekoriert

zuletzt als

kunstgewerblicher

Schweinehirt

die Salons

der Pariser

Grossbürger.

Alberto Giacometti. Annette, 1951, Ol auf Leinwand, 81x65 cm, Alberto Giacometti-Stiftung, Kunsthaus Zürich.
© ProLitteris, Zürich.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 4 39



DOSSIER DIE GIACOMETTIS

Ende. Ein endloses Übermalen des schon
Gemalten, ein erneutes Herausschaben des

Verworfenen, das wieder neu, aber doch
wieder anders erscheint. Giacomettis
Scheitern als Unfähigkeit zu vollenden,
das Ungenügen an jedem fixierten
Zustand, gründet im ästhetischen Ansatz.

Der Anspruch auf Wiedergabe des Wesens

muss zudem jede Wiedergabe jedes
Daseins, und mehr kann materiale
Repräsentation ipso facto nicht leisten, verwerfen.
In der «Transzendenz des Dings gegenüber
seiner Wahrnehmung»21 liegt die prinzipielle
Differenz zwischen jeder wahrnehmbaren
«Abschattung» eines Gegenstandes als

Erlebnis und dem Abgeschatteten als

solchem, denn Erlebnis ist «... nur als Erlebnis

möglich und nicht als Räumliches. Das

Abgeschattete ist aberprinzipiell nur möglich als

Räumliches (es ist eben im Wesen räumlich),
aber nicht möglich als Erlebnis. »29

Giacomettis Versuch, im Räumlichen
den erlebten Gegenstand wesenhaft zu
geben, das Ding in seiner Wahrnehmung
aufgehen zu lassen, führte ihn weg von der

empirisch fundierten Skulptur — hin zum
in der Ideation gewonnenen Objekt. Denn
von hier aus verstehen wir den Sinn seiner

Beteuerungen, auch die «abstrakten»
kubistischen und surrealistischen Arbeiten
seien letztlich genau aus derselben
methodischen Anstrengung entstanden, wie das

«figurative» frühere und spätere Schaffen.

Jede

Nachbildung

wird aus

grundsätzlichen

und nicht aus

empirischen

Gründen zum

Prozess

ohne Ende.

28 Husserl, a.a.O.,
S. 76.

29 Ebd.

30 Écrits, a.a.O.,
S.275.

Bei den surrealistischen Objekten besteht
die spezifische Differenz darin, wie
Giacometti erwähnte, dass diese einer vision
intérieure, der Imagination, entsprangen.
Entscheidend ist dabei vor allem, dass

diese vision intérieure sich von der Vorgabe
eines raumzeitlichen Gegenstandes befreit
und sich die zum Objekt mutierte Skulptur

wesenhaft selbst als materiales Ding
repräsentieren kann - allerdings um den
Preis des Verlusts der Welt, der empirischen

Wirklichkeit. In den kubistoiden
Abstraktionen andererseits knüpft Giacometti

an die Versuche der vorhergehenden
Künstlergeneration an, was prinzipiell nur
im Nacheinander gegeben sein kann, mehrseitig

und idealerweise allseitig simultan
zu repräsentieren. Dies geschieht unter
Verlust der Repräsentation der tatsächlichen

Wahrnehmung, die, prinzipiell instabil

und punktuell, sich auch in der Addition

ihrer Momente nie adäquat wiedergegeben

sieht. Kubistoide Polyperspektivität
und surrealistische Ideation erscheinen so

als die zwei Extreme, zu denen Giacomettis

Selbstanspruch ihn führt: Vielgestalt
der empirischen Wahrnehmung und reine,
abstrakte Form. Sein gesamtes Werk lässt

sich verstehen als unermüdliche Anstrengung

der Vermittlung zwischen diesen

Grenzbegriffen von Skulptur: «plus on
s'approche, plus la chose s'éloigne. C'est une
quête sans fin»30'.

Alle diese Momente zusammen, freiheitliche politische Überzeugung, freiheitliche
politische Überlieferung, freiheitliche politische Erziehung, Erfahrung und Bewährung
schaffen eine freiheitliche Atmosphäre und damit die wesentlichsten Voraussetzungen
dafür, dass die Demokratie Hüterin der Menschenrechte sein könne. Je mehr dabei der
Sinn für wirtschaftliche Unabhängigkeit vom Staate lebendig ist, je weniger Hilfe das

Volk vom Gemeinwesen verlangt, in desto wirksamerer Weise kann es wohl Garant der
Freiheitsrechte sein; denn die Staatshilfe führt bekanntlich zur Staatsintervention und

damit zur Freiheitsbeschränkung.

Aus: Alfred Kölz (Hrsg.), Zaccaria Giacometti (1893-1979), Ausgewählte Schriften,
Schulthess Polygraphischer Verlag, Zürich 1994.

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 80. JAHR HEFT 4


	Phänomenologie und Praxis : Alberto Giacomettis methodisches Scheitern

