Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 79 (1999)
Heft: 12-1
Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anna Fattori,

geb. 1959 in Terni
(Italien), studierte Ger-
manistik und Anglistik
in Perugia, wo sie 1983
mit einer abschliessen-
den Diplomarbeit iber
Robert Walser die
«laurea» erwarb. Darauf-
hin langerer Aufenthalt
in Zirich als Bundes-
stipendiatin an der
Universitat. Doktorat
(«dottorato di ricerca»)
an der Universitat Pavia
mit Dissertation («tesi
di dottorato») lber Jean
Pauls «<Hesperus». Drei
Jahre tétig als Englisch-
lehrerin an einer Fach-
schule in Umbrien;
1993-1994 Forschungs-
aufenthalt in Zirich;
1994-1996 Lehrbeauf-
tragte fur Deutsche
Sprache und Literatur
an der Universitat Turin.
Seit 1996 Assistentin
(«ricercatrice») fir
Germanistik an der
Universitdt Roma «Tor
Vergata». Publikation
verschiedener Beitréage,
vor allem zu Robert
Walser und zur Schwei-
zer Literatur der Gegen-
wart.

Peter Utz, Tanz auf
den Randern. Robert
Walsers Jetztzeitstil,

Frankfurt a. Main,
Suhrkamp 1998.

KULTUR

TANZ AUF DEN RANDERN

Peter Utz’ Ansatz zu einer neuen Robert Walser-Forschung

Trotz Jahrzehnten intensiver Beschiftigung mit Robert Walser schwebt den
meisten seiner Leser und Forscher immer noch das Bild des in der Abge-

schiedenheit seiner Mansardenexistenz lebenden und dichtenden zeitfremden

Kiinstlers vor. Dieser «liebgewordenen Legende» michte die fundierte Mono-
graphie «lanz auf den Rindern. Robert Walsers ‘Jetztzeitstil’» von Peter Utz
den Boden entziehen und damir die Walser-Forschung auf eine neue Grundlage
stellen. Walser ziehe sich wohl in die Einsamkeit seiner Dachstube zuriick, aber

dieser Raum verfiige iiber offene Fenster, wodurch allerlei Zeitimpulse auf seinen

Schreibtisch dringen. Diese Porisitit erlaube es ihm, «allen Nervenzentren
seiner Gesellschaft und seiner Zeit» nah zu sein und damit an wesentlichen
literarhistorischen Diskursen seiner Epoche mitzuwirken.

Da Walsers persénliche Stel-
lungnahme zu den Zeiterscheinungen oft
von der bildenden Kunst angeregt wird,
dient ein Bild als Illustration der im Titel
des Buches ausgedriickten Hauptthese von
Walsers Marginalitit. Im 1926 publizierten
Text «Belgische Kunstausstellung» nimmt
Walser auf eine eigentiimliche Weise auf
Rogier van der Weydens «Pieta» Bezug; sein
Aufsatz enthilt keinen Hinweis auf den
dort dargestellten Christus, wohl aber auf
«ein gezacktes, entlaubtes Biumchen (...),
dessen Aste gebannt tanzen (...)». Walsers
Aufmerksamkeit richte sich nicht auf das
Ganze, sondern auf ein Detail, das emble-
matisch fiir sein eigenes Schreiben sei, das
«sich am Rande der grossen, spektakuliren
Handlungsfelder (situiere)». Gerade diese
Randhaftigkeit erlaube ihm, der Gravita-
tion des Zentrums bar, eine Bewegungs-
freiheit — den verborgenen Tanz des Bau-
mes —, die sich darin ausdriicke, dass er
«ein mimetisches, (...) nachtanzendes Spiel»
aus Nihe zu und Distanz von den Zeit-
erscheinungen treibe. Es handle sich um
eine dsthetische Marginalitit, aus der kei-
neswegs Riickschliisse auf Walsers gesell-
schaftliche Marginalitit gezogen werden
miissen: «Wer auf die Rinder blickt, weiss
sich selbst eigentlich im Zentrum, das er je-
doch von den Réindern her begreifen will.»

Das Gegensatzpaar Zentrum / Rand ver-
weise als Oberbegriff auf mehrere Parado-
xien, die Walsers Werk durchziehen. Das
Paradox wird — nach dem Schema von M.
Schmeling («Der labyrinthische Diskurs.
Vom Mythos zum Erzihlmodell», Frank-
furt a. Main 1985) — als Bestandteil jenes
labyrinthischen Diskurses angesehen, den
Walser auf exemplarische Weise im «Riu-
ber»-Roman verwirkliche. Beziiglich der
labyrinthischen Schreibweise denkt man
an die bekannte Hocke-Darstellung zum
Manierismus («Die Welt als Labyrinth.
Manier und Manie in der europiischen
Kunst», Hamburg 1957), die aber uner-
wihnt bleibt.

Mode der Jahrhundertwende

Der Versuch, Walsers Werk aus seiner Zeit-
enthobenheit zu befreien, beginnt mit
einem Kapitel zur «marginalen» Gattung
des Dramoletts. Wurden Walsers Mirchen-
komédien lange Zeit als abseitige, naiv-
ritselhafte Stiicke angesehen, denen ger-
manistisch kaum zu helfen war und wor-
iiber man nur hinwegschweigen konnte, so
werden sie hier — zu Recht — als wesent-
liche Beitrige zur Diskussion um die
Erneuerung der dramatischen Gattung
betrachtet, als Stiicke, die 4dusserlich

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1



KULTUR ROBERT WALSER

sogar der dramatischen Mode der Jahr- Modewort — empfohlen. Uzz gibt folgen-
hundertwende nachgebildet seien. Durch des Zitat aus den damaligen Anzeigen wie-
eine detaillierte Rekonstruktion des «Insel»- der: «dch bin nervis: ist heutzutage die all-
Kontextes gelingt Utz eine prizise literar- gemeine Klage (...) Durch den Gebrauch
historische Einordung der Dramolette — ‘ von Ferromanganin fiihlen sich Nervise, Er-
in dieser Richtung waren schon in den schipfte, (...) gekriftigt und frisch belebt».
letzten Jahren manche Bemiihungen Walsers Text fingt dhnlich an: «lch bin
festzustellen —, in erster Linie im Fall schon ein wenig zermiirbt, zerstochen, (... )».
von «Aschenbrodel», das sich zwischen den Es scheint, als ob der Schriftsteller seine
fiir die Zeit typischen Formen des stati- Losung gegen diese Zeitkrankheit anzu-
schen Einakters und der Tanzpantomime bieten hitte. Die Erwartungen des wohl
bewege. vom Zeitungskontext beeinflussten Lesers

Der scheinbar dreifachen Marginalitit werden aber enttiuscht, denn Walser ge-
von «Aschenbrédel» (als Dramolett-Gat- langt zum Schluss, dass er doch gute Ner-
tung, wie schon die Bezeichnung sugge- ven hat, und zwar weil er sich iiber seine

Nerven nicht drgert. Die in der Mono-
graphie sachkundig referierten the-
menbezogenen und damals ver-
breiteten Theorien von Mach,
Mantegazza, Simmel, Freud und
Adler werden somit — wie Utz
feststellt — von Walser ausser

riert; als germanistisch stiefmiitter-
lich behandeltem Werk innerhalb
von Walsers (Euvre; als Mirchen-
komédie mit einer non starring
star) steht in Utz Darstellung —
der paradoxen Logik von Walser
gemiss — die Zentralitit dieses
Stiickes bei der Bestimmung
der Zeitzugewandtheit des Au-
tors entgegen. Am unterhaltsam-

Kraft gesetzt. «Nervés» wird, als
Wort der Jetztzeit, auf eine iro-
nisch-kritische Weise iibernom-
men und seines zeittypischen
Gehalts entiussert. Denn Walser
mochte gerade nicht von seiner
«Krankheit» geheilt werden. Fiir ihn

eindrucksvollsten wird diese
iiberraschende, obwohl stets mit-
telbare Zeitgebundenheit im Kapitel
iber die «Nervositit» gezeigt. Dabei

spielt die Veranschaulichung des Kontex- Karl Walser, heisst nervés sein insofern gesund sein,
tes, in dem Wa/lsers Text «Nervos» erschien, Famziilstration als seine Nervositit — im Sinne von Reiz-
eine wesentliche Rolle; ohne solche mi- LR empfinglichkeit — die Voraussetzung fiir
nutidse und detailfreudige Kontextualisie- seine Nervenkunst, fir die «sprachliche
rung wire die Interpretation von Walsers Durchliissigkeit» seiner Texte ist. Nervosi-
Text — in der «Keimfreiheit» des Gesamt- tit wird zur Kreativitit.

werkes — kaum iiber die Feststellung einer Weitere paradox-subversive Haltungen
ichbezogenen und woméglich zeitfremden und isthetische Verfahrensweisen, die auf
Haltung hinausgegangen. Es seien hier in Walsers Beziehung zu den von ihm feinsin-
aller Kiirze die Grundkomponenten dieser - nig wahrgenommenen Erscheinungen der
Konstellation wiedergegeben, dies auch Jetztzeit hinweisen, kommen besonders
exemplarisch fiir Uz’ stets verwendetes T deutlich bei Beschreibungen von Bildern
Verfahren der Kontextualisierung. «Ner- seines Maler-Bruders Kar/ vor.

vds» erscheint im April 1916 in der «Newuen detaillierte Das vor und nach der Kriegszeit in der
Ziircher Zeitung», die u.a. Nachrichten Rekonstruktion  Heimatliteratur als regenerierend wirkend
von den verschiedenen Kriegsfronten ent- dargestellte Alpenmassiv, das als Geburts-
hilt.  Schliisselausdriicke dieser Artikel des Insel- stitte eines beriichtigten Urschweizer
sind Verben wie «durchhalten» und «stand- Kontextes Kraftmenschen — Homo Alpinus genannt —
bd/l’fl’l». Als Gegenmittel zu dieser Kriegs- gelingt galt, wird von Walser iII.l Prosastiick «Le-
stimmung gelten Pflegeanstalten und . o ben eines Malers», das sich auf Kar/s Bild
Sanatorien, aber auch besondere «Schwei- eine prazise «Aussicht auf die Alpen» bezieht, durch
zerpillen» und «Ferromanganin», die es |jterarhistorische Ausdriicke und kompositorische Verfah-
dem Leser erlauben sollten, auch der in der . renweisen beschrieben, welche die damals

. . . . Einordnung . .

neutralen Schweiz kritischen Kriegszeit herrschende Ideologie des therapeutischen
eben «standzuhalten». All dies wird in den  der Dramolette.  Urgesteins unauffillig, aber radikal preis-
Inseratenspalten der Zeitung als Hilfsmit- geben. Robertbetont die Zweiteiligkeit des
tel gegen Nervositit — schon damals ein Bildes — im Hintergrund die Alpen, im

46  SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1



KULTUR

Vordergrund die unter einer Tanne schla-
fende Figur — und erwihnt zunichst die
«weichen Linien» der Alpengipfel, dann die
vom Alpenraum abgetrennte Menschenge-
stalt in der Waldlichtung. Der in der da-
maligen Literatur mythisch {iberhéhten
Vertikalitit des Massivs setzt er den Reiz
der horizontalen Dimension entgegen;
dem Kraftmenschen des Alpenromans ent-
spricht bei Walser ein «triumender, faulen-
gender Monsieur Faulpelz», der fir die
Dichtung selber und deren Souveranitit
vor den kollektiven, rassistisch instrumen-
talisierten Alpentriumen steht. Nicht nur
literarische Anspielungen, wie dies mit der
auf Eichendorff hinweisenden Figur des
Faulpelzes der Fall ist, sondern auch for-
male Techniken wie die Synisthesie schei-
nen auf die Romantik hinzudeuten. So
wird z. B. Karls Bild «Der Tanzsaal» nicht
optisch, sondern akustisch beschrieben.
Walser «horcht in das Bild hinein» und gibt
das wieder, was der vom gesellschaftlichen
Kontext abgetrennte und monologisch
sprechende Mann am Fenster hort. Tanz
wird durch Verzicht aufs Tanzen darge-
stellt; Sichtbares — das Bild — wird ins Ho6r-
bare transponiert und medial durch das
Wort ausgedriickt. Hierhin gehért der von
Utz geprigte Begriff der «Obralitit», die
er als die Riickseite von Benjamins «Ge-
schwiitzigkeit» verstehen méchte.

Walsers Reizempfanglichkeit

1909 erregt der Auftritt des «Russischen
Balletts» in Berlin grosses Aufsehen. Wih-
rend der Tanzkritiker Oscar Bie die russi-
sche Tinzerin Anna Pawlowa mit einer
Reihe von Vergleichen festzuhalten ver-
sucht, die nur von der Unzulinglichkeit
der Sprache beziiglich der Tanzbewegung
zeugen, vermag Walser durch die auf einem
Balkon regungslos sitzende und durch pa-
radoxe Adjektive charakterisierte Pawlowa
eine sehr einprigsame Idee des utopischen
Gliicksversprechens des Tanzes zu ver-
mitteln. Fiir die bei Walser in der Unbe-
weglichkeit der sitzenden Pawlowa latente
Bewegungsméglichkeit sei in der Asthetik
der Jahrhundertwende (u. a. auch bei George
und Rilke) das Bild des Baumes zu finden,
womit der Tdnzer hdufig wegen der Natiir-
lichkeit seiner Bewegungsweise assoziert
werde.

Tanz wird durch
Verzicht aufs
Tanzen darge-

stellt; Sichtbares
- das Bild -

wird ins Hérbare
transponiert
und medial

durch das Wort
ausgedrickt.

Hierhin gehdrt
der Begriff der

«Ohralitat», die er
als die Rickseite
von Benjamins
«Geschwatzigkeit»
verstehen
mdéchte.

ROBERT WALSER

Wie ist nun Walsers Reizempfinglich-
keit mit dem einleitend angedeuteten, von
vielen Interpretationen vermittelten Bild
des sich gegen die #dussere Welt ab-
schirmenden Schriftstellers zu verbinden?
Wenn man liest, dass Walsers Werk «sich
nicht abdichtet gegen die Sprache der Zeit,
sondern sie geradezu in sich aufsaugtr,
denkt man als Walser-Forscher an Begriffe
Einzelgingertum,
und monologische Tendenz, die aus den
Titeln von verschiedenen Walser-Aufsitzen
herausragen. Obwohl Uzz Walsers Pordsitit
ins Zentrum der Monographie riickt, be-
hauptet er keineswegs, Walsers Beziehung
zu seiner Zeit sei eine direkte und direke
nachweisbare. Seine Aktualitit ist anhand
einer langwierige Recherchen implizieren-
den und im Benjaminschen Sinne als ex-
perimentierend aufzufassenden Kontex-
tualisierung zu «entdecken». In diesen
Kontexten eingebettet, erschliessen Wal-
sers Gebilde in ihrer Form einen neuen
Zeitgehalt. Denn ein Verdienst des Beitra-
ges liegt darin, dass der Verfasser in der
Form die Gesellschaftlichkeit des Werkes —
wie Adorno in seiner «Asthetischen Theo-
rie» lehrt und wie es selbstverstindlich
sein sollte — sucht.

J. C. Middleton, Walsers Ubersetzer ins
Englische, nimmt 7.S. Eliots Charakteri-
sierung der Intelligenz von Henry James —
nimlich dass ihre Maschen «zu fein ge-
sponnen waren, um einer ldee Zutritt zu ge-
statten» — fiir Walser in Anspruch. Utz setzt
eine etwas empfinglichere Haltung bei
Walser voraus und zeigt, wie der Autor in
seiner Werkstatt die Impulse aus dem Zeit-
gewirr kiinstlerisch verarbeitet, bevor er
ihnen Zutritt gestattet. So extrem kann
eine solche formal-stilistische Behandlung
sein, dass die urspriinglichen «Ideen» nur
mithsam als zeitgendssische Erscheinun-
gen erkennbar werden. Deswegen braucht
Utz eine so breit angelegte Monographie,
um Walsers Jetztzeitstil darzustellen. Zu
diesem Zweck zieht er alle bis jetzt be-
kannten und einige dem Leser noch nicht
zuginglichen Texte heran. Manche Einzel-
interpretationen sind nimlich noch nicht
verdffentlichten Mikrogrammen aus dem
Bleistiftgebiet, deren Publikation bevor-
steht, oder Feuilletons, die in dem von Bern-
hard Echte herausgegebenen Nachtragsband

«Feuer» erscheinen werden, verpflichtet. 4

wie Aussenseitertum

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1



Robert Nef

«Jeder Leser
muss auf der
Hut vor sich
selber sein,
hat er doch
seine Lieblings-
gebiete, die er
sofort aufsplrt
und nur allzu
leicht zu
Kriterien der
Gesamtleistung
erhebt.»

48

1 Georg Thirer, Ge-
meinschaft im Staats-
leben der Schweiz,
Grundrisse, Betrachtun-
gen, Mahnworte aus
sieben Jahrzehnten,
gesammelt zum 90. Ge-
burtstag des Autors,
Verlag Paul Haupt, Bern,
Stuttgart, Wien, 1998.

KULTUR

«PRINZENERZIEHER DER NATION»

Gesammelte Aufsatze zum 90. Geburtstag von Georg Thurer

Vor ziemlich genau 60 Jah-
ren hat Georg Thiirer in den «Schweizer
Monatsheften» die Illustrierte Schweizer-
geschichte von E. Fischer besprochen. Die
gesammelten Aufsitze' enthalten diesen klei-
nen Text nicht, dafiir den gerade heute be-
sonders aktuellen Aufsatz: Vom Sinn der Zu-
gewandten Orte. Gedanken zum Vergleich
zwischen der Alten Eidgenossenschaft und
dem Zusammenschluss Europas («Schwei-
zer Monatshefte», 42, 1962, S.217 ft.).

Die eingangs erwihnte kurze Rezension
bestdtigt eine These, welche Georg Thiirer
nicht allzu fern liegen diirfte, eine These,
welche auch sein Lebenswerk als Histori-
ker und Schriftsteller prigt: Im Mikrokos-
mos der erwihnten Besprechung, in dieser
unscheinbaren Knospe, ist schon der ganze
Makrokosmos seines Lebenswerks angelegt,
in welchem den grésseren Zusammenhin-
gen von Heimat- und Weltgeschichte nach-
gespiirt wird.

Der Sammelband, in welchem Peter
Wegelin (zusammen mit Alois Riklin, Ernst
Riiesch und Helen Thurnheer) 37 Beitrige
aus iiber 60 Jahren zusammengetragen hat,
bringt nur eine Auswahl aus dem um-
fangreichen wissenschaftlichen, publizisti-
schen und poetischen Gesamtwerk, zu
welchem auch noch eine grosse Zahl von
Vortrigen und Vorlesungen zu zihlen
wiren, die zwar weder auf dem DPapier
noch in elektronischen Speichern figurie-
ren, dafiir in der lebendigen Erinnerung
der Zuhorer zum Bestandteil eigener Re-
flexion geworden sind. Wer kann denn die
Langzeitwirkung eines begnadeten Lehrers
und eines den freien Vortrag beherrschen-
den Redners messen, in einer Zeit, wo sich
viele durch ein seichtes Infotainment «zap-
pen», das dann nach quantitativen Ein-
schaltquoten von Apparaten (nicht etwa
von Gehirnen) beurteilt wird?

In der erwihnten Rezension aus dem
Jahre 1938 ist auf drei Seiten schon vieles
von dem angelegt, was im spitern Lebens-
werk Georg Thiirersso schén zur Bliite kam
und so reiche Frucht getragen hat. Die drei
charakteristischen Stichworte im Unter-
titel des Sammelbandes, «Grundrisse, Be-
trachtungen, Mahnungen» finden sich

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1

implizit bereits in dem kleinen Text. In
einem Nebensatz lesen wir «ist doch unsere
Politik zu drei Vierteln Wirtschaftsgeschichte
der Gegenwart», und im selben Abschnitt:
«Jede Zeit muss ja ihre Geschichte neu
schreiben, jedes Schweizergeschlecht die Kunde
seiner Herkunft und seines Lebensraumes
erforschen und neu formen», ein Satz, der ins
Stammbuch all jener gehért, welche der
Illusion anhingen, man koénne nun mit
einer staatlich beauftragten und mit eini-
gen Millionen dotierten «Historikerkom-
mission» die «definitive Wahrheit» iiber
die Schweiz im Zweiten Weltkrieg erfor-
schen, publizieren und ad acta legen. «O4,
es braucht Mut, eine Schweizergeschichte zu
schreiben, und es braucht einige Nachsicht,
sie zu besprechen! Jeder Leser muss auf der
Hut vor sich selber sein, hat er doch seine
Lieblingsgebiete, die er sofort aufspiirt und
nur allzu leicht zu Kriterien der Gesamtlei-
stung erhebt». Dies liest sich wie ein «Grund-
riss des Rezensierens» und wie ein Mahn-
wort an jene, welche sich der anspruchs-
vollen Aufgabe der Geschichtsschreibung
widmen und immer gleichzeitig Mut,
Nachsicht und Selbstkritik mobilisieren
sollten. Der kleine Text endet mit einer
Betrachtung, die im Jahre 1938 einen ganz
besondern Stellenwert hatte, und die im
«Excathedra Stil» eines
Jungakademikers (und in der zeitgendssi-
schen Diktion) von jenem Lebensmut zeugt,
den der heute Neunzigjihrige mit dem ihm
eigenen weisen und bescheidenen Licheln
auf andere zu iibertragen vermag: «/n einer
Demokratie aber ist jeder Vater, jeder Lehrer,
jedermann, der mit Jugend zu tun hat, Prin-
zenerzieher der Nation. Denn jeder Staat,
gleichviel ob Einmann- oder Volksherrschaft,
taugt so viel als sein Souverin. Unser Souverin
ist unser Volk, einer seiner Hauptbildungs-
wege die Selbsterkenntnis in seiner Geschichte.
Welch heikle, welch herrliche Aufgabel» Wir
danken Georg Thiirer, dass er diese Aufgabe
so hingebungsvoll wahrgenommen hat und
immer noch wahrnimmt, und wir danken
dem Herausgeber und dem Verlag, dass
er uns und allen kiinftigen «Prinzen der
Nation» den Zugang zu diesen reichen
Quellen aufs Schénste ermoglicht. 4

selbstbewussten



Philippe Wellnitz,
maitre de conférences
flir deutschsprachige
Literatur an der Univer-
sitat Strassburg, lehrt
an der ENA (Ecole Na-
tionale d’Administra-
tion), hat u.a. verdéffent-
licht «Max Frisch, La
quéte d’indentité dans
le roman moderne»
(1996), «Max Frisch -
La Suisse en question?»
(1997), «Le théatre de
Friedrich Dirrenmatt:
de la satire au grotes-
que» (1997) sowie
Sammelbénde zu Kafka
«Der Verschollene»
(1997) und Thomas
Manns «Lotte in Wei-
mar» (1998).

Urs Bircher, Max Frisch,
1911-1955, Limmat
Verlag, Zirich 1997.

KULTUR

Vom LANGSAMEN WACHSEN EINES ZORNS
Max Frisch 1911-1955. Der erste Teil einer Biographie

Urs Birchers Max-Frisch-Biographie ist kein genuin literaturwissen-

schaftliches Buch, eher eines mit zeit- und kulturgeschichtlichem

Anspruch, das im Gegensatz zu anderen Biographien (Hage, Tantow,
Stephan) den Akzent stirker auf das Leben des Autors in seiner Zeit
denn auf das Werk an sich legt. Es ist als erster Teil eines dreibindigen
Projekts konzipiert, das Max Frischs Leben von 1951 bis 1955, von
1955 bis 1991, und schliesslich in iibergreifenden Betrachtungen neu

zu beleuchten trachtet.

Urx Birchers Buch beginnt
mit zwei frithen Zitaten Max Frischs, der
einerseits schreibt, man konne «nur von
uns selbst aussagen», und andererseits seine
Romanfigur Stiller notieren lisst: «Man
kann alles erziblen, nur nicht sein wirk-
liches Leben.»

Man weiss um das komplexe Verhiltnis
von Leben und Literatur im Werke Frischs,
dessen «Tagebiicher» wenig Privates ent-
hiillen, wohingegen seine fiktionalen
Werke mehr Aufschliisse iiber den Autor
zulassen (Bircher spricht sogar von «Litera-
tur als Probehandeln»). Das Muax-Frisch-
Archiv an der ETH wird erst im Jahre
2011 alle privaten Dokumente Frischs
(u.a. ein journal intime, wie behauptet
wird) freigeben, so dass es Bircher ange-
zeigt erschien, noch lebende Zeitgenossen
und Weggefihrten Frischs ihre Sicht der
Dinge festhalten zu lassen. Neben Ge-
sprichen mit der ersten Frau Max Frischs,
Trudy von Meyenburg, und Hannes Trisch,
Frischs Mitarbeiter im Architekturbiiro,
sind es vor allem Briefe Max Frischs an
seine erste grosse Liebe, Kite Rubensohn,
sowie deren Erinnerungen, die Bircher als
neue Quellen benutzt hat.

Dass Urs Birchers Ansatz grundlegend
neu ist, mag folgende, einleitende Bemer-
kung iiber die Periode 1911-1955 belegen:
«Fs ist die Zeit, in der Max Frisch sich vom
konservativen Schweizerdichter zum links-
kritischen, europiischen Intellektuellen ent-
wickelt. »

Hier scheint das wesentliche Interesse
dieser Biographie zu liegen, denn Max
Frisch galt bislang eindeutig als aufgeklir-
ter Geist, dessen moralische Integritit
unbestritten war.

Birchers Buch ist eine Provokation nach
zwei Seiten hin: an die Adresse der Max-
Frisch-Freunde, weil es mit einem konven-
tionellen Max-Frisch-Bild bricht — aber
auch in Richtung der Max Frisch stets feind-
lich gesinnten konservativen Kreise, die ihn
in diesem Buch als einen der ihren erken-
nen und an den Pranger gestellt sehen.

Wie gesagt verbindet Bircher neue bio-
graphische Elemente mit einer bewusst en-
gagierten Darstellung der Zeitumstinde:
Individuelle Biographie wird zum Spiegel-
bild einer Epoche. So betont Bircher
Frischs kleinbiirgerliche Verhiltnisse, die
in den damaligen Krisenzeiten Angst vor
Abstieg und entsprechenden Konformis-
mus bedeuteten. Der Einfluss seines rei-
chen Jugendfreundes Werner Coninx, der
Frisch eher mit Spengler und Nietzsche be-
kannt machte als mit der Avantgarde, und
das «antidemokratische Elitedenken» seiner
akademischen Lehrer Carl Gustav Jung,
Emil Ermatinger und besonders das Ver-
hiltnis zu Robert Faesi, Professor und Lite-
rat, werden von Bircher hervorgehoben.

Max Frisch und die Blut-und-
Boden-Literatur

Interessant ist Birchers Kommentar zu
Max Frischs frithen Texten, da er diese
nicht als dsthetisch unbefriedigende Vor-
stufen eines literarischen Werks von Rang
deutet, sondern als Moglichkeit, die «Ent-
wicklung seines Bewusstseins» zu verfolgen.
Von 1932 bis 1936 verfasste Max Frisch
iiber hundert Zeitungsbeitrige, von denen
nur zwanzig in die «Gesammelten Werke»
von 1976 iibernommen wurden, was be-
reits auf méogliche Verdringungen eines

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1



KULTUR

|

Autors hinweisen kdonnte, «der sich inbalt-
lich und stilistisch noch kaum von der
damals gingigen Blut- und-Boden-Literatur
abgrenzte». Bircher will zeigen, «wie erd-
und heimatverbunden, konservativ und anti-
intellektuell der junge Dichter und Journa-
list in seinen Anfingen war.

Frischs erster Roman, «Jiirg Reinhart,
eine sommerliche Schicksalsfahrt», lisst
«dunkle», «verschlagene», «faule», «anima-
lische» Slawen und einen «hellingigen Arzt
nordischer Rasse» auftreten. Doch weist
Bircher nach, dass «Sympathie fiir auto-
ritire Fiihrerprinzipien und die Betonung
nostalgischer, mythisch und vilkisch verklir-
ter Tugenden der alten Eidgenossen» durch-
aus als schweizerisch und nicht als pro-
nazistisch galten. Trotz hochpeinlicher
Ausserungen Frischs im Mirz 1935 iiber
die Juden in Nazideutschland sei Frisch als
Individualist ein Gegner der Gleichschal-
tung der Massen gewesen, die Rassen-
diskriminierung sei ihm iiber das «notwen-
dige Zuriickdimmen» der Juden (so Frisch
wortlich) zu weit gegangen, auch habe die
Inbeschlagnahme der Kunst durch die
Nazi-Ideologie seinem eigenen, unpoliti-
schen Kunstverstindnis widersprochen.
Doch sprach Frisch in einem Brief an Kite
Rubensohn vom 26. August 1934 von einer
«grossen Gefabr», «wenn sich ein hiesiges
Theater, indem es unsere schweizerische
Weltoffenheit iibertreibt oder einseitig miss-

50 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1

Max Frisch, 1937,
am Dent du Midi.
© Max Frisch-Archiv

Frischs erster
Roman lasst
«dunkle»,
«verschlagene»,
«faule»,
«animalische»
Slawen
und einen
«helldugigen
Arzt nordischer
Rasse»

auftreten.

MAX FRISCH

braucht, zum Ableger verbotener Autoren
macht, zum Emigrantentheaters. Frisch
spricht weiter von «leichtfertiger Deutsch-
feindlichkeit» der Schweizer, die als «Steig-
biigel» dienen und die «sich zu einer Pro-
vinz des weimarischen Deutschlands machen
lassen». Bedenkt man Frischs spitere Bin-
dungen zum Ziircher Schauspielhaus und
sein Verhiltnis zu Bertolt Brecht wihrend
der Nachkriegsjahre, so klingt dies er-
staunlich. Solche pro schweizerische Ge-
sinnungsneutralitit (weder fiir noch
gegen Deutschland) spielte indirekt den
Nazis in die Hinde. Max Frisch war in die-
sen Jahren ein iiberzeugter Reprisentant
der «Geistigen Landesverteidigung». In
Birchers Augen entsteht in diesen Jahren
ein klassisches Paradox: «Um die freibeit-
liche Demokratie vor dem faschistischen To-
talitarismus zu schiitzen, deformierte sich
die Schweiz zu einem Regime mit totalitiren
Ziigen.» So iiberzogen diese Entwicklung
von Bircher auch gesehen wird, scheint
seine Bemerkung von Interesse, die Schweiz
sei vom Kulturfoderalismus zu «einer ge-
samtschweizerischen Volks- und Bodenideo-
logie» iibergegangen. Besonders hart ur-
teile Bircher iiber Max Frisch, der «nicht
einfach ein unpolitischer Mitschwimmer im
nationalistischen Mainstream der Zeit» ge-
wesen sei, sondern «ein engagierter Mitden-
ker». Als Beleg zitiert Bircher einen Brief Max
Frischsvom 4. August 1938 an Gregor Rabi-
novitch, der seit dem Ersten Weltkrieg in
der Schweiz lebte und ein bekannter Karika-
turist des «Nebelspalters» war. Frisch schreibt
hierin: «lch glaube, Sie sind schon lange hier,
trotzdem ist Ihnen das Schweizerische sekun-
dér», denn — so Frisch — «schweizerisch ist
nicht das Anti-Deutsche, womit wir uns aus-
liefern, sondern das Ausser-Deutsche». (...)
Erst als Max Frisch sich selbst bewusst
mit dem Krieg auseinandersetzt, indern
sich seine Ansichten: In den «Blittern aus
dem Brotsack» kommt es «zu einem Per-
spektivwechsel in Frischs Weltanschauung»,
denn er sieht den Krieg kritisch, bemerkt
soziale Ungleichheiten usw. Doch betont
Bircher, dass Frischs erste Frau, die er 1942
heiratete, «eine erstklassige Partie fiir den
sozialen Aufsteiger» gewesen sei: «Man
hatte Geld und Kultur.» Bircher resiimiert
folgendermassen: «Frisch hatte den richtigen
Beruf; die richtige Adresse, die richtige Frau,
den richtigen Verleger und die richtige, nim-
lich eine biirgerlich-konservative Gesinnung. »



KULTUR

Fragen an Bircher

Dieses harsche Urteil mag man teilen oder
nicht, Urs Birchers Buch verlisst jedoch
den Boden objektiver Argumentation voll-
ends, wenn er Frisch vorwirft, in «J’adore
ce qui me brale oder Die Schwierigen»
(1943) «das politische Zeitgeschehen» «aus-
gespart» zu haben und hinzufigt: «Zur Er-
innerung: 1942 hatten die Deutschen mit
der industriell betriebenen Menschenver-
nichtung in den KZs begonnen.» Solcherlei
fliesst 1997 nur so aus der Feder, aber trifft
diese Erkenntnis auch fiir alle Schweizer
des Jahres 1942 zu? Sicher nicht. So be-
deutend Birchers Erdrterungen sind, so
sehr kann man das Apriorische solcher Ar-
gumente bedauern. («Wer wissen wollte,
Ungeheuerlichkeiten  jenseits der
Grenzen geschahen, konnte es wissen.»)
Auch der exakte Grund fiir Frischs spite-
ren Gesinnungswandel bleibt unbestimmyt:
Kurz vor Kriegsende wurde Max Frisch von
Kurt Hirschfeld ans Schauspielhaus ein-
geladen, um Proben von Brecht, Sartre,
Claudel, Giraudoux, Garcia-Lorca beizu-
wohnen. Dies gab Frisch Anlass, selbst
Stiicke zu schreiben, eigene Konzeptionen
an denen der bedeutendsten europiischen
dramatischen Autoren zu schulen. Ginz-
lich erklirt es Frischs Umschwung niche.
Bircher sieht diesen Wandel ab dem Prosa-
text «Bin oder Die Reise nach Peking»
(1945) gegeben, der zum ersten Mal «die
Abhiingigkeit des Ichs von der Gesellschaft»
ins Zentrum riicke. Doch erst 1947/48
lernte Max Frisch Bertolt Brecht persénlich
kennen, mied aber nach anfinglichen Ver-
suchen politische Diskussionen mit ihm
(«man ist geschlagen, aber nicht iiberzeugt»).

Bircher schreibt hieriiber: «Kunst trigt
fiir ihn ihre Berechtigung in sich selbst.
Allerdings nicht im Sinne eines Lart pour
Lart, sondern im Sinne einer humanen
Gegenwelt zur inhumanen Lebenswelt.»
Also doch kein grundlegender Wandel?
Diese Position Frischs scheint der Friedrich
Diirrenmatts sehr #hnlich, der in sei-
nen Stiicken der vierziger und der fiinf-
ziger Jahre den «wnutigen Menschen» in-
szenierte.

Ein Paradoxon scheint unaufgeldst:
Einerseits unterstreicht Bircher, dass sich
Max Frischs Kulturkonzeption nach dem
Krieg im Sinne einer Politisierung gewan-

delt hat: «Kunst sollte in Zukunft fiir Po-

welche

Birchers Buch
ist eine
Provokation nach
zwei Seiten hin:
an die Adresse
der Max-Frisch-
Freunde, weil es
mit einem
konventionellen
Max-Frisch-Bild
bricht - aber
auch in Richtung
der Max Frisch
stets feindlich
gesinnten
konservativen
Kreise, die ihn
in diesem Buch
als einen der
ihren erkennen
und an den
Pranger gestellt
sehen.

MAX FRISCH

litik ebenso verantwortlich sein, wie Politik
sich gegeniiber kulturellen Werten zu ver-
antworten hatte» (erwihnt wird auch der
«Congres Mondial des Intellectuels pour la
Paix» 1948 in Wroclaw / Breslau, wo nor-
miertes Denken Frisch abschreckte), ande-
rerseits stellt Bircher fest, Max Frisch habe
den neuen Kulturbegriff auch auf die
Schweiz bezogen und daraus den Schluss
gezogen, der Faschismus habe hier «des-
wegen nicht Fuss fassen kinnen, weil Kultur
in der Schweiz nicht als eine von der Poli-
tik abgetrennte Kunst, sondern stets als das
Ensemble aller Lebensverhiltnisse,
als Lebenskultur verstanden worden sei».
Bircher betont zudem, dass Frisch «an die-
sem integralen Kulturbegriff bis an sein
Lebensende festgehalten» habe. Ebenso zwei-
schneidig ist Birchers positive Einschit-
zung der Nachkriegsdramen Frischs, die im
Gegensatz zu den «Schicksalsschligen»

er Figuren in den frithen Texten ste-
hen: «Kein Problem wird gelist, aber (...)
die Probleme haben an Bedeutungsschwere
verloren.»

eben

Frisch als Architekt

Das letzte grosse Kapitel dieses ersten Ban-
des der Max Frisch-Biographie schliesst dan-
kenswerterweise mit einem gemeinhin ver-
nachlissigten Aspekt von Frischs Vita: der
Rolle der Architektur im Leben des Au-
tors. So erfihrt man von den in der Litera-
turwissenschaft nicht beachteten Kon-
struktionen des Architekten Frisch, von
Frischs politischen Positionen in bezug auf
den Stidtebau usw. Literarisch ergiebig
sind Birchers Bemerkungen, zumal die sehr
elaborierte Konstruktion z. B. des Romans
«Stiller» kein Zufall ist.

Man muss Bircher zugute halten, dass er
bemiiht ist, jeweils den zeitgeschichtlichen
und personalen Kontext zu kliren. Dies
macht das Buch auch fiir ein jiingeres Pu-
blikum lesbar, das die impliziten Kontexte
der Zeitgenossen Frischs nicht teilt. Auch
bemerkt man, wie bewusst Bircher, insbe-
sondere in seinen Anmerkungen, auf ein
deutschsprachiges Publikum zielt, das die
schweizerischen Verhiltnisse nicht immer
kennt (siehe z.B. Anm. 9, S.256: «Am-
mann bezeichnet in der Schweiz den Ge-
meindevorsteher»).

Ein provokatives Buch also, und ein
sehr lesenswertes. 4

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1



52

Michael Wirth

Die Ausstellung «Jetzt
ist Sehenszeit» ist vom
9. Dezember 1998 bis
28. Februar 1999 im
Strauhof, Augustiner-
gasse, Zirich, zu sehen.

Max Frisch, Jetzt ist
Sehenszeit. Briefe, No-
tate, Dokumente 1943-

1963, herausgegeben
und mit einem Nachwort
versehen von Julian
Schitt. Im Auftrag der

Max Frisch-Stiftung,
Suhrkamp Verlag, Frank-

furt/M. 1998.

Philippe Wellnitz (Ed.),
Max Frisch. La Suisse
en Question, Presses

universitaires de
Strasbourg 1997.

«JETZT IST SEHENSZEIT»

KULTUR

Max Frisch in den finfziger Jahren — das Buch zur Zircher
Ausstellung und ein Kolloquium in Frankreich

Photographien sind fiir das Gelingen eines Schriftstellerportraits
ebenso wichtig wie Manuskripte oder Briefe — eine banale Er-
kenntnis, und dennoch ist sie immer wieder gewihnungsbediirftig.
Erst recht im Falle des Buches «Jetzt ist Sehenszeit» iiber Max
Frischs Leben und Schreiben zwischen 1943 und 1963. Denn von
der Skepsis, die Max Frisch gegeniiber jeglicher Form der Bildwer-
dung von Wirklichkeit pflegte, hat der Ziircher Literaturwissen-
schaftler Julian Schiitt, der fiir die Schau und das Buch mit glei-

chem Titel verantwortlich zeichnet, nicht viel retten kinnen.

Der Verfithrer Frisch zwi-
schen zwei Schénen beim Empfang des
Karamu-Theaters in Cleveland / USA, lis-
sig in der Hingematte auf der Terrasse
eines mexikanischen Hotels, selbstzufrie-
den bei den Proben zu «Don Juan» und
«Biedermann und die Brandstifter». Frei-
lich, nie hat Frisch ein Hehl aus seinem
Hang zum Narzissmus gemacht. Im Buch
zur Ausstellung aber wirken diese Bilder
wenig liberzeugend. Die geistige und emo-
tionale Tiefenschirfe erhilt das gesam-
melte Material erst in den klug und sensi-
bel ausgewihlten Schriftstiicken, von de-
nen die meisten unveroffentlicht sind und
aus dem Max Frisch-Archiv stammen. Er-
greifend etwa Frischs tiefe Dankbarkeit ge-
geniiber seinem Verleger Peter Subrkamp,
der sich anfangs persénlich um seine Ma-
nuskripte kiimmerte und an der Pforte zu
diesem Schriftstellerleben stand. Heikel
dagegen Frischs Begegnung mit Paul Ce-
lan. Von bemerkenswerter intellektueller
Redlichkeit seine Versuche,
Paul Celan zu schreiben, weshalb er nicht
fiir Celan gegen den von diesem des Anti-
semitismus’ verdichtigten Berliner Lite-
raturkritikers Giinter Blocker Partei ergrei-
fen kann. Erst den fiinften Briefentwurf
schickte Frisch ab, und Celan hat ihm die
Freundschaft dann auch nie aufgekiindigt.

Auch bei Frischs Stellungnahmen zu den
Verhiltnissen in der Schweiz in den fiinf-
ziger Jahren zeigt sich ein unvoreingenom-
mener, unbestechlicher Beobachter eines
Jahrzehnts, dem der Autor einen weitaus
geringeren moralischen Kredit einzuriu-

erscheinen

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1

men bereit war, als Politiker in der Schweiz
und in Deutschland es taten. Der para-
belhaften —, das unterschied ithn von der
direkten Anklage deutscher Autoren wie
Nossak und Boll —, gleichsam ins Allge-
meingiiltige transponierten literarischen
Umsetzung dieser Zeit, in seinem «Tage—
buch 1946—1949», in den Romanen «Stil-
ler» und «Homo Faber» und in Theater-
stiicken wie «Andorra» oder «Biedermann
und die Brandstifter» verdankt Frisch seine
Bedeutung in der deutschsprachigen Nach-
kriegsliteratur. — Vor dem Hintergrund
seiner literaturkritischen Bedeutung wol-
len auch die iiberaus lesenswerten Beitrige
des Bandes «Max Frisch. La Suisse en Ques-
tion» wahrgenommen werden. Er wurde
von Philippe Wellnitz herausgegeben aus
Anlass eines Kolloquiums, das in Paris am
«Centre culturel suisse» stattfand. Im Mit-
telpunkt stehen «Stiller» und «Andorra» als
Metapher einer kollektiven Identititser-
schiitterung in der Schweiz, die in dem
giinstigen Verlauf, den der Zweite Welt-
krieg fiir sie nahm, eine Bestitigung ihrer
Politik sah. In den fiinfziger Jahren, ange-
sichts der Stirke des Kommunismus,
fithrte das Land seine Abschottungspolitik
fort und geriet in eine grossere Orien-
tierungskrise angesichts der beginnenden
europiischen Einigungsbewegung. Wei-
tere Themen sind die
Schwiche der Frauenfiguren in Frischs
Werk sowie die Einfliisse von Robert
Walser, Franz Kafka und Soren Kierkegaard
auf den Biichnerpreistriger des Jahres

1958. +

eigentiimliche



Hans Baénziger,
geboren 1917 in Ro-
manshorn. Dissertation
bei Emil Ermatinger.
1953-1966 Dozent

an der Hochschule

St. Gallen. 1965 Habi-
litation. 1967-1982
Professor fliir moderne
deutsche Literatur am
Bryn Mawr College bei
Philadelphia, 1970-
1972 Chairman des
Dept. of German. 1982
Rickkehr in die Schweiz.

«LE LIT C'EST L'HOMME»

KULTUR

Lotterbett oder Verkérperung des Menschlichen?

Eines der unterbaltsamen Gedichte Werner Fincks mit dem Titel
«Das Bett» wirkt im ersten Moment wie ein Gegenstiick zu Mau-

passants Formulierung «Le lit c’est I’homme». Finck bezeichnet
«Freundschaft, Liebe und Verkehr» verglichen mit dem «A—Z» seines
Daseins, dem Divan und dem Bett, als villig sekundire Neben-
erscheinungen des Lebens. Doch die Reime der letzten zwei Zeilen

«Skelettr und «Bett» verraten, dass Fincks souverines Licheln iiber
die Dinge der Welt auch dem Thema des Gedichts gelten.

Ich werde mich im folgen-
den weder mit derart amiisanten Behand-
lungen des Motivs befassen, noch mit
Autoren wie Kafka oder Sartre, in deren
Werk Betten wie ein Nest fiir Tiere oder als
Metapher des Lebensiiberdrusses und der
existenziellen sexuellen Bedringnis darge-
stellt werden. Sartres Skepsis gegeniiber
den iiblichen erotischen Verhaltensmu-
stern wird eindriicklich in der Erzihlung
«Intimité» dargestellt. Berichtet wird darin
vor allem von Lulus Abneigung gegen
minnliche Zirtlichkeiten; ihr Bett eignet
sich im Grunde nur fir «selbstindige
Liebe»: fiir Selbstbefriedigung. Solche Ent-
hiillungen sind mit Kafkas dhnlich un-
angenechmen Bettszenen im Prozess- und
Schlossroman kaum zu vergleichen. Fiir
die intimen Beziehungen Kafkas mit Leni,
Frieda und ihresgleichen ist die Zeit stets
knapp, genau wie fiir die anderen Bezie-
hungen'. .

Dichtungen, in denen Liebes-, Kran-
ken- und Sterbelager als ausgesprochen
menschenwiirdig gezeigt werden, sind an-
dersgeartet.

Maupassants Novelle «Le lit» (1882)
handelt von einer ausserehelichen Liebes-
affire in der Epoche Ludwigs. Der Erzihler
entdeckt beim Einkaufen Briefe, die in ein
Messegewand eingeniht sind. Es stellt sich
heraus, dass eine Frau die Briefe von ihrem
Krankenlager aus einem Abbé geschrieben
hat. Die Kranke denkt in ihrer bedriicken-
den Lage an die fritheren Liebesnichte mit
dem Freund und damit an ihr «gemein-
sames» Bett zuriick: «Le lit, mon ami,
(schreibt sie dem Freund) cest toute notre
vie. C'est la qu'on nait, c'est la qu'on aime,
cest la qu'on meurt. Si javais la plume de

M. Crébillon, jécrirais I'histoire d’un lit. Et
que d’aventures émouvantes, terribles, aussi
que d'aventures gracieuces, aussi que d'au-
tres attendrissantes!»

Die Kranke schreibt kurz danach, sie
konne sich nicht vorstellen, wie man «des
lits sans mémoires» kaufen konne. Mit
threm gut entwickelten Sinn fiir Vergange-
nes blickt sie zuriick auf die Wonnen der
Liebe und auf dieses Symbol irdischen
Gliicks. Thre Gedanken und Empfindun-
gen wirken wie eine Variation von Balzacs
Behauptung in «La physiologie du ma-
riage» (1829), Betten seien fiir das Fortbe-
stehen einer Ehe, der Familie, ja ganzer
Generationen von elementarer Bedeutung.

Von dieser Uberzeugung gehen viele alte
Briuche aus. De Gruyters «Handworter-
buch des deutschen Aberglaubens» notiert
in der langen Reihe von Belegen alten
Brauchtums unter anderem, bei der Er-
werbung eines neuen Hausstandes werde
im Erzgebirge, wie vielfach auch ander-
wirts, zuerst das Bett in das neue Heim ge-
tragen. Kein Zweifel, das Bett ist fiir das
Leben von Hinz und Kunz — weniger fiir
Genies und solche, die sich genial diinken
— ein in vielen Lebensphasen unentbehr-
licher Gegenstand.

Anfang der achtziger Jahre habe ich in
einem Zeitschriftenartikel versucht, Diir-
renmatts Theaterstiick «Der Meteor» auch
im Hinblick auf das wichtigste Biihnen-
requisit zu interpretieren und stellte fest,
dass in all den gescheiten und hilfreichen
Erklirungen der Komédie das Bett, das in
den besten Inszenierungen stets in der
Mitte des Raumes stand und steht, héch-
stens am Rande erwihnt wird. Bezeich-
nend ebenfalls, dass in den verbreitetsten

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1



KULTUR

deutschen Motivlexika nicht einmal das
Stichwort vorkommt. Die Franzosen, die
zwar in fritheren Epochen ebenfalls hie
und da Hemmungen hatten, den Ausdruck
«lit» in den Mund zu nehmen, sind da
aufgeschlossener’. Heute kann man kaum
mehr verstehen, warum bei den ersten
Auffiihrungen des «Rosenkavaliers» eine
Zensurbehorde gegen die Alkovenszene im
ersten Akt einschreiten wollte. Sind Betten
Teufelswerke, oder aber Wunderwerke wie
fiir Gawan in Wolframs «Parzival»?

Maupassant hat das Bett nicht nur
poetisiert, sondern — vielleicht gerade als
Agnostiker — gleich noch in Verbindung
mit dem Christentum gebracht. Darum
wohl seine sachlich anfechtbare, aber doch
bemerkenswerte Anmerkung «Le lit, cest
l’homme. Notre Seigneur Jésus, pour prouver
qu’il n'avait rien d’humain, ne semble pas
avoir jamais eu besoin d’un lit.» Unwichtig
scheint augenscheinlich Maupassant, dass
Christus einige Male Betten als Kranken-
lager erwihnt (z.B. Luk 5,7), und dass
schon das Alte Testament reich an Bett-
motiven ist. Hiob klagt, er habe gehofft,
die Ruhestitte konne seinen Jammer er-
leichtern, und doch erschrecke ihn Gott
immer wieder mit Angsttriumen (7,13).
David lobt seinen Herrn mit den Worten
«Wenn ich mich zu Bette lege, so denke ich
an dich; wenn ich erwache, so rede ich von
dir» (63,7), und die Freundin Szlomos
preist im Hohelied ihr «griinendes Bett»
(1,16).

Von all den Autoren, die sich philoso-
phisch — 1961 wurde in London zum Bei-
spiel «The Philosophy of the Bed» verof-
fentlicht — psychologisch, historisch oder
poetisch mit diesem Thema befasst haben
oder noch weiter befassen werden, greife
ich — bevor ich auf eine Szene des ersten
Teils von Goethes Faust eintrete — nur
einen Text heraus, in dem das Motiv an
zentraler Stelle, und einen, in dem es am
Rande des Gesamtwerks erscheint: auf den
mirchenhaften Episodenzyklus «Le sopha.
Conte moral» von Claude-Proper de Cré-
billon (1707-77) und einige Aussagen Ril-
kes. Crébillons Werk wirkt vordergriindig
frivol, hintergriindig moralistisch, wie es
fir den Stil der franzosischen Aufklirung
typisch ist. Amanzéi, ein Brahmane, er-
zihlt einem Sultan, dem er die Langweile
vertreiben soll, wie seine Seele einst kraft
der Allmacht Gottes in ein Sofa gebannt

54 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1

Heute kann
man kaum
mehr verstehen,
warum bei den
ersten Auf-
flihrungen des
«Rosenkavaliers»
eine Zensur-
behdorde gegen
die Alkovenszene
im ersten Akt
einschreiten
wollte.

Pierre Bonnard
(1867-1947), Femme
assoupie su un lit,
1899. 0! auf Leinwand.
Musée d’Orsay, Paris.

LE LIT C'EST L’HOMME

worden sei — nicht in ein Bett, das hitte
vielleicht den frivolen Vordergrund des
Romans zu offensichtlich gemacht. Schon
in den ersten Episoden werden die iiberaus
freien Sitten des Ancien Régime veran-
schaulicht, ebenfalls die von mir bereits
in der deutschen Fassung des erwihnten
Sprichworts enthaltene Wahrheit «/f the
bed could tell all it knows, it would pull
many to the blush.»

Nach ein paar schlimmen Erfahrungen
berichtet der Erzihler dem Sultan von
einem wirklichen Liebespaar. Aus reiner
Neugier bleibt das Sofa fast ein Jahr bei
ihnen. Es kann jedoch erst ins gewohn-
liche
wenn zwei Liebende ihm die «Erstlingsver-
suche» ihrer Liebe schenken («quand deux
personnes se donneraient mutuellement, et
sur moi, leurs prémices»). Das téte-a-téte
der beiden Liebenden beginnt umstind-
lich-geziert, zuriickhaltend und gehemmt.
Selbst in seinen Armen liegend, fiirchtet
die Frau die Begierde des Mannes. Bald
aber werden beide von Liebe iiberwiltigt.

Leben zuriickverwandelt werden,

Sterben im eigenen Bett

Fiir den Erzihler in Rilkes Roman

«Die Aufzeichnungen des Malte Laurids
Brigge» (1926) besitzt das Bett eine ganz
andere Bedeutung, nimlich Kranksein,
Angst und unangenehme Fiirsorge der Er-




KULTUR

wachsenen. Sobald es sich um das Sterben
handelt, treten fiir den Erzihler Erinne-
rungen an Beobachtungen anonymer Ster-
beszenen in der Salpétri¢re von Paris in
den Vordergrund. Er rithmt die Gnade des
«eigenen Todes», das heisst die Méglichkeit,
in den letzten Augenblicken zu Hause bei
den Seinen zu sein. «Und wenn ich an die
andern denke, die ich gesehen oder von de-
nen ich gehirt habe: es ist immer dasselbe.
Sie alle haben einen eigenen Tod gehabt.
Diese Méinner (...) und Frauen, die sehr alt
und klein wurden und dann auf einem
ungeheueren Bett, wie auf einer Schaubiihne,
vor der ganzen Familie (...) hiniibergin-
gen», so die Erinnerung an den Tod des
Kammerherrn Christoph Detlev Brigge.

Ein Krankenlager und Fieber erschrek-
ken dagegen den jungen Malte: «Und da
schrie ich, halb offen wie ich war, schrie ich
und schrie. Und wenn ich anfing hinaus-
zusehen aus mir, so standen sie seit lange um
mein Bett und hielten mir die Hinde, und
eine Kerze war da, und ihre grossen Schat-
ten riihrten sich hinter ihnen.» Bilder der
Angst, der Angst der Abwehr auch ange-
sichts hilfreicher Mitmenschen.

So ist auch in Rilkes Lyrik kein Gefiihl
jener Wohligkeit zu erwarten, die den
Durchschnittsmenschen seit jeher im Zu-
sammenhang mit einem Bett erfiillc hat.
Es gibt in Rilkes Werk sogar einen Beleg
fiir die Irritation, die den Dichter ange-
sichts des trivialen Gegenstandes befiel:
die vier Strophen des Gedichts «Das Bett»
von 1908. «Nirgend sonst als da ist ein
Theater», heisst es im dritten Vers, wohl als
Abwehr gegen die iibliche Bettpoesie und
als Einwand zur Uberzeugung, ein Bett-
Motiv kénne wie bei Balzac und Maupas-
sant Beginn, Hohe- und Tiefpunkt und
auch das Ende des Lebens symbolisieren.

Rilke mystifiziert und symbolisiert im
allgemeinen Dinge der vortechnischen
Welt, keine fiir das alltigliche Leben wich-
tigen Einrichtungen. Brunnen, alte Tore,
Schlésser, Balkone, Kandelaber, Spiegel,
Reliquienschreine schildert er voller Ehr-
furcht, der Hausrat biirgerlicher Woh-
nungseinrichtungen dagegen scheint fiir
ihn nicht zu existieren. Dem Autor des
Verses «lch bin Niemand und werde auch
Niemand sein» war Lob des Gewohnlichen
verwehrt. Seine Andacht vor dem Grossen
hingt mit seinen Gefithlen der Devotion
zusammen — die Verwendung des Wortes

Als Faust
den Bettvorhang
liftet, fahlt
er sowohl
Entzicken
als auch
Entsetzen.

dringt sich auf, weil lateinisch devotio
nicht nur «Geliibde», sondern unter Um-
stinden auch «Zauberei» bedeutet. Man-
che Dinge wandeln sich in seiner Lyrik zu
Devotionalien.

Das einzige fiir unsere Thematik rele-
vante, wenn auch «dsthetisch nicht unan-
fechtbare» Gedicht ist das «Ostliche Tag-
lied» aus dem Jahre 1906. Ich zitiere nur
die erste und dritte von den vier Strophen.

«Ist dieses Bette nicht wie eine Kiiste,
ein Kiistenstreifen nur, darauf wir liegen?
Nichts ist gewiss als deine hohen Briiste,

die mein Gefiihl in Schwindeln
iiberstiegen. (...)

Man miisste so sich ineinanderlegen

wie Bliitenbliitter um die Staubgefiisse:

so sehr ist iiberall das Ungemiisse

und hiuft sich an und stiirzt sich uns
entgegen.»

Ein Lobgesang auf die transitorische,
«besitzlose» Liebe, die Rilke auch in ande-
ren Texten gerithmt hat.

Fausts «Wonnegraus»

Goethe verwendet, wie im neuen Goethe-
Worterbuch nachzulesen ist, das Wort
«Bett» (dhnlich wie «Begattung», «Atmen»
oder «Augenblick») sowohl in der konkret-
banalen, metaphorischen als auch sinn-
bildlichen Bedeutung. Der erstaunlich
weite Bedeutungshorizont nun speziell im
Hinblick auf das hier besprochene Motiv
lisst sich am anschaulichsten durch die
Abendszene des ersten Teils von Goethes
Faustdichtung illustrieren. Die Szene
spielt in einem kleinen, reinlichen Zim-
mer. Margarete flicht ihre Zépfe und bin-
det sie um den Kopf. Nach der ersten Be-
gegnung mit dem vornehmen Herrn ist
sie verstindlicherweise unruhig-neugierig,
doch der hiusliche Frieden scheint vorerst
intakt. Faust begehrt das Midchen mit
Leib und Seele, weiss aber, dass er im
Grunde nicht so, wie er es wiinscht, zum
Ziele kommt. Wenn er sich dann, verfiihrt
von Mephisto, ins Zimmer schleicht und
alles, auch die intimsten Dinge, begierig
betrachtet, muss man ihn (und sich, den
Theaterbesucher) des Voyeurismus ver-
dichtigen. Als er den Bettvorhang liifter,
fithlt er sowohl Entziicken als auch Ent-
setzen: einen « Wonnegraus». Albrecht Schine

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1



KULTUR

kommentiert die Stelle im Zusammenhang
mit dem in den meisten postumen
Drucken ungenau gesetzten Ausruf «Und
hier!» detailliert® und geht dabei auch auf
die Worter «rein» und «reinlich» ein, zum
Beispiel durch den Hinweis auf Fausts
zwei Verse im zweiten Teil der Tragddie
«Denn wo Natur im reinen Kreise waltet/
Ergreifen alle Welten sich» («Arkadien»,
Vers 9559 f.). Die Ausdriicke fiir Reinheit
reichen in der Tat bei Goethe von der kon-
kreten Bedeutung Sauberkeit bis in den
Bereich des Religidsen.

Man wird auf Fausts zwiespiltige Wiin-
sche und Begierden durch die zweite Stu-
dierzimmerszene vorbereitet. Dort schliesst
Faust mit Mephisto eine Wette, die weni-
ger mit irdischen Giitern — und damit
Rechtsproblemen — zu tun hat als mit der
Frage, was Zeit und «Zeitlosigkeit» sei. Was
will ein «armer Teufel», wie Mephisto von
Faust apostrophiert wird, schon bieten
kénnen? Faust nennt zur Probe sehr wi-
derspruchsvolle Wiinsche: «Speise, die
nicht sittigt, ein Spiel, bei dem man nie
gewinnt», ein treuloses Miadchen — alles
Dinge, deren Werte im Normalfall von der
Gunst des Augenblicks, von Zufall oder
Spontaneitit abhingen, Kontinuitit und
Entwicklung dagegen nichts bedeuten.
Bald wird die Wette von Faust deutlicher
qualifiziert. Falls er sich «selbst gefallen»
wiirde, hitte er die Wette verloren. Darauf
folgt die bekannte Wendung, wenn er zum
Augenblick sagen kénnte, er solle verwei-
len, diirfe ihn der Teufel in Fesseln schla-
gen. Selbstverstindlich schliessen sich,
nimmt man logische Primissen ernst, die
Begriffe Augenblick und Verweilen so klar
aus, dass der arme Teufel die Wette verlieren
muss. Die Schniirstiefel der Logik zdhlen
hier indessen wenig. Gefiihlsmissig gese-
hen geht es um nichts anderes als um den
Gegensatz zwischen «diabolischen» Augen-
blicksfreuden und jener «ewigen Rub in
Gott dem Herrn», die Goethe in seiner «Zah-
men Xenie» aus dem Jahre 1827 rithmt:

«Wenn im Unendlichen dasselbe

Sich wiederholend ewig fliesst,

Das tausendfiltige Gewilbe

Sich kriftig ineinander schliesst,
Stromt Lebenslust aus allen Dingen
Dem kleinsten wie dem grissten Stern,
Und alles Driingen, alles Ringen

Ist ewige Rub in Gott dem Herrn.»

56 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1

Betten
scheinen fir
Bisser und

Helden
irrelevant.

LE LIT C'EST L"HOMME

Fiir diese wunderbare Ruhe besass Gret-
chen vor ihrer Begegnung mit Faust zum
mindesten die Anlage. Nachdem er sie ver-
fithrt hat, ist die Ruhe zerstort. In der
Szene im «Zwinger» fleht sie zu Maria, der
schmerzensreichen, um Linderung ihrer
Qual, und zwar sehr allgemein, ausserdem
im besondern darum, nicht tagtiglich
hellwach den Morgen erleben zu miissen
(«Sass ich in allem Jammer/In meinem Bett

schon auf»).
Unruhe und Geborgenheit

Betten sind fiir Verzweifelnde und Gliick-
liche, fiir Kranke und Gesunde, fiir Siinder
und Gerechte unentbehrlich; als Wohnungs-
einrichtungen, die Wohligkeit versprechen,
sind und scheinen sie hingegen fiir Biisser
und Helden irrelevant — eine Behauptung,
die wohl nicht so spekulativ ist, wie sie im
ersten Moment klingt.

Otto E Bollnow, dessen literarische Stu-
die «Unruhe und Geborgenheit» in den
fiinfziger Jahren viel Aufsehen erregte,
stellt das Bett in der wenig beachteten
philosophischen Untersuchung «Mensch
und Raum» (1963) auf den Hintergrund
der Begriffe schlafen / wachen, waagrecht/
aufrecht. Die Uberschriften «Elementare
Gliederung des Raumes», «Die weite Welt»,
«Die Geborgenheit des Hauses» (mit den
Teilaspekten «Das Haus als Mitte der
Welt», «Der sakrale Raum», « Wohnlichkeit»,
«Das Bett», «Aufwachen und einschlafen»,
«Territorium der Tiere» usw.) zeigen sein
Konzept; es wird durch Gedanken an den
Gegensatz zwischen dem gelebten und
dem geometrischen Raum bestimmt. Wir
diirfen uns dabei an eine Uberlegung in
der Einleitung des erwihnten Artikels des
«Dictionnaire des symboles et des themes
littéraires» erinnern, das Bett sei von zen-
traler Bedeutung im Leben sowohl des In-
dividuums wie der Gattung Mensch («cet
élément de mobilier est, quoique humble, a
la jonction des deux fonctions de I'intimité
les plus essentielles pour lindividu comme
pour espéce, son repos, sa reproduction»).

Bei Bollnow gewinnen Betten (und da-
mit Schlafzimmer) fast ungewollt den
Nimbus des nicht gerade Sakralen, aber
doch sehr aussergewshnlich Profanen. Im
Abschnitt «Das Bett als Mitte» fragt er
sich, ob es jetzt, da «Herd und Tisch» in-
folge moderner Aufsplitterungserschei-



KULTUR

nungen nicht mehr Symbole fiir «ie ge-
meine Mitte der Familie» sein konnten, die
Mitte am ehesten noch im Bett zu sehen
sei‘. Ein seltsamer Gedanke.

dussert er sich einmal in Anlehnung an den
franzosischen Psychiater Eugéne Minko-
wski tiber die Stimmung der Intimitdt, die
gewissen Orten oder Riumlichkeiten zu
eigen sein kénnen; Minkowski hat ja im
Aufsatz «Espace, Intimité, Habitat» diese
erwihnt («Dans un «petit coin> de la vie,
Uintimité se réfugie et se réalise»).

Beachtenswert scheinen mir jene Ge-
dankenginge Bollnows, die sich mit der
Verhaltensforschung beriihren. Im Kapitel
«Die aufrechte Haltung» schreibt er, den
Gegensatz zwischen Stehen und Liegen
kenne zwar schon das Tier, aber erst in der
Haltung des zweibeinigen
Menschen trete der Gegensatz in voller
Schirfe hervor. Im Liegen besitze der
Mensch ein anderes Verhiltnis zum Raum
und damit zu sich selbst; die Dinge seien
dann gleichsam fortgeriickt, und im Ge-
fithl des Einklangs mit einer warmen und
wohligen Umgebung falle der Ubergang
vom Bewusstsein zu den unbewussten
Traumlandschaften leichter als sonst.
Leider werden allerdings als Beleg fiir
die wenigen Dichter, die das Bett «in wiir-
diger Weise» geriihmt hitten, einmal auch
die zwei Verse Weinhebers «Heiliger Haus-
rat Bett!/ Still wird, wer dich bedenkt»
zitiert.

Uberlegungen iiber die in der Sittenge-
schichte nicht zu iibersehende Tatsache,
dass in bestimmten Epochen Asketen und
Biisser zur Kasteiung ihre Nagelbetten und
jhnliches konstruierten, um nicht der Sin-
nenlust oder (wie Oblomow) der Trigheit
zu verfallen, fehlen in der Untersuchung
Bollnows naheliegenden Griinden.

Anderswo

aufrechten

aus

sinnfalke - im sturzflug

jagt er sein beutetier doch

Womit héngt
die Zuversicht
zusammen, im
Bett zur Ruhe
zu komrﬁen,
womit die
Gelassenheit,
die sich fur
die meisten
mit dem Liegen
einstellt?

am ufer des wortstroms versteckt unter farn

ein nichttier ein
giftpilz

von seiner seele geheimnis will

der jager nicht kosten

LE LIT CCEST LHOMME

Ebenfalls Ausfithrungen iiber die Literatur
der Lotterbetten und des Siindenpfuhls.

Womit hingt die Zuversicht zusammen,
nach der angestrengten Geschiftigkeit des
Tages — dem «Aufgerichtetsein» — im Bett
zur Ruhe zu kommen, womit die Gelassen-
heit, die sich fiir die meisten mit dem Lie-
gen einstellt? Mit einer angeborenen Ver-
haltensmoral? Als Ursache fiir das Ungliick
deroutierter Menschen wird von Therapeu-
ten hiufig fehlende Nestwirme in der
Kindheit angegeben, als Grund fiir den ver-
breiteten Lebensiiberdruss junger und alter
Zeitgenossen die Unfihigkeit, frei und un-
belastet zu geniessen. Davon handeln ernst-
hafte Bettgeschichten selten, noch weniger
natiirlich die belustigenden. 4

! Sartres Novelle «Intimité» (in: J.P.S., «Le mur»
Gallimard Paris, 1939) beginnt mit dem Satz:
«Lulu couchait nue parce qu’elle aimait se caresser
aux drap,s[ .]», der zweite Abschnitt mit der Be-
merkung «Lulu était couchée sur le dos, elle avait
introduit le gros orteil de son pied gauche dans
une fente du drap [...]». (93, 94). In Kafkas Werk
entspncht die Unrast und Gehetztheit des Da-
seins der Bedringnis durch den Raum. Zum Zeit-
problem speziell des Prozessromans siche u.a.
Klaus Kleinschmidts Studie «Augenblick und Irri-
tation» (...), Miinster 1994. ;
2 Der «Dictionnaire des symboles et des themcs
littéraires» ed. Cl. Aziza et al., Paris 1978 ist eine
Fundgrube fiir dieses Thema; in den verbreitet-
sten Motivlexika Daemmrichs, Frenzels usw.
kommt nicht einmal das Stichwort vor.

3 A. Schéne setzt «Und hier!» anders als die auf dcr
Weimarer Ausgabe fussenden Neudrucke, wie in
~den Drucken zu Lebzeiten des Dichters separat,
‘und behandelt in seinem Kommentar des Klassi-
ker-Verlages auch das Thema Reinheit im Zusam-
menhang mit dieser Stelle.

* O.F.Bollnow, «<Mensch und Raum» 1980, S. 165.
Einige Teile des Buches besitzen eine entfernte
Ahnlichkeit mit Ernst Jiingers Essay «Sprache und
Korperbau» (1947). Bollnow wird in heutigen
 philosophischen Handbiichern kaum mehr er-
wihnt.

aus: antonio cho, schwarze harfe, gedichte, skepsis verlag, Zurich 1998

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1

>7



58

Richard E. Schneider,
geboren in Neustadt (D),
absolvierte ein Uber-
setzerstudium an der
Universitat Erlangen;
Zweitstudium an der
Sorbonne, Paris, in den
USA sowie Basel und
Berlin. Abschluss als
M. A. Redaktorausbil-
dung in Frankfurt/Main.
Stipendiat der Max-
Planck-Gesellschaft fir
Biochemie, seither frei-
beruflicher Wissen-
schaftsjournalist
(Medizin und Geistes-
wissenschaften).

KULTUR

VERKLARUNG DES ALEMANNISCHEN HEIMATGEFUHLS
DURCH DIE GRIECHISCHE MYTHOLOGIE

Griechentum und oberrheinische Dichtkunst bei Johann Peter Hebel

Der spiitere evangelische Oberkirchenrat und Priises der Vereinten Badi-
schen Protestantischen Landeskirche Johann Peter Hebel (10. Mai 1760 —
22. September 1826) war in seiner Kindheit und Jugend ein lebhafter,
aufgeweckter Bursche und stets zu lustigen Streichen aufgelegt. Sein
lebenszugewandtes Wesen begleitete ihn durch all die jungen Jahre, die er
als Halb-, dann als Vollwaise, danach als Pflegekind, Internatsschiiler und
schliesslich als Student der reformierten Theologie in Erlangen zubrachte.

Weitere zehn Jahre als Pfarrverweser und Lehrkraft am Lirracher Pidagogium

liessen ihm geniigend Freizeit, in der er mit liebgewonnenen Freunden, nun
intellektuell viel anspruchsvoller, sein umfangreiches Schulwissen auf seine
vertraute, heimatliche Umgebung adaptierte und integrierte: Altgriechische

Philosophie wurde in der alemannischen Alltagswelt zu newem Leben geboren.

Die Hebelschen Freunde
waren in diese Gedankenspiele einbe-
zogen. Miteinander nannten sie sich der
«Proteuserbund», nach dem griechischen
Gott der Verwandlung Proteus, der der
Sage nach vor der Nilmiindung sass. Mit
kunstvollen, selbsterdichteten Dialogen
und Rhapsodien, im Sommer auf langen
Wanderungen im Siidschwarzwald, im
Winter am warmen Ofen im Weiler Pfarr-
haus, dominierte der nun knapp 30jihrige
Johann Peter Hebel die freundschaftlichen
Gespriche. Ernst und gleichzeitig amiisant
reflektierend, das gemeinsam Erlebte und
Gesehene mythologisierend, schuf man
sich eine Art Privatreligion, das «Proteuser-
tump». Hebel selbst verwandelte sich in die
Person des eleatischen Philosophen und
Rhapsoden Parmenides, der zwar ein phi-
losophisches, doch durchaus amiisantes
Regiment fithrte. Sein Herzensfreund
Friedrich Wilhelm Hitzig wurde nach dem
Stoiker zum «Zenoides» grizisiert, Mid-
chen kurzweg als «Schnauziaer latinisiert.
Das geographisch-rhetorische
ihrer griechischen-oberrheinisch  Wort-
und Sinnesverwandlungen nannten die
Freunde Dies meinte ur-
spriinglich eine freie wie versgebundene
Anbetung des hdchsten Bergs ihrer Hei-
mat. — Hierbei handelt es sich iibrigens um
eine uralte heidnische Sitte, nimlich die
Verehrung von Bergen als nichste Wege

Zentrum

«Belchismus».

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1

zum Himmel und grésste Nihe zu den
Géottern. — Lange, selbstverfasste Poesie im
alemannischen Dialekt, und Sagen, die
heute noch als Schrifturkunden der drei
Freunde von den Hebel-Museen in Lorrach
und Karlsruhe gesammelt werden, schrieb
man fast beildufig auf. Der «Dritte» dieses
Bundes war iibrigens, neben dem Gemein-
deschreiber, dem sogenannten «Bammert»,
ebenfalls ein junger DPfarrer, Tobias
Giinttert aus Weil. Auf dessen Schwigerin
Gustave Fecht hatte der
Hebel ein Auge geworfen.
Es war um 1790. Nach fast zehn Jahren
in Lorrach in sehr bescheidenen Verhilt-
nissen erhielt Hebel endlich eine finanziell
lohnenswerte Stellung als Gymnasialpro-
fessor. Doch musste er umziehen nach
Karlsruhe, wo er nun am gleichen «Gym-
nasium illustre» lehrte, an dem er frither
Schiiler gewesen war. Es wurde ein inner-
lich nie bewiltigter Abschied von der
Markgrifler Heimat und seinen «Proteu-
sern», vom «Belchismus» wie von der «Jung-
fer Gustave». Wiederum vergingen zehn
Jahre. Dann nahm Hebel, Junggeselle blei-
bend, im nordbadischen Residenzstidt-
chen den Faden wieder auf, den er im
«Oberland», in der Umgebung von Lor-
rach, zu spinnen begonnen hatte. Hebel,
der Professor fiir Griechisch, Hebriisch
und Latein, verfasste in kiirzester Zeit-

Pfarrverweser

spanne eine Reihe von Gedichten im ale-



KULTUR

mannischen Dialekt, die er den «Freunden
lindlicher Natur und Sitten» widmete, in
Wahrheit seinen daheim im Oberland ge-
bliebenen «Proteusern».

Er selbst suchte Subskribenten und
steuerte eigene betrichtliche Geldsummen
bei, um dieser damals sehr gewagten Dich-
tung im Dialekt, die es in Deutschland zu
jener Zeit noch nicht gab, zu Druck und
Durchbruch zu verhelfen. Es wurde ein
iiberzeugender Erfolg. Sogar Dichterfiirst
Goethe im hessischen Frankfurt rezensierte
die «Allemannischen Gedichte» des Karls-
ruher Neophyten und befand, dass hier ein
junger Dichter «auf anmutigendste Weise
das Universum verbauere». Und Hebel war
nach eigenem Eingestindnis gliicklich,
den heimischen Dialekt «hoffihig und
als Dichtersprache brauchbar» gemacht zu
haben. Dies ist tatsichlich sein grosses
Verdienst; denn auf eine in der bishe-
rigen deutschen Literaturgeschichte gera-
dezu revolutionire Weise stellte er heimi-
sches Bauerntum und klassische Schul-
bildung neben- und ineinander. Der
moderne, ebenfalls am Rhein geborene
Philosoph Ernst Bloch erkannte hier gar
auf «ferndstlich-biuerisches Tao». Dieses
Urteil mag berechtigt sein, wenn man
weiss um «die Bedeutung des Wegs« fiir
den Dichter. Doch stand der griechische
Philosoph Parmenides und dessen «Sinn-
gedicht» dem chemaligen «Proteuser» si-
cher bedeutend niher, ebenso wie die
griechische Bukolik, in der er sich gerne
iibte.

Exemplarisch fiir Hebels Dichtkunst in
alemannischem Dialekt sei das lange Ge-
dicht von der «Wiese», dem Fluss der
Markgrifler Heimat, genannt. Aus der
weiten Ferne der Residenzstadt Karlsruhe
besingt der alemannische Professor am
klassischen Gymnasium den heimatlichen
Bach im Wiesental, er beschreibt allego-
risch gekonnt die «Wiese» als eine weib-
liche Person, die an der Quelle im Siid-
schwarzwald «geboren» wird, heranwichst,
immer grosser und breiter wird, bis sie zu-
letzt, als dichterisch verklirte Person, als
ein einer griechischen Gottin dhnliches
Wesen, schliesslich ihrem vorherbestimm-
ten Briutigam, dem Rhein, entgegeneilt,
um sich mit dem grossen Strom zu ver-
mihlen und zu vereinigen. Und Hebel be-
singt diese «Wiese» als ein Liebender, als
einer, der alles weiss von der Geliebten,

Johann Peter Hebel
1760-1826

Hebel
Steuerte eigene
betrachtliche
Geldsummen bei,
um dieser
damals sehr
gewagten
Dichtung im
Dialekt, die es
in Deutschland
Zu jener Zeit
noch nicht gab,
zu Druck und
Durchbruch

zu verhelfen.

JOHANN PETER HEBEL

ihre Herkunft, Vergangenheit, Umgebung
und frithes Tun, aber der auch ein tragisch
«Wissender» ist, der bekennen muss, dass
die Geliebte nicht ihm, sondern einem
Grosseren, Bedeutenderen als ihm be-
stimmt ist. Man mutmasst, dass sich hin-
ter der «Wiese» neben griechischer Seins-
philosophie Hebels enge Freundin Gustave
Fecht verbirgt, mit der er zeitlebens in
brieflicher Verbindung bleibt, die er liebte
in seiner Jugend in der Oberlinder Heimat
und die nun allmihlich eine alte «Jungfer»
wird.

Was dem homerischen Singer vor Troja
der Skamandros, wurde dem Hebel die
«Wiese»: Ein gottihnliches Wesen. Zu Recht
kann man also iiber den alemannischen
Dichter als einen «Homer aus dem Wiesen-
tal» befinden, wie dies der Frankfurter
Feuilletonjournalist Benno Reifenberg vor
einigen Jahren anténte. Doch «verpan-
thareit» Hebel keineswegs im herakliti-
schen Sinne und steigt in keinen Fluss. Fiir
thn ist die «Wiese» das Sinnbild fiir die
Unabinderlichkeit  des
Seins, fiir die Gerechtigkeit, die in seinem
«Sinngedicht» beschworen wird: Vor der
Gottin «Dike» steht Parmenides ebenso wie
der Dichter und frithere Rhapsode Hebel -

und staunt.

Parmenideische

Parmenides im Krieg

Hebel als Parmenides. Auch die Jugend
kehrt als Sinnbild dem reifen Hebel
zuriick. Was zwanzig Jahre zuvor nur rei-
nes, frohes Spiel jugendlichen Denkens
mit der griechischen Philosophie war, floss
dem nun fiinfzigjihrigen Schriftsteller,
der in Karlsruhe den Jahreskalender des
«Rheinlindischen Hausfreunds» redigierte,
zwar immer noch mit grosser kiinstle-
rischer Anmut, doch nun auch mirt tief-
empfundenem Ernst des Lebens in seinen
Rede- und Schreibfluss ein. Selbst jetzt
lost sich Hebel, der erste Meister der
deutschen Kurzgeschichte, nicht von Par-
menides, dem griechischen Denker des
Seinsgedankens. Die Dinge des Lebens,
lehrt Parmenides, sind unabinderlich. Und
der Gedanke an das Leben ist der Gedanke
an den Zwang der Dinge, an das Unauf-
hérliche, an das ewig-gleichbleibende hohe
Gesetz vom Sein.

Bei Hebels Diskursen iiber die Gestirne

im Kalender stehen, unschwer zu erken-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1



KULTUR

nen, die Fragmente 10 und 11 des «Par-
menideischen Lehrgedichts» Pate, gleich-
berechtigt neben dem Gedankengut der
Franzosischen Aufklirung. Ebenso unver-
riickbar wie oben im Himmel die Sterne,
steigt im wohlhabend gewordenen Profes-
sor in Karlsruhe die Gewissheit auf, ist
auch das Los, das Schicksal und das Sein
des Menschen. Parmenides hatte recht:
Immer wieder kehrt der Mensch im Laufe
seines Lebens zu seinem Ausgangspunkt
zuriick, er beschreibt einen Kreis, ja, sein
eigenes Leben ist in diesen Kreis einge-
bunden: Als Lehrer kehrt Hebel/an den Ort
seiner fritheren Schulzeit zuriick, als Kir-
chenrat, ja Oberkirchenrat, siecht er das
Markgrifler Land wieder, in dem er als
Pflegesohn eines Pfarrers und spiter als
junger Vikar wohnte.

Die Pferde, die mich fahren so weit...

Diesen Seinsgedanken als «echernes Ge-
setz», als geistiges Abschreiten seines Le-
benskreises vollendet der «Kalenderma-
cher» Hebel in der im besten Sinne senti-
mentalischen  Erzihlung vom treuen
Knecht Jobbi und dessen Lieblingspferd
Jockli. Unter Trinen las Hebel die Ge-
schichte von der «Langen Kriegsfuhr«
einer literarischen Abendgesellschaft vor.
Zwar erscheint diese Erzihlung auf den
ersten Blick nur brav und bieder, doch
interessante Perspektiven tun sich dem
«geneigten Leser» auf, wenn er hinter der
Gestalt des Gespannknechts, der viele
Jahre zu Kriegsdiensten in feindlichen Ar-
meen fern der Heimat gezwungen wird,
nicht allein Hebels Vater Johann Jacob
Hebel aus dem pfilzischen Simmern er-
blickt, der mit seinem Basler Major Iselin
1767/68 auf Korsika focht. Nein, man darf
im iiber alle Massen treuen Jobbi auch den
Erzihler Johann Peter Hebel selbst vermu-
ten, der nach vielen Jahren am fernen,
grossherzoglichen Hof in Karlsruhe als
wohlhabender Fremder in seine alte, ge-
liebte Heimat im «Oberland» zuriickkehrt
und bei den Seinen verweilen méchte, bei
seiner alten Mutter, an deren Gespriche er
sich erinnert, und bei seinen «Proteuser»
Freunden, die allesamt eine Pfarrei besit-
zen. Er triume davon, schreibt er in einem
seiner vielen Briefe an die Freunde in Weil,
eines Tages in einer vierspinnigen Kar-
rosse heimzukommen ...

60 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1

Der vom
Parmenideischen
Sein wissende
und ergriffene
Dichter drangt
nicht mehr
nach der
dusserlichen
Vollendung
seines Lebens,
er sucht diese
Vollendung in
der Dichtung
selbst.

JOHANN PETER HEBEL

Doch in Wirklichkeit verlangt ihr
«Hausfreund» gar nicht mehr nach der
Realisierung solcher triumerischer Selbst-
erhshung. Wohl auch deshalb unterbleibt
die friither sehr gewiinschte Heirat mit der
Freundin Gustave Fecht, der Schwigerin
seines Freundes Giinttert, der jetzt keine
materiellen Hindernisse mehr entgegen-
stehen. Hebel hat sich fiir seine dichteri-
sche Berufung entschieden, die seit seiner
Abreise aus dem Oberland im Vorder-
grund seines Trachtens steht. Im Poeten
Hebel wird jetzt — mit den Worten des Ro-
mantikers Ludwig Tieck — noch einmal
«des Lebens Uberfluss» gesprichig, ja kiinst-
lerisch, doch nicht etwa ein Mangel oder
Beengtheit der Seele. Der vom Parmeni-
deischen Sein wissende und ergriffene
Dichter dringt nicht mehr nach der dus-
serlichen Vollendung seines Daseins, er
sucht diese Vollendung in der Dichtung
selbst, in einer von aussen nicht mehr
wahrnehmbaren Welt, der Welt des Seins.

Im vorlesenden, von der Rithrung iiber-
wiltigten und weinenden Hebel/ mogen da-
mals die prophetischen Worte des griechi-
schen Philosophen Parmenides,
«alter ego», aus dem «Lehrgedicht» hoch-
gestiegen sein. Diese Worte suchen an Tief-
sinn wohl ihresgleichen: «Die Pferde, die
mich fahren so weit nur der Wille dringt ... »
(Fragment 1). Und kein Zweifel, in der Ge-
stalt des Jobbi mit seinem Pferd Jockli
kehrt Hebel heim. Auf diesem Heimweg
hilt er sich in seiner Erzihlung von der
«Langen Kriegsfuhr» streng an die Maxime
des Parmenides (Fragmente 7 und 8), «...
nicht nach rechts und links zu schauen, son-
dern allein den Weg zu beschreiben». Es ist
der Weg eines Lebens, das, reich geworden,
als Uberfluss in vollendeter Kreisform zu
seinem Ausgangspunkt zuriickkehrt. Die-
sen seinen Lebensweg, die frithen Verluste
durch den Tod des Vaters und der kleinen
Schwester, das tragische Hinscheiden der
von ihm verehrten Mutter, die schwerge-
fallene Trennung von den liebgewonnenen
Freunden in der Oberlinder Heimat und der
uneingestandene Verzicht auf eine eigene
Familiengriindung, diesen seinen Weg in
der Person eines fremden, anderen Ich hat
Hebel oft, ja immer wieder beschrieben.
Auf einer Dienstreise in Schwetzingen bei
Mannheim starb er, nicht ganz unvorbe-
reitet, aber unerwartet, am 22. September

1826 und liegt auch dort begraben. 4

seines



	Kultur

