
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 79 (1999)

Heft: 12-1

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Anna Fattori,
geb. 1959 in Terni

(Italien), studierte
Germanistik und Anglistik
in Perugia, wo sie 1983
mit einer abschliessenden

Diplomarbeit über

Robert Walser die

• laurea' erwarb. Daraufhin

längerer Aufenthalt
in Zürich als Bundes-

stipendiatin an der
Universität. Doktorat
(«dottorato di ricerca')
an der Universität Pavia

mit Dissertation («tesi
di dottorato') über Jean

Pauls 'Hesperus». Drei
Jahre tätig als Englischlehrerin

an einer
Fachschule in Umbrien;
1993-1994 Forschungsaufenthalt

in Zürich;
1994-1996 Lehrbeauftragte

für Deutsche
Sprache und Literatur
an der Universität Turin.

Seit 1996 Assistentin
(«ricercatrice') für
Germanistik an der
Universität Roma «Tor

Vergata'. Publikation
verschiedener Beiträge,
vor allem zu Robert
Walser und zur Schweizer

Literatur der Gegenwart.

Tanz auf den Rändern
Peter Utz' Ansatz zu einer neuen Robert Walser-Forschung

Trotz Jahrzehnten intensiver Beschäftigung mit Robert Walser schwebt den

meisten seiner Leser und Forscher immer noch das Bild des in der
Abgeschiedenheit seiner Mansardenexistenz lebenden und dichtenden zeitfremden
Künstlers vor. Dieser «liebgewordenen Legende» möchte die fundierte
Monographie «Tanz aufden Rändern. Robert Walsers Jetztzeitstil'» von Peter Utz
den Boden entziehen und damit die Walser-Forschung auf eine neue Grundlage
stellen. Walser ziehe sich wohl in die Einsamkeit seiner Dachstube zurück, aber
dieser Raum verfüge über offene Fenster, wodurch allerlei Zeitimpulse aufseinen

Schreibtisch drängen. Diese Porosität erlaube es ihm, «allen Nervenzentren
seiner Gesellschaft und seiner Zeit» nah zu sein und damit an wesentlichen
literarhistorischen Diskursen seiner Epoche mitzuwirken.

Peter Utz, Tanz auf
den Rändern. Robert
Walsers Jetztzeitstil,

Frankfurt a. Main,
Suhrkamp 1998.

L/a Walsers petsönliche
Stellungnahme zu den Zeiterscheinungen oft
von der bildenden Kunst angeregt wird,
dient ein Bild als Illustration der im Titel
des Buches ausgedrückten Hauptthese von
Walsers Marginalität. Im 1926 publizierten
Text «Belgische Kunstausstellung» nimmt
Walser auf eine eigentümliche Weise auf
Rogier van der Weydens «Pietà» Bezug; sein
Aufsatz enthält keinen Hinweis auf den
dort dargestellten Christus, wohl aber auf
«ein gezacktes, entlaubtes Bäumchen
dessen Aste gebannt tanzen (...)». Walsers

Aufmerksamkeit richte sich nicht auf das

Ganze, sondern auf ein Detail, das emble-
matisch für sein eigenes Schreiben sei, das

«sich am Rande der grossen, spektakulären
Handlungsfelder (situiere)». Gerade diese

Randhaftigkeit etlaube ihm, der Gravitation

des Zentrums bar, eine Bewegungsfreiheit

— den verborgenen Tanz des Baumes

-, die sich darin ausdrücke, dass er
«ein mimetisches, nachtanzendes Spiel»
aus Nähe zu und Distanz von den

Zeiterscheinungen treibe. Es handle sich um
eine ästhetische Marginalität, aus der

keineswegs Rückschlüsse auf Walsers

gesellschaftliche Marginalität gezogen werden
müssen: «Wer auf die Ränder blickt, weiss

sich selbst eigentlich im Zentrum, das er
jedoch von den Rändern her begreifen will. »

Das Gegensatzpaar Zentrum / Rand
verweise als Oberbegriff auf mehrere Paradoxien,

die Walsers Werk durchziehen. Das
Paradox wird - nach dem Schema von M.
Schmeling («Der labyrinthische Diskurs.
Vom Mythos zum Erzählmodell», Frankfurt

a. Main 1985) - als Bestandteil jenes
labyrinthischen Diskurses angesehen, den
Walser auf exemplarische Weise im «Räu-
ber»-Roman verwirkliche. Bezüglich der
labyrinthischen Schreibweise denkt man
an die bekannte //oc&^-Darstellung zum
Manierismus («Die Welt als Labyrinth.
Manier und Manie in der europäischen
Kunst», Hamburg 1957), die aber
unerwähnt bleibt.

Mode der Jahrhundertwende

Der Versuch, Walsers Werk aus seiner Zeit-
enthobenheit zu befreien, beginnt mit
einem Kapitel zur «marginalen» Gattung
des Dramoletts. Wurden Walsers
Märchenkomödien lange Zeit als abseitige,
naivrätselhafte Stücke angesehen, denen
germanistisch kaum zu helfen war und worüber

man nur hinwegschweigen konnte, so
werden sie hier — zu Recht — als wesentliche

Beiträge zur Diskussion um die

Erneuerung der dramatischen Gattung
betrachtet, als Stücke, die äusserlich

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. /79. JAHR HEFT 12/1 45



KULTUR ROBERT WALSER

sogar der dramatischen Mode der
Jahrhundertwende nachgebildet seien. Durch
eine detaillierte Rekonstruktion des «Insel»-

Kontextes gelingt Utz eine präzise
literarhistorische Einordung der Dramolette —

in dieser Richtung waren schon in den
letzten Jahren manche Bemühungen
festzustellen -, in erster Linie im Fall

von «Aschenbrödel», das sich zwischen den

für die Zeit typischen Formen des

statischen Einakters und der Tanzpantomime
bewege.

Der scheinbar dreifachen Marginalität
von «Aschenbrödel» (als Dramolett-Gat-

tung, wie schon die Bezeichnung suggeriert;

als germanistisch stiefmütterlich

behandeltem Werk innerhalb
von Walsers Œuvre; als Märchenkomödie

mit einer non starring
star) steht in Utz' Darstellung -
der paradoxen Logik von Walser

gemäss - die Zentralität dieses

Stückes bei der Bestimmung
der Zeitzugewandtheit des

Autors entgegen. Am
unterhaltsameindrucksvollsten wird diese

überraschende, obwohl stets
mittelbare Zeitgebundenheit im Kapitel
über die «Nervosität» gezeigt. Dabei

spielt die Veranschaulichung des Kontextes,

in dem WalsersText «Nervös» erschien,
eine wesentliche Rolle; ohne solche
minutiöse und detailfreudige Kontextualisie-

rung wäre die Interpretation von Walsers

Text - in der «Keimfreiheit» des Gesamtwerkes

- kaum über die Feststellung einer
ichbezogenen und womöglich zeitfremden
Haltung hinausgegangen. Es seien hier in
aller Kürze die Grundkomponenten dieser
Konstellation wiedergegeben, dies auch

exemplarisch für Utz' stets verwendetes
Verfahren der Kontextualisietung. «Nervös»

erscheint im April 1916 in der «Neuen
Zürcher Zeitung», die u. a. Nachrichten
von den verschiedenen Kriegsfronten
enthält. Schlüsselausdrücke dieser Artikel
sind Verben wie «durchhalten» und
«standhalten». Als Gegenmittel zu dieser
Kriegsstimmung gelten Pflegeanstalten und
Sanatorien, aber auch besondere
«Schweizerpillen» und «Ferromanganin», die es

dem Leser erlauben sollten, auch der in der
neutralen Schweiz kritischen Kriegszeit
eben «standzuhalten». All dies wird in den

Inseratenspalten der Zeitung als Hilfsmittel

gegen Nervosität - schon damals ein

ii
Karl Walser,

Tanzillustration
(1906)

Durch eine

detaillierte

Rekonstruktion

des Insel-

Kontextes

gelingt

eine präzise

literarhistorische

Einordnung

der Dramolette.

Modewort - empfohlen. Utz gibt folgendes

Zitat aus den damaligen Anzeigen wieder:

«<Ich bin nervös> ist heutzutage die

allgemeine Klage Durch den Gebrauch

von Ferromanganin fühlen sich Nervöse,

Erschöpfe, gekräftigt und frisch belebt».

Walsers Text fängt ähnlich an: «Ich bin
schon ein wenig zermürbt, zerstochen, (¦¦¦)»¦
Es scheint, als ob der Schriftsteller seine

Lösung gegen diese Zeitkrankheit
anzubieten hätte. Die Erwartungen des wohl
vom Zeitungskontext beeinflussten Lesers

werden aber enttäuscht, denn Walser

gelangt zum Schluss, dass er doch gute Nerven

hat, und zwar weil er sich über seine
Nerven nicht ärgert. Die in der

Monographie sachkundig referierten the¬

menbezogenen und damals
verbreiteten Theorien von Mach,

Mantegazza, Simmel, Freud vena.

Adler werden somit — wie Utz
feststellt - von Walser ausser
Kraft gesetzt. «Nervös» wird, als

Wort der Jetztzeit, auf eine
ironisch-kritische Weise übernommen

und seines zeittypischen
Gehalts entäussert. Denn Walser

möchte gerade nicht von seiner
«Krankheit» geheilt werden. Für ihn

heisst nervös sein insofern gesund sein,
als seine Nervosität — im Sinne von
Reizempfänglichkeit — die Voraussetzung für
seine Nervenkunst, für die «sprachliche

Durchlässigkeit» seiner Texte ist. Nervosität

wird zur Kreativität.
Weitere paradox-subversive Haltungen

und ästhetische Verfahrensweisen, die auf
Walsers Beziehung zu den von ihm feinsinnig

wahrgenommenen Erscheinungen der

Jetztzeit hinweisen, kommen besonders
deutlich bei Beschreibungen von Bildern
seines Maler-Bruders Karl vor.

Das vor und nach der Kriegszeit in der
Heimatliteratur als regenerierend wirkend
dargestellte Alpenmassiv, das als Geburtsstätte

eines berüchtigten Urschweizer
Kraftmenschen - Homo Alpinus genannt —

galt, wird von Walser im Prosastück «Leben

eines Malers», das sich auf Karls Bild
«Aussicht auf die Alpen» bezieht, durch
Ausdrücke und kompositorische
Verfahrenweisen beschrieben, welche die damals
herrschende Ideologie des therapeutischen
Urgesteins unauffällig, aber radikal
preisgeben. Robert betont die Zweiteiligkeit des

Bildes - im Hintergrund die Alpen, im

A6 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1



KULTUR ROBERT WALSER

Vordergrund die unter einer Tanne schlafende

Figur — und erwähnt zunächst die
«weichen Linien» der Alpengipfel, dann die

vom Alpenraum abgetrennte Menschengestalt

in der Waldlichtung. Der in der
damaligen Literatur mythisch überhöhten
Vertikalität des Massivs setzt er den Reiz
der horizontalen Dimension entgegen;
dem Kraftmenschen des Alpenromans
entspricht bei Walser ein «träumender, faulenzender

Monsieur Faulpelz», der für die

Dichtung selber und deren Souveränität
vor den kollektiven, rassistisch instrumentalisierten

Alpenträumen steht. Nicht nur
literarische Anspielungen, wie dies mit der
auf Eichendorff hinweisenden Figur des

Faulpelzes der Fall ist, sondern auch
formale Techniken wie die Synästhesie scheinen

auf die Romantik hinzudeuten. So

wird z. B. Karls Bild «Der Tanzsaal» nicht
optisch, sondern akustisch beschrieben.
Walser «horcht in das Bild hinein» und gibt
das wieder, was der vom gesellschaftlichen
Kontext abgetrennte und monologisch
sprechende Mann am Fenster hört. Tanz
wird durch Verzicht aufs Tanzen dargestellt;

Sichtbares - das Bild — wird ins Hörbare

transponiert und medial durch das

Wort ausgedrückt. Hierhin gehört der von
Utz geprägte Begriff der «Ohralität», die

er als die Rückseite von Benjamins
«Geschwätzigkeit» verstehen möchte.

Walsers Reizempfänglichkeit

1909 erregt der Auftritt des «Russischen
Balletts» in Berlin grosses Aufsehen. Während

der Tanzkritiker Oscar Bie die russische

Tänzerin Anna Pawlowa mit einer
Reihe von Vergleichen festzuhalten
versucht, die nur von der Unzulänglichkeit
der Sprache bezüglich der Tanzbewegung

zeugen, vermag Walser durch die auf einem
Balkon regungslos sitzende und durch
paradoxe Adjektive charakterisierte Pawlowa
eine sehr einprägsame Idee des utopischen
Glücksversprechens des Tanzes zu
vermitteln. Für die bei Walser in der
UnbewegUchkeit der sitzenden Pawlowa latente
Bewegungsmöglichkeit sei in der Ästhetik
der Jahrhundertwende (u. a. auch bei George
und Rilke) das Bild des Baumes zu finden,
womit der Tänzer häufig wegen der
Natürlichkeit seiner Bewegungsweise assoziert
werde.

Tanz wird durch

Verzicht aufs

Tanzen dargestellt;

Sichtbares

- das Bild -
wird ins Hörbare

transponiert
und medial

durch das Wort

ausgedrückt.

Hierhin gehört

der Begriff der

«Ohralität», die er

als die Rückseite

von Benjamins

«Geschwätzigkeit»

verstehen

möchte.

Wie ist nun Walsers Reizempfänglichkeit
mit dem einleitend angedeuteten, von

vielen Interpretationen vetmittelten Bild
des sich gegen die äussere Welt
abschirmenden Schriftstellers zu verbinden?
Wenn man liest, dass Walsers Werk «sich

nicht abdichtet gegen die Sprache der Zeit,
sondern sie geradezu in sich aufsaugt»,
denkt man als Walser-Vorscntr an Begriffe
wie Einzelgängertum, Aussenseitertum
und monologische Tendenz, die aus den
Titeln von verschiedenen Walser-Aufsätzen

herausragen. Obwohl Utz Walsers Porosität
ins Zenttum der Monographie rückt,
behauptet er keineswegs, Walsers Beziehung
zu seiner Zeit sei eine direkte und direkt
nachweisbare. Seine Aktualität ist anhand
einer langwierige Recherchen implizierenden

und im Benjaminschen Sinne als

experimentierend aufzufassenden Kontex-
tualisierung zu «entdecken». In diesen
Kontexten eingebettet, erschliessen Walsers

Gebilde in ihrer Form einen neuen
Zeitgehalt. Denn ein Verdienst des Beitrages

liegt darin, dass der Verfasser in der
Form die Gesellschaftlichkeit des Werkes —

wie Adorno in seiner «Ästhetischen Theorie»

lehrt und wie es selbstverständlich
sein sollte — sucht.

J. C. Middleton, Walsers Übersetzer ins

Englische, nimmt T. S. Eliots Charakterisierung

der Intelligenz von Henry James —

nämlich dass ihre Maschen «zu fein
gesponnen waren, um einer Idee Zutritt zu
gestatten» — für Walser in Anspruch. Utz setzt
eine etwas empfänglichere Haltung bei
Walser voraus und zeigt, wie der Autor in
seiner Werkstatt die Impulse aus dem
Zeitgewirr künstlerisch verarbeitet, bevor er
ihnen Zutritt gestattet. So extrem kann
eine solche formal-stilistische Behandlung
sein, dass die ursprünglichen «Ideen» nur
mühsam als zeitgenössische Erscheinungen

erkennbar werden. Deswegen braucht
Utz eine so breit angelegte Monographie,
um Walsers Jetztzeitstil darzustellen. Zu
diesem Zweck zieht er alle bis jetzt
bekannten und einige dem Leser noch nicht
zugänglichen Texte heran. Manche
Einzelinterpretationen sind nämlich noch nicht
veröffentlichten Mikrogrammen aus dem

Bleistiftgebiet, deren Publikation bevorsteht,

oder Feuilletons, die in dem von Bernhard

Echte hetausgegebenen Nachtragsband
«Feuer» erscheinen werden, verpflichtet.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1 47



KULTUR

Robert Nef «Prinzenerzieher der Nation»
Gesammelte Aufsätze zum 90. Geburtstag von Georg Thürer

«Jeder Leser

muss auf der

Hut vor sich

selber sein,

hat er doch

seine Lieblingsgebiete,

die er

sofort aufspürt

und nur allzu

leicht zu

Kriterien der

Gesamtleistung

erhebt.»

1 Georg Thürer,
Gemeinschaft im Staats¬

leben der Schweiz,

Grundrisse, Betrachtun¬

gen, Mahnworte aus

sieben Jahrzehnten,

gesammelt zum 90. Ge¬

burtstag des Autors,
Verlag Paul Haupt, Bern,

Stuttgart, Wien, 1998.

Vor ziemlich genau 60 Jahren

hat Georg Thürer in den «Schweizer

Monatsheften» die Illustrierte Schweizergeschichte

von E. Fischer besprochen. Die
gesammelten Aufsätze1 enthalten diesen kleinen

Text nicht, dafür den gerade heute
besonders aktuellen Aufsatz: Vom Sinn der

Zugewandten Orte. Gedanken zum Vergleich
zwischen der Alten Eidgenossenschaft und
dem Zusammenschluss Europas («Schweizer

Monatshefte», 42, 1962, S. 217 ff).
Die eingangs erwähnte kurze Rezension

bestätigt eine These, welche Georg Thürer
nicht allzu fern liegen dürfte, eine These,
welche auch sein Lebenswerk als Historiker

und Schriftstellet prägt: Im Mikrokosmos

der erwähnten Besprechung, in dieser
unscheinbaren Knospe, ist schon der ganze
Makrokosmos seines Lebenswerks angelegt,
in welchem den grösseren Zusammenhängen

von Heimat- und Weltgeschichte
nachgespürt wird.

Der Sammelband, in welchem Peter

Wegelin (zusammen mit Alois Riklin, Ernst
Ruesch und Helen Thurnheer) 37 Beiträge
aus über 60 Jahren zusammengetragen hat,
btingt nur eine Auswahl aus dem
umfangreichen wissenschaftlichen, publizistischen

und poetischen Gesamtwerk, zu
welchem auch noch eine grosse Zahl von
Vorträgen und Vorlesungen zu zählen
wären, die zwar weder auf dem Papier
noch in elektronischen Speichern figurieren,

dafür in der lebendigen Erinnerung
der Zuhörer zum Bestandteil eigener
Reflexion geworden sind. Wer kann denn die

Langzeitwirkung eines begnadeten Lehrers
und eines den freien Vortrag beherrschenden

Redners messen, in einer Zeit, wo sich
viele durch ein seichtes Infotainment
«zappen», das dann nach quantitativen
Einschaltquoten von Apparaten (nicht etwa
von Gehirnen) beurteilt wird?

In der erwähnten Rezension aus dem
Jahre 1938 ist auf drei Seiten schon vieles

von dem angelegt, was im spätem Lebenswerk

Georg Thürers so schön zur Blüte kam
und so reiche Frucht getragen hat. Die drei
charakteristischen Stichworte im Untertitel

des Sammelbandes, «Grundrisse,
Betrachtungen, Mahnungen» finden sich

implizit bereits in dem kleinen Text. In
einem Nebensatz lesen wir «ist doch unsere
Politik zu drei Vierteln Wirtschaftsgeschichte
der Gegenwart», und im selben Abschnitt:
«Jede Zeit muss ja ihre Geschiebte neu
schreiben, jedes Schweizergeschlecht die Kunde
seiner Herkunft und seines Lebensraumes

erforschen und neu formen», ein Satz, der ins
Stammbuch all jener gehört, welche der
Illusion anhängen, man könne nun mit
einer staatlich beauftragten und mit einigen

Millionen dotierten «Historikerkommission»

die «definitive Wahrheit» über
die Schweiz im Zweiten Weltkrieg
erforschen, publizieren und ad acta legen. «Oh,

es braucht Mut, eine Schweizergeschichte zu
schreiben, und es braucht einige Nachsicht,
sie zu besprechen! Jeder Leser muss auf der

Hut vor sich selber sein, hat er doch seine

Lieblingsgebiete, die er sofort aufspürt und
nur allzu leicht zu Kriterien der
Gesamtleistungerhebt». Dies liest sich wie ein «Grund-
riss des Rezensierens» und wie ein Mahnwort

an jene, welche sich der anspruchsvollen

Aufgabe der Geschichtsschreibung
widmen und immer gleichzeitig Mut,
Nachsicht und Selbstkritik mobilisieren
sollten. Der kleine Text endet mit einer
Betrachtung, die im Jahre 1938 einen ganz
besondern Stellenwert hatte, und die im
selbstbewussten «Excathedra Stil» eines

Jungakademikers (und in der zeitgenössischen

Diktion) von jenem Lebensmut zeugt,
den der heute Neunzigjährige mit dem ihm
eigenen weisen und bescheidenen Lächeln
auf andere zu übertragen vermag: «In einer
Demokratie aber ist jeder Vater, jeder Lehrer,

jedermann, der mitJugend zu tun hat,
Prinzenerzieher der Nation. Denn jeder Staat,

gleichviel ob Einmann- oder Volksherrschaft,

taugt so viel als sein Souverän. Unser Souverän

ist unser Volk, einer seiner Hauptbildungswege

die Selbsterkenntnis in seiner Geschichte.

Welch heikle, welch herrliche Aufgabe!» Wir
danken Georg Thürer, dass er diese Aufgabe
so hingebungsvoll wahrgenommen hat und
immer noch wahrnimmt, und wir danken
dem Herausgeber und dem Verlag, dass

er uns und allen künftigen «Prinzen der
Nation» den Zugang zu diesen reichen
Quellen aufs Schönste ermöglicht.

48 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1



KULTUR

Philippe Wellnitz,
maître de conférences
für deutschsprachige
Literatur an der Universität

Strassburg, lehrt
an der ENA (Ecole
Nationale d'Administration),

hat u.a. veröffentlicht

«Max Frisch, La

quête d'indentité dans

le roman moderne'

(1996), «Max Frisch -
La Suisse en question?'
(1997), «Le théâtre de

Friedrich Dürrenmatt:
de la satire au grotesque'

(1997) sowie
Sammelbände zu Kafka
• Der Verschollene'
(1997) und Thomas

Manns «Lotte in

Weimar- (1998).

Vom langsamen Wachsen eines Zorns
Max Frisch 1911-1955. Der erste Teil einer Biographie

Urs Birchers Max-Frisch-Biographie ist kein genuin literaturwissenschaftliches

Buch, eher eines mit zeit- und kulturgeschichtlichem
Anspruch, das im Gegensatz zu anderen Biographien (Hage, Tantow,

Stephan) den Akzent stärker aufdas Leben des Autors in seiner Zeit
denn aufdas Werk an sich legt. Es ist als erster Teil eines dreibändigen
Projekts konzipiert, das Max Frischs Leben von 1951 bis 1955, von
1955 bis 1991, und schliesslich in übergreifenden Betrachtungen neu

zu beleuchten trachtet.

Urs Bircher, Max Frisch,
1911-1955, Limmat

Verlag, Zürich 1997.

Urs Birchers Buch beginnt
mit zwei frühen Zitaten Max Frischs, der
einerseits schreibt, man könne «nur von
uns selbst aussagen», und andererseits seine

Romanfigur Stiller notieren lässt: «Man
kann alles erzählen, nur nicht sein wirkliches

Leben.»

Man weiss um das komplexe Verhältnis
von Leben und Literatur im Werke Frischs,
dessen «Tagebücher» wenig Privates
enthüllen, wohingegen seine fiktionalen
Werke mehr Aufschlüsse über den Autor
zulassen {Bircher spricht sogar von «Literatur

als Probehandeln»). Das Max-Frisch-
Archiv an der ETH wird erst im Jahre
2011 alle privaten Dokumente Frischs

(u.a. ein journal intime, wie behauptet
wird) freigeben, so dass es Bircher angezeigt

erschien, noch lebende Zeitgenossen
und Weggefährten Frischs ihre Sicht der

Dinge festhalten zu lassen. Neben
Gesprächen mit der ersten Frau Max Frischs,

Trudy von Meyenburg, und Hannes Trösch,

Frischs Mitarbeiter im Architekturbüro,
sind es vor allem Briefe Max Frischs an
seine erste grosse Liebe, Käte Rubensohn,
sowie deren Erinnerungen, die Bircher als

neue Quellen benutzt hat.
Dass Urs Birchers Ansatz grundlegend

neu ist, mag folgende, einleitende Bemerkung

über die Periode 1911-1955 belegen:
«Es ist die Zeit, in der Max Frisch sich vom
konservativen Schweizerdichter zum
linkskritischen, europäischen Intellektuellen
entwickelt. »

Hier scheint das wesentliche Interesse
dieser Biographie zu liegen, denn Max
Frisch galt bislang eindeutig als aufgeklärter

Geist, dessen moralische Integrität
unbestritten war.

Birchers Buch ist eine Provokation nach
zwei Seiten hin: an die Adresse der Max-
Friscb-Freunde, weil es mit einem
konventionellen Max-Frisch-Bild bricht - aber
auch in Richtung der Max Frisch stets feindlich

gesinnten konservativen Kreise, die ihn
in diesem Buch als einen der ihren erkennen

und an den Pranger gestellt sehen.

Wie gesagt verbindet Bircher neue
biographische Elemente mit einer bewusst
engagierten Darstellung der Zeitumstände:
Individuelle Biographie wird zum Spiegelbild

einer Epoche. So betont Bircher
Frischs kleinbürgerliche Verhältnisse, die
in den damaligen Krisenzeiten Angst vor
Abstieg und entsprechenden Konformismus

bedeuteten. Der Einfluss seines
reichen Jugendfreundes Werner Coninx, der
Frisch eher mit Spengler und Nietzsche
bekannt machte als mit der Avantgarde, und
das «antidemokratische Elitedenken» seiner
akademischen Lehrer Carl Gustav Jung,
Emil Ermatinger und besonders das

Verhältnis zu Robert Faesi, Professor und Literat,

werden von Bircher hervorgehoben.

Max Frisch und die Blut-und-
Boden-Literatur

Interessant ist Birchers Kommentar zu
Max Frischs frühen Texten, da er diese

nicht als ästhetisch unbefriedigende
Vorstufen eines literarischen Werks von Rang
deutet, sondern als Möglichkeit, die
«Entwicklung seines Bewusstseins» zu verfolgen.
Von 1932 bis 1936 verfasste Max Frisch
über hundert Zeitungsbeiträge, von denen

nur zwanzig in die «Gesammelten Werke»

von 1976 übernommen wurden, was
bereits auf mögliche Verdrängungen eines

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. /79. JAHR HEFT 12/1 49



KULTUR MAX FRISCH

-. 1^ ¦•:

^
é

Max Frisch, 1937,
am Dent du Midi.
© Max Frisch-Archiv

Autors hinweisen könnte, «der sich inhaltlich

und stilistisch noch kaum von der
damals gängigen Blut- und-Boden-Literatur
abgrenzte». Bircher will zeigen, «wie erd-
und heimatverbunden, konservativ und
antiintellektuell der junge Dichter und Journalist

in seinen Anfängen war».
Frischs erster Roman, «Jürg Reinhart,

eine sommerliche Schicksalsfahrt», lässt

«dunkle», «verschlagene», «faule», «animalische»

Slawen und einen «helläugigen Arzt
nordischer Rasse» auftreten. Doch weist
Bircher nach, dass «Sympathie für
autoritäre Führerprinzipien und die Betonung
nostalgischer, mythisch und völkisch verklärter

Tugenden der alten Eidgenossen» durchaus

als schweizerisch und nicht als
pronazistisch galten. Trotz hochpeinlicher
Äusserungen Frischs im März 1935 über
die Juden in Nazideutschland sei Frisch als

Individualist ein Gegner der Gleichschaltung

det Massen gewesen, die
Rassendiskriminierung sei ihm über das «notwendige

Zurückdämmen» der Juden (so Frisch
wörtlich) zu weit gegangen, auch habe die

Inbeschlagnahme der Kunst durch die
Nazi-Ideologie seinem eigenen, unpolitischen

Kunstverständnis widersprochen.
Doch sprach Frisch in einem Brief an Käte
Rubensohn vom 26. August 1934 von einer

«grossen Gefahr», «wenn sich ein hiesiges
Theater, indem es unsere schweizerische

Weltoffenheit übertreibt oder einseitig miss-

Frischs erster

Roman lässt

«dunkle»,

«verschlagene»,

«faule»,

«animalische»

Slawen

und einen

«helläugigen

Arzt nordischer

Rasse»

auftreten.

braucht, zum Ableger verbotener Autoren
macht, zum Emigrantentheater». Frisch

spricht weiter von «leichtfertiger
Deutschfeindlichkeit» der Schweizer, die als «Steigbügel»

dienen und die «sich zu einer
Provinz des weimarischen Deutschlands machen
lassen». Bedenkt man Frischs spätere
Bindungen zum Zürcher Schauspielhaus und
sein Verhältnis zu Bertolt Brecht während
der Nachkriegsjahre, so klingt dies
erstaunlich. Solche pro schweizerische Ge-

sinnungsneuttalität (weder für noch

gegen Deutschland) spielte indirekt den
Nazis in die Hände. Max Frisch war in diesen

Jahren ein überzeugter Repräsentant
der «Geistigen Landesverteidigung». In
Birchers Augen entsteht in diesen Jahren
ein klassisches Paradox: «Um die freiheitliche

Demokratie vor dem faschistischen
Totalitarismus zu schützen, deformierte sich

die Schweiz zu einem Regime mit totalitären
Zügen.» So überzogen diese Entwicklung
von Bircher auch gesehen wird, scheint
seine Bemerkung von Interesse, die Schweiz
sei vom Kulturföderalismus zu «einer
gesamtschweizerischen Volks- und Bodenideologie»

übergegangen. Besonders hart
urteilt Bircher über Max Frisch, der «nicht
einfach ein unpolitischer Mitschwimmer im
nationalistischen Mainstream der Zeit»
gewesen sei, sondern «ein engagierter Mitdenker».

Als Beleg zitiert Bircher einen BriefMax
Frischs vom 4. August 1938 an Gregor Rabi-
novitch, der seit dem Ersten Weltkrieg in
der Schweiz lebte und ein bekannter Karikaturist

des «Nebelspalters» war. Frisch schreibt
hierin: «Ich glaube, Sie sind schon lange hier,
trotzdem ist Ihnen das Schweizerische sekundär»,

denn - so Frisch — «schweizerisch ist
nicht das Anti-Deutsche, womit wir uns
ausliefern, sondern das Ausser-Deutsche».

Erst als Max Frisch sich selbst bewusst
mit dem Krieg auseinandersetzt, ändern
sich seine Ansichten: In den «Blättern aus
dem Brotsack» kommt es «zu einem

Perspektivwechsel in Frischs Weltanschauung»,
denn er sieht den Krieg kritisch, bemerkt
soziale Ungleichheiten usw. Doch betont
Bircher, dass Frischs erste Frau, die er 1942
heiratete, «eine erstklassige Partie für den

sozialen Aufsteiger» gewesen sei: «Man
hatte Geld und Kultur.» Bircher resümiert
folgendermassen: «Frisch hatte den richtigen
Beruf, die richtige Adresse, die richtige Frau,
den richtigen Verleger und die richtige, nämlich

eine bürgerlich-konservative Gesinnung. »

50 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1



KULTUR

Fragen an Bircher

Dieses harsche Urteil mag man teilen oder
nicht, Urs Birchers Buch verlässt jedoch
den Boden objektiver Argumentation
vollends, wenn er Frisch vorwirft, in «J'adore
ce qui me brûle oder Die Schwierigen»
(1943) «das politische Zeitgeschehen»

«ausgespart» zu haben und hinzufügt: «Zur
Erinnerung: 1942 hatten die Deutschen mit
der industriell betriebenen Menschenvernichtung

in den KZs begonnen. » Solcherlei
fliesst 1997 nur so aus der Feder, aber trifft
diese Erkenntnis auch für alle Schweizer
des Jahres 1942 zu? Sicher nicht. So

bedeutend Birchers Erörterungen sind, so
sehr kann man das Apriorische solcher

Argumente bedauern. («Wer wissen wollte,
welche Ungeheuerlichkeiten jenseits der
Grenzen geschahen, konnte es wissen.»)
Auch der exakte Grund für Frischs späteren

Gesinnungswandel bleibt unbestimmt:
Kurz vor Kriegsende wurde Max Frisch von
Kurt Hirschfeld ans Schauspielhaus
eingeladen, um Proben von Brecht, Sartre,
Claudel, Giraudoux, Garcia-Lorca
beizuwohnen. Dies gab Frisch Anlass, selbst
Stücke zu schreiben, eigene Konzeptionen
an denen der bedeutendsten europäischen
dramatischen Autoren zu schulen. Gänzlich

erklärt es Frischs Umschwung nicht.
Bircher sieht diesen Wandel ab dem Prosatext

«Bin oder Die Reise nach Peking»
(1945) gegeben, der zum ersten Mal «die

Abhängigkeit des Ichs von der Gesellschaft»
ins Zentrum rücke. Doch erst 1947/48
lernte Max Frisch Bertolt Brecht persönlich
kennen, mied aber nach anfänglichen
Versuchen politische Diskussionen mit ihm
(«man ist geschlagen, aber nicht überzeugt»).

Bircher schreibt hierüber: «Kunst trägt
für ihn ihre Berechtigung in sich selbst.

Allerdings nicht im Sinne eines L'art pour
l'art, sondern im Sinne einer humanen

Gegenwelt zur inhumanen Lebenswelt.»
Also doch kein grundlegender Wandel?
Diese Position Frischs scheint der Friedrich
Dürrenmatts sehr ähnlich, der in
seinen Stücken der vierziger und der fünfziger

Jahre den «mutigen Menschen»
inszenierte.

Ein Paradoxon scheint unaufgelöst:
Einerseits unterstreicht Bircher, dass sich
Max Frischs Kulturkonzeption nach dem

Krieg im Sinne einer Politisierung gewandelt

hat: «Kunst sollte in Zukunft für Po-

Birchers Buch

ist eine

Provokation nach

zwei Seiten hin:

an die Adresse

der Max-Frisch-

Freunde, weil es

mit einem

konventionellen

Max-Frisch-Bild

bricht - aber

auch in Richtung

der Max Frisch

stets feindlich

gesinnten

konservativen

Kreise, die ihn

in diesem Buch

als einen der

ihren erkennen

und an den

Pranger gestellt
sehen.

MAX FRISCH

litik ebenso verantwortlich sein, wie Politik
sich gegenüber kulturellen Werten zu
verantworten hatte» (erwähnt wird auch der

«Congrès Mondial des Intellectuels pour la

Paix» 1948 in Wroclaw/ Breslau, wo
normiertes Denken Frisch abschreckte),
andererseits stellt Bircher fest, Max Frisch habe
den neuen Kulturbegriff auch auf die
Schweiz bezogen und daraus den Schluss

gezogen, der Faschismus habe hier
«deswegen nicht Fuss fassen können, weil Kultur
in der Schweiz nicht als eine von der Politik

abgetrennte Kunst, sondern stets als das

Ensemble aller Lebensverhältnisse, eben

als Lebenskultur verstanden worden sei».

Bircher betont zudem, dass Frisch «an diesem

integralen Kulturbegriff bis an sein
Lebensende festgehalten» habe. Ebenso

zweischneidig ist Birchers positive Einschätzung

der Nachkriegsdramen Frischs, die im
Gegensatz zu den «Schicksalsschlägen»
der Figuren in den frühen Texten
stehen: «Kein Problem wird gelöst, aber
die Probleme haben an Bedeutungsschwere
verloren. »

Frisch als Architekt

Das letzte grosse Kapitel dieses ersten Bandes

der Max Frisch-Biographie schliesst
dankenswerterweise mit einem gemeinhin
vernachlässigten Aspekt von Frischs Vita: der
Rolle der Architektur im Leben des

Autors. So erfährt man von den in der
Literaturwissenschaft nicht beachteten
Konstruktionen des Architekten Frisch, von
Frischs politischen Positionen in bezug auf
den Städtebau usw. Literarisch ergiebig
sind Birchers Bemerkungen, zumal die sehr
elaborierte Konstruktion z.B. des Romans
«Stiller» kein Zufall ist.

Man muss Bircher zugute halten, dass er
bemüht ist, jeweils den zeitgeschichtlichen
und personalen Kontext zu klären. Dies
macht das Buch auch für ein jüngeres
Publikum lesbar, das die impliziten Kontexte
der Zeitgenossen Frischs nicht teilt. Auch
bemerkt man, wie bewusst Bircher,
insbesondere in seinen Anmerkungen, auf ein
deutschsprachiges Publikum zielt, das die
schweizerischen Verhältnisse nicht immer
kennt (siehe z.B. Anm. 9, S. 256:
«Ammann bezeichnet in der Schweiz den

Gemeindevorsteher»).

Ein provokatives Buch also, und ein
sehr lesenswertes.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1 51



KULTUR

Michael Wirth «Jetzt ist Sehenszeit»
Max Frisch in den fünfziger Jahren - das Buch zur Zürcher

Ausstellung und ein Kolloquium in Frankreich

Photographien sindfür das Gelingen eines Schriftstellerportraits
ebenso wichtig wie Manuskripte oder Briefe — eine banale
Erkenntnis, und dennoch ist sie immer wieder gewöhnungsbedürftig.
Erst recht im Falle des Buches «Jetzt ist Sehenszeit» über Max
Frischs Leben und Schreiben zwischen 1943 und 1963. Denn von
der Skepsis, die Max Frisch gegenüber jeglicher Form der Bildwer-
dung von Wirklichkeit pflegte, hat der Zürcher Literaturwissenschaftler

Julian Schutt, der für die Schau und das Buch mit
gleichem Titel verantwortlich zeichnet, nicht viel retten können.

Die Ausstellung -Jetzt
ist Sehenszeit- ist vom

9. Dezember 1998 bis
28. Februar 1999 im

Strauhof. Augustinergasse,

Zürich, zu sehen.

Max Frisch. Jetzt ist
Sehenszeit. Briefe,
Notate. Dokumente 1943-

1963. herausgegeben
und mit einem Nachwort

versehen von Julian
Schutt. Im Auftrag der

Max Frisch-Stiftung,
Suhrkamp Verlag. Frank¬

furt/M. 1998.

Philippe Wellnitz (Ed.).
Max Frisch. La Suisse

en Question. Presses
universitaires de

Strasbourg 1997.

L/er Verführer Frisch
zwischen zwei Schönen beim Empfang des

Karamu-Theaters in Cleveland / USA, lässig

in der Hängematte auf der Terrasse
eines mexikanischen Hotels, selbstzufrieden

bei den Proben zu «Don Juan» und
«Biedermann und die Brandstifter». Freilich,

nie hat Frisch ein Hehl aus seinem

Hang zum Narzissmus gemacht. Im Buch

zur Ausstellung aber wirken diese Bilder
wenig überzeugend. Die geistige und
emotionale Tiefenschärfe erhält das gesammelte

Material erst in den klug und sensibel

ausgewählten Schriftstücken, von
denen die meisten unveröffentlicht sind und
aus dem Max Frisch-Archiv stammen.
Ergreifend etwa Frischs tiefe Dankbarkeit
gegenüber seinem Verleger Peter Suhrkamp,
der sich anfangs persönlich um seine
Manuskripte kümmerte und an der Pforte zu
diesem Schriftstellerleben stand. Heikel
dagegen Frischs Begegnung mit Paul
Celan. Von bemerkenswerter intellektueller
Redlichkeit erscheinen seine Versuche,
Paul Celan zu schreiben, weshalb er nicht
für Celan gegen den von diesem des
Antisemitismus' verdächtigten Berliner
Literaturkritikers Günter Blöcker Partei ergrei-
fen kann. Erst den fünften Briefentwurf
schickte Frisch ab, und Celan hat ihm die
Freundschaft dann auch nie aufgekündigt.

Auch bei Frischs Stellungnahmen zu den
Verhältnissen in der Schweiz in den fünfziger

Jahren zeigt sich ein unvoreingenommener,

unbestechlicher Beobachtet eines
Jahrzehnts, dem der Autor einen weitaus
geringeren moralischen Kredit einzuräu¬

men bereit war, als Politiker in der Schweiz
und in Deutschland es taten. Der
parabelhaften —, das unterschied ihn von der
direkten Anklage deutscher Autoren wie
Nossak und Böll —, gleichsam ins
Allgemeingültige transponierten literarischen
Umsetzung dieser Zeit, in seinem «Tagebuch

1946— 1949», in den Romanen «Stiller»

und «Homo Faber» und in Theaterstücken

wie «Andorra» oder «Biedermann
und die Brandstifter» verdankt Frisch seine

Bedeutung in der deutschsprachigen
Nachkriegsliteratur. - Vor dem Hintergrund
seiner literaturkritischen Bedeutung wollen

auch die überaus lesenswerten Beiträge
des Bandes «Max Frisch. La Suisse en Question»

wahrgenommen werden. Er wurde
von Philippe Wellnitz herausgegeben aus
Anlass eines Kolloquiums, das in Paris am
«Centre culturel suisse» stattfand. Im
Mittelpunkt stehen «Stiller» und «Andorra» als

Metapher einer kollektiven Identitätserschütterung

in der Schweiz, die in dem

günstigen Verlauf, den der Zweite Weltkrieg

für sie nahm, eine Bestätigung ihrer
Politik sah. In den fünfziger Jahren,
angesichts der Stärke des Kommunismus,
führte das Land seine Abschottungspolitik
fort und geriet in eine grössere
Orientierungskrise angesichts der beginnenden
europäischen Einigungsbewegung. Weitere

Themen sind die eigentümliche
Schwäche der Frauenfiguren in Frischs

Werk sowie die Einflüsse von Robert
Walser, Franz Kafka und Sören Kierkegaard
auf den Büchnerpreisträger des Jahres
1958.

52 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1



KULTUR

Hans Bänziger,
geboren 1917 in Ro-

manshorn. Dissertation
bei Emil Ermatinger.
1953-1966 Dozent

an der Hochschule
St. Gallen. 1965
Habilitation. 1967-1982
Professor für moderne

deutsche Literatur am

Bryn Mawr College bei
Philadelphia, 1970-
1972 Chairman des

Dept. of German. 1982
Rückkehr in die Schweiz.

«LE LIT C'EST L'HOMME»

Lotterbett oder Verkörperung des Menschlichen?

Eines der unterhaltsamen Gedichte Werner Fincks mit dem Titel
«Das Bett» wirkt im ersten Moment wie ein Gegenstück zu Mau-
passants Formulierung «Le lit c'est l'homme». Finck bezeichnet

«Freundschaft, Liebe und Verkehr» verglichen mit dem «A—Z» seines

Daseins, dem Divan und dem Bett, als völlig sekundäre

Nebenerscheinungen des Lebens. Doch die Reime der letzten zwei Zeilen
«Skelett» und «Bett» verraten, dass Fincks souveränes Lächeln über
die Dinge der Welt auch dem Thema des Gedichts gelten.

/ch werde mich im folgenden

weder mit derart amüsanten Behandlungen

des Motivs befassen, noch mit
Autoren wie Kafka oder Sartre, in deren
Werk Betten wie ein Nest für Tiere oder als

Metapher des Lebensüberdrusses und der
existenziellen sexuellen Bedrängnis dargestellt

werden. Sartres Skepsis gegenüber
den üblichen erotischen Verhaltensmustern

wird eindrücklich in der Erzählung
«Intimité» dargestellt. Berichtet wird darin
vor allem von Lulus Abneigung gegen
männliche Zärtlichkeiten; ihr Bett eignet
sich im Grunde nur für «selbständige
Liebe»: für Selbstbefriedigung. Solche

Enthüllungen sind mit Kafkas ähnlich
unangenehmen Bettszenen im Prozess- und
Schlossroman kaum zu vergleichen. Für
die intimen Beziehungen Kafkas mit Leni,
Frieda und ihresgleichen ist die Zeit stets

knapp, genau wie für die anderen
Beziehungen1.

Dichtungen, in denen Liebes-, Kranken-

und Sterbelager als ausgesprochen
menschenwürdig gezeigt werden, sind
andersgeartet.

Maupassants Novelle «Le lit» (1882)
handelt von einer ausserehelichen Liebesaffäre

in der Epoche Ludwigs. Der Erzähler
entdeckt beim Einkaufen Briefe, die in ein
Messegewand eingenäht sind. Es stellt sich
heraus, dass eine Frau die Briefe von ihrem
Krankenlager aus einem Abbé geschrieben
hat. Die Kranke denkt in ihrer bedrückenden

Lage an die früheren Liebesnächte mit
dem Freund und damit an ihr «gemeinsames»

Bett zurück: «Le lit, mon ami,
(schreibt sie dem Freund) c'est toute notre
vie. C'est là qu'on naît, c'est là qu'on aime,
c'est là qu'on meurt. Si j'avais la plume de

M. Crébillon, j'écrirais l'histoire d'un lit. Et
que d'aventures émouvantes, terribles, aussi

que d'aventures gracieuces, aussi que d'autres

attendrissantes!»

Die Kranke schreibt kurz danach, sie

könne sich nicht vorstellen, wie man «des

lits sans mémoires» kaufen könne. Mit
ihrem gut entwickelten Sinn für Vergangenes

blickt sie zurück auf die Wonnen der
Liebe und auf dieses Symbol irdischen
Glücks. Ihre Gedanken und Empfindungen

wirken wie eine Variation von Balzacs

Behauptung in «La physiologie du
mariage» (1829), Betten seien für das Fortbestehen

einer Ehe, der Familie, ja ganzer
Generationen von elementarer Bedeutung.

Von dieser Überzeugung gehen viele alte
Bräuche aus. De Gruyters «Handwörterbuch

des deutschen Aberglaubens» notiert
in der langen Reihe von Belegen alten
Brauchtums unter anderem, bei der
Erwerbung eines neuen Hausstandes werde
im Erzgebirge, wie vielfach auch anderwärts,

zuerst das Bett in das neue Heim
getragen. Kein Zweifel, das Bett ist für das

Leben von Hinz und Kunz — weniger für
Genies und solche, die sich genial dünken

- ein in vielen Lebensphasen unentbehrlicher

Gegenstand.
Anfang der achtziger Jahre habe ich in

einem Zeitschriftenartikel versucht,
Dürrenmatts Theaterstück «Der Meteor» auch
im Hinblick auf das wichtigste Bühnenrequisit

zu interpretieren und stellte fest,
dass in all den gescheiten und hilfreichen
Erklärungen der Komödie das Bett, das in
den besten Inszenierungen stets in der
Mitte des Raumes stand und steht, höchstens

am Rande erwähnt wird. Bezeichnend

ebenfalls, dass in den verbreitetsten

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1 53



KULTUR LE LIT C'EST L'HOMME

deutschen Motivlexika nicht einmal das

Stichwott vorkommt. Die Franzosen, die

zwar in früheren Epochen ebenfalls hie
und da Hemmungen hatten, den Ausdruck
«lit» in den Mund zu nehmen, sind da

aufgeschlossener2. Heute kann man kaum
mehr verstehen, warum bei den ersten

Aufführungen des «Rosenkavaliers» eine
Zensurbehörde gegen die Alkovenszene im
ersten Akt einschreiten wollte. Sind Betten
Teufelswerke, oder aber Wunderwerke wie
für Gawan in Wolframs «Parzival»?

Maupassant hat das Bett nicht nur
poetisiert, sondern - vielleicht gerade als

Agnostiker - gleich noch in Verbindung
mit dem Christentum gebracht. Darum
wohl seine sachlich anfechtbare, aber doch
bemerkenswerte Anmerkung «Le lit, c'est

l'homme. Notre Seigneur Jésus, pourprouver
qu'il n'avait rien d'humain, ne semble pas
avoir jamais eu besoin d'un lit.» Unwichtig
scheint augenscheinlich Maupassant, dass

Christus einige Male Betten als Krankenlager

erwähnt (z.B. Luk 5,7), und dass

schon das Alte Testament reich an
Bettmotiven ist. Hiob klagt, er habe gehofft,
die Ruhestätte könne seinen Jammer
erleichtern, und doch erschrecke ihn Gott
immer wieder mit Angstträumen (7,13).
David lobt seinen Herrn mit den Worten
«Wenn ich mich zu Bette lege, so denke ich

an dich; wenn ich erwache, so rede ich von
dir» (63,7), und die Freundin Salomos

preist im Hohelied ihr «grünendes Bett»

(1,16).
Von all den Autoien, die sich philosophisch

— 1961 wurde in London zum
Beispiel «The Philosophy of the Bed»
veröffentlicht - psychologisch, historisch oder
poetisch mit diesem Thema befasst haben
oder noch weiter befassen werden, greife
ich - bevor ich auf eine Szene des ersten
Teils von Goethes Faust eintrete - nur
einen Text heraus, in dem das Motiv an
zentraler Stelle, und einen, in dem es am
Rande des Gesamtwerks erscheint: auf den
märchenhaften Episodenzyklus «Le sopha.
Conte moral» von Claude-Proper de
Crébillon (1707-77) und einige Aussagen Rilkes.

Crêbillons Werk wirkt vordergründig
frivol, hintergründig moralistisch, wie es

für den Stil der französischen Aufklärung
typisch ist. Amanzéi, ein Brahmane,
erzählt einem Sultan, dem er die Langweile
vertreiben soll, wie seine Seele einst kraft
der Allmacht Gottes in ein Sofa gebannt

Heute kann

man kaum

mehr verstehen,

warum bei den

ersten

Aufführungen des

«Rosenkavaliers»

eine

Zensurbehörde gegen

die Alkovenszene

im ersten Akt

einschreiten

wollte.

Pierre Bonnard

(1867-1947), Femme

assoupie su un lit,
1899. Öl auf Leinwand.

Musée d'Orsay, Paris.

worden sei — nicht in ein Bett, das hätte
vielleicht den frivolen Vordergrund des

Romans zu offensichtlich gemacht. Schon

in den ersten Episoden werden die überaus
freien Sitten des Ancien Régime
veranschaulicht, ebenfalls die von mir bereits
in der deutschen Fassung des erwähnten

Sprichworts enthaltene Wahrheit «If the
bed could tell all it knows, it would pull
many to the blush.»

Nach ein paar schlimmen Erfahrungen
berichtet der Erzähler dem Sultan von
einem wirklichen Liebespaar. Aus reiner
Neugier bleibt das Sofa fast ein Jahr bei
ihnen. Es kann jedoch erst ins gewöhnliche

Leben zurückverwandelt werden,
wenn zwei Liebende ihm die «Erstlingsversuche»

ihrer Liebe schenken («quand deux

personnes se donneraient mutuellement, et

sur moi, leurs prémices»). Das tête-à-tête
der beiden Liebenden beginnt
umständlich-geziert, zurückhaltend und gehemmt.
Selbst in seinen Armen liegend, fürchtet
die Frau die Begierde des Mannes. Bald
aber werden beide von Liebe überwältigt.

Sterben im eigenen Bett

Für den Erzähler in Rilkes Roman
«Die Aufzeichnungen des Malte Laurids
Brigge» (1926) besitzt das Bett eine ganz
andere Bedeutung, nämlich Kranksein,
Angst und unangenehme Fürsorge der Er-

,"

,^w% ^^l-jÈ^'"

IMéì

Ê '¦¦-

**

54 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1



KULTUR LE LIT C'EST L'HOMME

wachsenen. Sobald es sich um das Sterben
handelt, treten für den Erzähler Erinnerungen

an Beobachtungen anonymer
Sterbeszenen in der Salpêtrière von Paris in
den Vordergrund. Er rühmt die Gnade des

«eigenen Todes», das heisst die Möglichkeit,
in den letzten Augenblicken zu Hause bei
den Seinen zu sein. «Und wenn ich an die
andern denke, die ich gesehen oder von
denen ich gehört habe: es ist immer dasselbe.

Sie alle haben einen eigenen Tod gehabt.
Diese Männer und Frauen, die sehr alt
und klein wurden und dann auf einem

ungeheueren Bett, wie aufeiner Schaubühne,

vor der ganzen Familie hinübergingen»,

so die Erinnerung an den Tod des

Kammerherrn Christoph Detlev Brigge.
Ein Krankenlager und Fieber erschrek-

ken dagegen den jungen Malte: «Und da
schrie ich, halb offen wie ich war, schrie ich
und schrie. Und wenn ich anfing
hinauszusehen aus mir, so standen sie seit lange um
mein Bett und hielten mir die Hände, und
eine Kerze war da, und ihre grossen Schatten

rührten sich hinter ihnen.» Bilder der

Angst, der Angst der Abwehr auch
angesichts hilfreicher Mitmenschen.

So ist auch in Rilkes Lyrik kein Gefühl
jener Wohligkeit zu erwarten, die den
Durchschnittsmenschen seit jeher im
Zusammenhang mit einem Bett erfüllt hat.
Es gibt in Rilkes Werk sogar einen Beleg
für die Irritation, die den Dichter
angesichts des trivialen Gegenstandes befiel:
die vier Strophen des Gedichts «Das Bett»

von 1908. «Nirgend sonst als da ist ein
Theater», heisst es im dritten Vers, wohl als

Abwehr gegen die übliche Bettpoesie und
als Einwand zur Überzeugung, ein Bett-
Motiv könne wie bei Balzac und Maupassant

Beginn, Höhe- und Tiefpunkt und
auch das Ende des Lebens symbolisieren.

Rilke mystifiziert und symbolisiert im
allgemeinen Dinge der vortechnischen
Welt, keine für das alltägliche Leben wichtigen

Einrichtungen. Brunnen, alte Tore,
Schlösser, Balkone, Kandelaber, Spiegel,
Reliquienschreine schildert er voller
Ehrfurcht, der Hausrat bürgerlicher
Wohnungseinrichtungen dagegen scheint für
ihn nicht zu existieren. Dem Autor des

Verses «Ich bin Niemand und werde auch
Niemand sein» war Lob des Gewöhnlichen
verwehrt. Seine Andacht vor dem Grossen

hängt mit seinen Gefühlen der Devotion
zusammen - die Verwendung des Wortes

Als Faust

den Bettvorhang

lüftet, fühlt

er sowohl

Entzücken

als auch

Entsetzen.

drängt sich auf, weil lateinisch devotio
nicht nur «Gelübde», sondern unter
Umständen auch «Zauberei» bedeutet. Manche

Dinge wandeln sich in seiner Lyrik zu
Devotionalien.

Das einzige für unsere Thematik
relevante, wenn auch «ästhetisch nicht
unanfechtbare» Gedicht ist das «Östliche
Taglied» aus dem Jahre 1906. Ich zitiere nur
die erste und dritte von den vier Strophen.

«Ist dieses Bette nicht wie eine Küste,
ein Küstenstreifen nur, daraufwir liegen?
Nichts ist gewiss als deine hohen Brüste,
die mein Gefühl in Schwindeln

überstiegen.

Man müsste so sich ineinanderlegen
wie Blütenblätter um die Staubgefässe:
so sehr ist überall das Ungemässe
und häuft sich an und stürzt sich uns

?n.»

Ein Lobgesang auf die transitorische,
«besitzlose» Liebe, die Rilke auch in anderen

Texten gerühmt hat.

Fausts «Wonnegraus»

Goethe verwendet, wie im neuen Goethe-

Wörterbuch nachzulesen ist, das Wort
«Bett» (ähnlich wie «Begattung», «Atmen»
oder «Augenblick») sowohl in der konkretbanalen,

metaphorischen als auch
sinnbildlichen Bedeutung. Der erstaunlich
weite Bedeutungshorizont nun speziell im
Hinblick auf das hier besprochene Motiv
lässt sich am anschaulichsten durch die
Abendszene des ersten Teils von Goethes

Faustdichtung illustrieren. Die Szene

spielt in einem kleinen, reinlichen Zimmer.

Margarete flicht ihre Zöpfe und bindet

sie um den Kopf. Nach der ersten
Begegnung mit dem vornehmen Herrn ist
sie verständlicherweise unruhig-neugierig,
doch der häusliche Frieden scheint vorerst
intakt. Faust begehrt das Mädchen mit
Leib und Seele, weiss aber, dass er im
Grunde nicht so, wie er es wünscht, zum
Ziele kommt. Wenn er sich dann, verführt
von Mephisto, ins Zimmer schleicht und
alles, auch die intimsten Dinge, begierig
betrachtet, muss man ihn (und sich, den

Theaterbesucher) des Voyeurismus
verdächtigen. Als er den Bettvorhang lüftet,
fühlt er sowohl Entzücken als auch
Entsetzen: einen «Wonnegraus». Albrecht Schöne

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78-/79. JAHR HEFT 12/1 55



KULTUR LE LIT C'EST L'HOMME

kommentiert die Stelle im Zusammenhang
mit dem in den meisten postumen
Dtucken ungenau gesetzten Ausruf «Und
hier!» detailliert3 und geht dabei auch auf
die Wörter «rein» und «reinlich» ein, zum
Beispiel durch den Hinweis auf Fausts

zwei Verse im zweiten Teil der Tragödie
«Denn wo Natur im reinen Kreise waltetI
Ergreifen alle Welten sich» («Arkadien»,
Vers 9559f.). Die Ausdrücke für Reinheit
reichen in der Tat bei Goethe von der
konkreten Bedeutung Sauberkeit bis in den
Bereich des Religiösen.

Man wird auf Fausts zwiespältige Wünsche

und Begierden durch die zweite
Studierzimmerszene vorbereitet. Dort schliesst
Faust mit Mephisto eine Wette, die weniger

mit irdischen Gütern — und damit
Rechtsproblemen - zu tun hat als mit der

Frage, was Zeit und «Zeitlosigkeit» sei. Was

will ein «armer Teufel», wie Mephisto von
Faust apostrophiert wird, schon bieten
können? Faust nennt zur Probe sehr

widerspruchsvolle Wünsche: «Speise, die
nicht sättigt, ein Spiel, bei dem man nie

gewinnt», ein treuloses Mädchen — alles

Dinge, deren Werte im Normalfall von der
Gunst des Augenblicks, von Zufall oder

Spontaneität abhängen, Kontinuität und
Entwicklung dagegen nichts bedeuten.
Bald wird die Wette von Faust deutlicher
qualifiziert. Falls er sich «selbst gefallen»
würde, hätte er die Wette verloren. Darauf
folgt die bekannte Wendung, wenn er zum
Augenblick sagen könnte, er solle verweilen,

dürfe ihn der Teufel in Fesseln schlagen.

Selbstverständlich schliessen sich,
nimmt man logische Prämissen ernst, die
Begriffe Augenblick und Verweilen so klar
aus, dass der arme Teufel die Wette verlieren

muss. Die Schnürstiefel der Logik zählen
hier indessen wenig. Gefühlsmässig gesehen

geht es um nichts anderes als um den

Gegensatz zwischen «diabolischen»
Augenblicksfreuden und jener «ewigen Ruh in
Gott dem Herrn», die Goethe in seiner «Zahmen

Xenie» aus dem Jahre 1827 rühmt:

«Wenn im Unendlichen dasselbe

Sich wiederholend ewig fliesst,
Das tausendfältige Gewölbe
Sich kräftig ineinander schliesst,

Strömt Lebenslust aus allen Dingen
Dem kleinsten wie dem grössten Stern,
Und alles Drängen, alles Ringen
Ist ewige Ruh in Gott dem Herrn.»

Betten

scheinen für

Büsser und

Helden

irrelevant.

Für diese wunderbare Ruhe besass Gretchen

vor ihrer Begegnung mit Faust zum
mindesten die Anlage. Nachdem er sie
verführt hat, ist die Ruhe zerstört. In der
Szene im «Zwinger» fleht sie zu Maria, der
schmerzensreichen, um Linderung ihrer
Qual, und zwar sehr allgemein, ausserdem

im besondern darum, nicht tagtäglich
hellwach den Morgen erleben zu müssen
(«Sass ich in allem Jammer IIn meinem Bett
schon auf»).

Unruhe und Geborgenheit

Betten sind für Verzweifelnde und Glückliche,

für Kranke und Gesunde, für Sünder
und Gerechte unentbehrlich; als

Wohnungseinrichtungen, die Wohligkeit versprechen,
sind und scheinen sie hingegen für Büsser
und Helden irrelevant - eine Behauptung,
die wohl nicht so spekulativ ist, wie sie im
ersten Moment klingt.

Otto F. Bollnow, dessen literarische Studie

«Unruhe und Geborgenheit» in den

fünfziger Jahren viel Aufsehen erregte,
stellt das Bett in der wenig beachteten

philosophischen Untersuchung «Mensch
und Raum» (1963) auf den Hintergrund
der Begriffe schlafen / wachen, waagrecht /
aufrecht. Die Überschriften «Elementare

Gliederung des Raumes», «Die weite Welt»,
«Die Geborgenheit des Hauses» (mit den
Teilaspekten «Das Haus als Mitte der
Welt», «Der sakrale Raum», «Wohnlichkeit»,
«Das Bett», «Aufwachen und einschlafen»,
«Territorium der Tiere» usw.) zeigen sein

Konzept; es wird durch Gedanken an den
Gegensatz zwischen dem gelebten und
dem geometrischen Raum bestimmt. Wir
dürfen uns dabei an eine Überlegung in
der Einleitung des erwähnten Artikels des

«Dictionnaire des symboles et des thèmes
littéraires» erinnern, das Bett sei von
zentraler Bedeutung im Leben sowohl des

Individuums wie der Gattung Mensch («cet
élément de mobilier est, quoique humble, à

la jonction des deux fonctions de l'intimité
les plus essentielles pour l'individu comme

pour l'espèce, son repos, sa reproduction»).
Bei Bollnow gewinnen Betten (und

damit Schlafzimmer) fast ungewollt den
Nimbus des nicht gerade Sakralen, aber
doch sehr aussergewöhnlich Profanen. Im
Abschnitt «Das Bett als Mitte» fragt er
sich, ob es jetzt, da «Herd und Tisch»

infolge moderner Aufsplitterungserschei-

56 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1



KULTUR LE LIT C'EST L'HOMME

nungen nicht mehr Symbole für «die
gemeine Mitte der Familie» sein könnten, die
Mitte am ehesten noch im Bett zu sehen
sei4. Ein seltsamer Gedanke. Anderswo
äussert er sich einmal in Anlehnung an den
französischen Psychiater Eugène Minkowski

über die Stimmung der Intimität, die

gewissen Orten oder Räumlichkeiten zu
eigen sein können; Minkowski hat ja im
Aufsatz «Espace, Intimité, Habitat» diese

erwähnt («Dans un <petit coin> de la vie,

l'intimité se réfugie et se réalise»).
Beachtenswert scheinen mir jene

Gedankengänge Bollnows, die sich mit der

Verhaltensforschung berühren. Im Kapitel
«Die aufrechte Haltung» schreibt er, den

Gegensatz zwischen Stehen und Liegen
kenne zwar schon das Tier, aber erst in der
aufrechten Haltung des zweibeinigen
Menschen trete der Gegensatz in voller
Schärfe hervor. Im Liegen besitze der
Mensch ein anderes Verhältnis zum Raum
und damit zu sich selbst; die Dinge seien
dann gleichsam fortgerückt, und im
Gefühl des Einklangs mit einer warmen und
wohligen Umgebung falle der Übergang
vom Bewusstsein zu den unbewussten
Traumlandschaften leichter als sonst.
Leider werden allerdings als Beleg für
die wenigen Dichter, die das Bett «in
würdiger Weise» gerühmt hätten, einmal auch
die zwei Verse Weinhebers «Heiliger Hausrat

Bett!/Still wird, wer dich bedenkt»

zitiert.
Überlegungen über die in der Sittengeschichte

nicht zu übersehende Tatsache,
dass in bestimmten Epochen Asketen und
Büsser zur Kasteiung ihre Nagelbetten und
ähnliches konstruierten, um nicht der
Sinnenlust oder (wie Oblomow) der Trägheit
zu verfallen, fehlen in der Untersuchung
Bollnows aus naheliegenden Gründen.

Womit hängt

die Zuversicht

zusammen, im

Bett zur Ruhe

zu kommen,

womit die

Gelassenheit,

die sich für

die meisten

mit dem Liegen

einstellt?

Ebenfalls Ausführungen über die Literatur
der Lotterbetten und des Sündenpfuhls.

Womit hängt die Zuversicht zusammen,
nach der angestrengten Geschäftigkeit des

Tages — dem «Aufgerichtetsein» — im Bett
zur Ruhe zu kommen, womit die Gelassenheit,

die sich für die meisten mit dem Liegen

einstellt? Mit einer angeborenen
Verhaltensmoral? Als Ursache für das Unglück
deroutierter Menschen wird von Therapeuten

häufig fehlende Nestwärme in der
Kindheit angegeben, als Grund für den
verbreiteten Lebensüberdruss junger und alter
Zeitgenossen die Unfähigkeit, frei und
unbelastet zu geniessen. Davon handeln ernsthafte

Bettgeschichten selten, noch weniger
natürlich die belustigenden.

1 Sartres Novelle «Intimité» (in: J. P. S., «Le mur»
GaUimard Paris, 1939) beginnt mit dem Satz:

«Lulu couchait nue parce quelle aimait se caresser

aux draps [...]», der zweite Abschnitt mit der
Bemerkung «Lulu était couchée sur le dos, elle avait
introduit le gros orteil de son pied gauche dans

une fente du drap [...]». (93, 94). In Kafkas Werk
entspricht die Unrast und Gehetztheit des
Daseins der Bedrängnis durch den Raum. Zum
Zeitproblem speziell des Prozessromans siehe u. a.

Klaus Kleinschmidts Studie «Augenblick und
Irritation» Münster 1994.
2 Der «Dictionnaire des symboles et des thèmes
littéraires» ed. CI. Aziza et al., Paris 1978 ist eine
Fundgrube für dieses Thema; in den verbreitet-
sten Motivlexika Daemmrichs, Frenzeis usw.
kommt nicht einmal das Stichwort vor.
3 A. Schöne setzt «Und hier!» anders als die auf der
Weimarer Ausgabe fussenden Neudrucke, wie in
den Drucken zu Lebzeiten des Dichters separat,
und behandelt in seinem Kommentar des

Klassiker-Verlages auch das Thema Reinheit im
Zusammenhang mit dieser Stelle.
4 O. F. Bollnow, «Mensch und Raum» 1980, S. 165.

Einige Teile des Buches besitzen eine entfernte
Ähnlichkeit mit Ernst Jüngers Essay «Sprache und
Körperbau» (1947). Bollnow wird in heutigen
philosophischen Handbüchern kaum mehr
erwähnt.

sinnfalke - im Sturzflug
jagt er sein beutetier doch

am ufer des wortstroms versteckt unter farn

ein nichttier ein

giftpilz

von seiner seele geheimnis will
der Jäger nicht kosten

aus: antonio cho. schwarze harfe. gedichte. Skepsis vertag. Zürich 1998

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1 57



KL I. TU' R

Richard E. Schneider,
geboren in Neustadt (D),

absolvierte ein
Übersetzerstudium an der

Universität Erlangen;
Zweitstudium an der

Sorbonne, Paris, in den

USA sowie Basel und

Berlin. Abschluss als
M. A. Redaktorausbildung

in Frankfurt/Main.
Stipendiat der Max-

Planck-Gesellschaft für

Biochemie, seither
freiberuflicher

Wissenschaftsjournalist

(Medizin und

Geisteswissenschaften).

Verklärung des alemannischen Heimatgefühls
durch die griechische mythologie
Griechentum und oberrheinische Dichtkunst bei Johann Peter Hebel

Der spätere evangelische Oberkirchenrat und Präses der Vereinten Badischen

Protestantischen Landeskirche Johann Peter Hebel (10. Mai 1760 —

22. September 1826) war in seiner Kindheit und Jugend ein lebhafter,
aufgeweckter Bursche und stets zu lustigen Streichen aufgelegt. Sein

lebenszugewandtes Wesen begleitete ihn durch all die jungen Jahre, die er
als Halb-, dann als Vollwaise, danach als Pflegekind, Internatsschüler und
schliesslich als Student der reformierten Theologie in Erlangen zubrachte.
Weitere zehn Jahre als Pfarrverweser und Lehrkraft am Lörracher Pädagogium
liessen ihm genügend Freizeit, in der er mit liebgewonnenen Freunden, nun
intellektuell viel anspruchsvoller, sein umfangreiches Schulwissen aufseine

vertraute, heimatliche Umgebung adaptierte und integrierte: Altgriechische
Philosophie wurde in der alemannischen Alltagswelt zu neuem Leben geboren.

L/ie Hebeischen Freunde

waren in diese Gedankenspiele
einbezogen. Miteinander nannten sie sich der
«Proteuserbund», nach dem griechischen
Gott der Verwandlung Proteus, der der

Sage nach vor der Nilmündung sass. Mit
kunstvollen, selbsterdichteten Dialogen
und Rhapsodien, im Sommer auf langen
Wanderungen im Südschwarzwald, im
Winter am warmen Ofen im Weiler Pfarrhaus,

dominierte der nun knapp 30jährige
Johann Peter Hebel die freundschaftlichen
Gespräche. Ernst und gleichzeitig amüsant
reflektierend, das gemeinsam Erlebte und
Gesehene mythologisierend, schuf man
sich eine Art Privatreligion, das «Proteuser-

tum». Hebel selbst verwandelte sich in die
Person des eleatischen Philosophen und
Rhapsoden Parmenides, der zwar ein
philosophisches, doch durchaus amüsantes

Regiment führte. Sein Herzensfreund
Friedrich Wilhelm Hitzig wurde nach dem
Stoiker zum «Zeno'ides» gräzisiert, Mädchen

kurzweg als «Schnauziae» latinisiert.
Das geographisch-rhetorische Zentrum
ihrer griechischen-oberrheinisch Wort-
und Sinnesverwandlungen nannten die
Freunde «Belchismus». Dies meinte
ursprünglich eine freie wie versgebundene
Anbetung des höchsten Bergs ihrer Heimat.

- Hietbei handelt es sich übrigens um
eine uralte heidnische Sitte, nämlich die

Verehrung von Bergen als nächste Wege

zum Himmel und grösste Nähe zu den
Göttern. — Lange, selbstverfasste Poesie im
alemannischen Dialekt, und Sagen, die
heute noch als Schtifturkunden der drei
Freunde von den Hebel-Museen in Lörrach
und Karlsruhe gesammelt werden, schrieb

man fast beiläufig auf. Der «Dritte» dieses

Bundes war übrigens, neben dem
Gemeindeschreiber, dem sogenannten «Bammert»,
ebenfalls ein junger Pfarrer, Tobias

Günttert aus Weil. Auf dessen Schwägerin
Gustave Fecht hatte der Pfarrverweser
Hebelein Auge geworfen.

Es war um 1790. Nach fast zehn Jahren
in Lörrach in sehr bescheidenen Verhältnissen

erhielt Hebel endlich eine finanziell
lohnenswerte Stellung als Gymnasialprofessor.

Doch musste er umziehen nach
Karlsruhe, wo er nun am gleichen
«Gymnasium illustre» lehrte, an dem er früher
Schüler gewesen war. Es wurde ein innerlich

nie bewältigter Abschied von der

Markgräfler Heimat und seinen «Proteu-

sern», vom «Belchismus» wie von der «Jungfer

Gustave». Wiederum vergingen zehn

Jahre. Dann nahm Hebel, Junggeselle
bleibend, im nordbadischen Residenzstädtchen

den Faden wieder auf, den er im
«Oberland», in der Umgebung von
Lörrach, zu spinnen begonnen hatte. Hebel,
det Professor für Griechisch, Hebräisch
und Latein, verfasste in kürzester

Zeitspanne eine Reihe von Gedichten im ale-

58 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1



KULTUR JOHANN PETER HEBEL

mannischen Dialekt, die er den «Freunden
ländlicher Natur und Sitten» widmete, in
Wahrheit seinen daheim im Oberland
gebliebenen «Proteusern».

Er selbst suchte Subskribenten und
steuerte eigene beträchtliche Geldsummen
bei, um dieser damals sehr gewagten Dichtung

im Dialekt, die es in Deutschland zu

jener Zeit noch nicht gab, zu Druck und
Durchbruch zu verhelfen. Es wurde ein

überzeugender Erfolg. Sogar Dichterfürst
Goethe im hessischen Frankfurt rezensierte
die «Allemannischen Gedichte» des Karls-
ruher Neophyten und befand, dass hier ein

junger Dichter «auf anmutigendste Weise

das Universum verbauere». Und Hebel war
nach eigenem Eingeständnis glücklich,
den heimischen Dialekt «hoffähig und
als Dichtersprache brauchbar» gemacht zu
haben. Dies ist tatsächlich sein grosses
Verdienst; denn auf eine in der bisherigen

deutschen Literaturgeschichte geradezu

revolutionäre Weise stellte er heimisches

Bauerntum und klassische
Schulbildung neben- und ineinander. Der
moderne, ebenfalls am Rhein geborene
Philosoph Ernst Bloch erkannte hier gar
auf «fernöstlich-bäuerisches Tao». Dieses

Urteil mag berechtigt sein, wenn man
weiss um «die Bedeutung des Wegs« für
den Dichter. Doch stand der griechische
Philosoph Parmenides und dessen

«Sinngedicht» dem ehemaligen «Proteuser»
sicher bedeutend näher, ebenso wie die

griechische Bukolik, in der er sich gerne
übte.

Exemplatisch für Hebels Dichtkunst in
alemannischem Dialekt sei das lange
Gedicht von der «Wiese», dem Fluss der

Markgräfler Heimat, genannt. Aus der
weiten Ferne der Residenzstadt Karlsruhe
besingt der alemannische Professor am
klassischen Gymnasium den heimatlichen
Bach im Wiesental, er beschreibt allegorisch

gekonnt die «Wiese» als eine weibliche

Person, die an der Quelle im
Südschwarzwald «geboren» wird, heranwächst,
immer grösser und breiter wird, bis sie

zuletzt, als dichterisch verklärte Person, als

ein einer griechischen Göttin ähnliches
Wesen, schliesslich ihrem vorherbestimmten

Bräutigam, dem Rhein, entgegeneilt,
um sich mit dem grossen Strom zu
vermählen und zu vereinigen. Und Hebel

besingt diese «Wiese» als ein Liebender, als

einer, der alles weiss von der Geliebten,

-?

•-*

4*

Johann Peter Hebel

1760-1826

Hebel

steuerte eigene

beträchtliche

Geldsummen bei,

um dieser

damals sehr

gewagten

Dichtung im

Dialekt, die es

in Deutschland

zu jener Zeit

noch nicht gab,

zu Druck und

Durchbruch

zu verhelfen.

ihre Herkunft, Vergangenheit, Umgebung
und frühes Tun, aber der auch ein tragisch
«Wissender» ist, der bekennen muss, dass

die Geliebte nicht ihm, sondern einem
Grösseren, Bedeutenderen als ihm
bestimmt ist. Man mutmasst, dass sich hinter

der «Wiese» neben griechischer
Seinsphilosophie Hebels enge Freundin Gustave
Fecht verbirgt, mit der er zeitlebens in
btieflicher Verbindung bleibt, die er liebte
in seiner Jugend in der Oberländer Heimat
und die nun allmählich eine alte «Jungfer»
wird.

Was dem homerischen Sänger vor Troja
der Skamandros, wurde dem Hebel die
« Wiese»: Ein gottähnliches Wesen. Zu Recht
kann man also über den alemannischen
Dichter als einen «Homer aus dem Wiesental»

befinden, wie dies der Frankfurter
Feuilletonjournalist Benno Reifenberg vor
einigen Jahren antönte. Doch «verpan-
thareit» Hebel keineswegs im herakliti-
schen Sinne und steigt in keinen Fluss. Für
ihn ist die «Wiese» das Sinnbild für die
Parmenideische Unabänderlichkeit des

Seins, für die Gerechtigkeit, die in seinem

«Sinngedicht» beschworen wird: Vor der
Göttin «Dike» steht Parmenides ebenso wie
der Dichter und frühere Rhapsode Hebel —

und staunt.

Parmenides im Krieg

Hebel als Parmenides. Auch die Jugend
kehrt als Sinnbild dem reifen Hebel
zurück. Was zwanzig Jahre zuvor nur
reines, frohes Spiel jugendlichen Denkens
mit der griechischen Philosophie war, floss
dem nun fünfzigjährigen Schriftsteller,
der in Karlsruhe den Jahreskalender des

«Rheinländischen Hausfreunds» redigierte,
zwar immer noch mit grosser künstlerischer

Anmut, doch nun auch mit
tiefempfundenem Ernst des Lebens in seinen
Rede- und Schreibfluss ein. Selbst jetzt
löst sich Hebel, der erste Meister der
deutschen Kurzgeschichte, nicht von
Parmenides, dem griechischen Denker des

Seinsgedankens. Die Dinge des Lebens,
lehrt Parmenides, sind unabänderlich. Und
der Gedanke an das Leben ist der Gedanke
an den Zwang der Dinge, an das

Unaufhörliche, an das ewig-gleichbleibende hohe
Gesetz vom Sein.

Bei Hebels Diskursen über die Gestirne
im Kalender stehen, unschwer zu erken-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1 59



KULTUR JOHANN PETER HEBEL

nen, die Fragmente 10 und 11 des «Par-

menideischen Lehrgedichts» Pate,
gleichberechtigt neben dem Gedankengut der
Französischen Aufklärung. Ebenso
unverrückbar wie oben im Himmel die Sterne,

steigt im wohlhabend gewordenen Professor

in Karlsruhe die Gewissheit auf, ist
auch das Los, das Schicksal und das Sein
des Menschen. Parmenides hatte recht:
Immer wieder kehrt det Mensch im Laufe
seines Lebens zu seinem Ausgangspunkt
zurück, er beschreibt einen Kreis, ja, sein

eigenes Leben ist in diesen Kreis
eingebunden: Als Lehrer kehrt Hebel an den Ort
seiner früheren Schulzeit zurück, als

Kirchenrat, ja Oberkirchenrat, sieht er das

Markgräfler Land wieder, in dem er als

Pflegesohn eines Pfarrers und später als

junger Vikar wohnte.

Die Pferde, die mich fahren so weit...

Diesen Seinsgedanken als «ehernes

Gesetz», als geistiges Abschreiten seines
Lebenskreises vollendet der «Kalendermacher»

Hebel in der im besten Sinne
sentimentahschen Erzählung vom treuen
Knecht Jobbi und dessen Lieblingspferd
Jockli. Unter Tränen las Hebel die
Geschichte von der «Langen Kriegsfuhr«
einer literarischen Abendgesellschaft vor.
Zwar erscheint diese Erzählung auf den

ersten Blick nur brav und bieder, doch
interessante Perspektiven tun sich dem

«geneigten Leser» auf, wenn er hinter der
Gestalt des Gespannknechts, der viele
Jahre zu Kriegsdiensten in feindlichen
Armeen fern der Heimat gezwungen wird,
nicht allein Hebels Vater Johann Jacob
Hebel aus dem pfälzischen Simmern
erblickt, der mit seinem Basler Major Iselin
1767/68 auf Korsika focht. Nein, man darf
im über alle Massen tteuen Jobbi auch den
Erzähler Johann Peter Hebel selbst vermuten,

der nach vielen Jahren am fernen,
grossherzoglichen Hof in Karlsruhe als

wohlhabender Fremder in seine alte,
geliebte Heimat im «Obeiland» zurückkehrt
und bei den Seinen verweilen möchte, bei
seiner alten Mutter, an deren Gespräche er
sich erinnert, und bei seinen «Proteuser»

Freunden, die allesamt eine Pfarrei besitzen.

Er träume davon, schreibt er in einem
seiner vielen Briefe an die Freunde in Weil,
eines Tages in einer vierspännigen
Karrosse heimzukommen

Der vom

Parmenideischen

Sein wissende

und ergriffene

Dichter drängt

nicht mehr

nach der

äusserlichen

Vollendung

seines Lebens,

er sucht diese

Vollendung in

der Dichtung

selbst.

Doch in Wirklichkeit verlangt ihr
«Hausfreund» gar nicht mehr nach der

Realisierung solcher träumerischer
Selbsterhöhung. Wohl auch deshalb unterbleibt
die früher sehr gewünschte Heirat mit der

Freundin Gustave Recht, der Schwägerin
seines Freundes Günttert, der jetzt keine
materiellen Hindernisse mehr entgegenstehen.

Hebel hat sich für seine dichterische

Berufung entschieden, die seit seiner
Abreise aus dem Oberland im Vordergrund

seines Trachtens steht. Im Poeten
Hebel wird jetzt - mit den Worten des

Romantikers Ludwig Tieck — noch einmal
«des Lebens Überfluss» gesprächig, ja
künstlerisch, doch nicht etwa ein Mangel oder

Beengtheit der Seele. Der vom Parmenideischen

Sein wissende und ergriffene
Dichter drängt nicht mehr nach der
äusserlichen Vollendung seines Daseins, er
sucht diese Vollendung in der Dichtung
selbst, in einer von aussen nicht mehr
wahrnehmbaren Welt, der Welt des Seins.

Im vorlesenden, von der Rührung
überwältigten und weinenden Hebel mögen
damals die prophetischen Worte des griechischen

Philosophen Parmenides, seines

«alter ego», aus dem «Lehrgedicht»
hochgestiegen sein. Diese Worte suchen an Tiefsinn

wohl ihresgleichen: «Die Pferde, die
mich fahren so weit nur der Wille dringt...»
(Fragment 1). Und kein Zweifel, in der
Gestalt des Jobbi mit seinem Pferd Jockli
kehrt Hebel heim. Auf diesem Heimweg
hält er sich in seiner Erzählung von der

«Langen Kriegsfuhr» streng an die Maxime
des Parmenides (Fragmente 7 und 8), «...
nicht nach rechts und links zu schauen,
sondern allein den Weg zu beschreiben». Es ist
der Weg eines Lebens, das, reich geworden,
als Überfluss in vollendeter Kreisform zu
seinem Ausgangspunkt zurückkehrt. Diesen

seinen Lebensweg, die frühen Verluste
durch den Tod des Vaters und der kleinen
Schwester, das tragische Hinscheiden der

von ihm verehrten Mutter, die schwergefallene

Trennung von den liebgewonnenen
Freunden in der Oberländer Heimat und der

uneingestandene Verzicht auf eine eigene
Familiengründung, diesen seinen Weg in
der Person eines fremden, anderen Ich hat
Hebel oft, ja immer wieder beschrieben.
Auf einer Dienstreise in Schwetzingen bei
Mannheim starb er, nicht ganz unvorbereitet,

aber unerwartet, am 22. September
1826 und liegt auch dort begraben.

60 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1


	Kultur

