
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 79 (1999)

Heft: 10

Artikel: Wieviel Mensch? : Die ethische Problematik der Embryonen-Forschung

Autor: Malatiésta, Claus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Claus Malatiésta,
in Paris und Berlin
aufgewachsen. Studium
der Philosophie,
Psychologie, Germanistik
und Nationalökonomie
zunächst in Heidelberg.
Danach unter Ergänzung
der Vergleichenden
Religionsgeschichte und

Sprachwissenschaft an

französischen,
schweizerischen und amerikanischen

Universitäten.
Während langer Jahre

wissenschaftlicher
Korrespondent deutschund

französischsprachiger

Publikationsorgane.
Direktion einer
internationalen Medienagentur
für Wissenschaft,
Literatur und Kunst. Seit
zwei Jahrzehnten an

einer Studienstiftung
für philosophische
Grundlagenforschung.
Dort heute Professorat
für Philosophie mit
Schwerpunkten Ethik
und Sprachphilosophie.

Wieviel Mensch?
Die ethische Problematik der Embryonen-Forschung

Das Tabu der Forschung an Embryonen, in vielen europäischen Ländern
gesetzlich verankert, gerät zusehends in Bedrängnis. Die Versuche, es

argumentativ zu unterlaufen, werden zahlreicher. Was ist überhaupt ein Embryo,
was sind embryonale Zellen, so wird neuerdings gefragt. James Tompson von
der Wisconsin-Universität beschrieb kürzlich in der Zeitschrift «Science»

(Band 252) seine Versuche zur Gewinnung zellularen «Rohmaterials», wobei

er Blastozyten im Embryonal-Stadium des vierten Tags benützte. Die dabei

verfolgte Zielrichtung ist klar: Wenn es gelingt, undifferenzierte Stammzellen
des menschlichen Embryos zu Organbildungen zu stimulieren, was offenbar
zumindest ansatzweise bereits möglich war, werden embryonale Zellen wie ein
Instrumentarium der körperlichen Erneuerung eingesetzt werden können, nach
Wunsch und Bedürfnis. Natürlich auch dem Gelde nach; denn der merkantile
Hintergrund ist nicht zu vernachlässigen.

L/ie Forschung an Embryonen

wird zum Hauptschauplatz der
ethischen Diskussion werden, wobei sich

allerdings schon jetzt abzeichnet, dass die
Ethik die Forschung nicht aufhält. Die
Forschung wird sich, aller Erfahrung nach,
an geographisch genehmere Orte zurückziehen,

wo die ethische Grundlagendiskussion

nicht im Vordergrund steht.
Insofern ist, wenn wir nichts dagegen
unternehmen, das Fiasko voraussehbar, nicht
das der Ethik, wohl aber ihrer Verbindlichkeit.

Das Dilemma beginnt bereits in Europa.
Belgien dürfte das aktuelle Beispiel dafür
sein. In einem Geserzentwurf zum «Schutz

von in vitro gezeugten Embryonen» findet
sich eine Klausel, die den im Titel
propagierten Schutz sofort wieder aufzugeben
bereit ist. Der Artikel 5 dieses Gesetzesentwurfs

beginnt zwar mit der Feststellung,
dass die Erzeugung menschlicher Embryonen

ausserhalb der In-vitro-Befruchtung
für die Forschung verboten sei. Das darauf
folgende Aber ist jedoch geeignet, das

zuvor Festgestellte sofort wieder in Frage zu
stellen. Unter bestimmten Bedingungen
und mit Zustimmung einer Kommission,
heisst es sodann, könnte auch anders

vorgegangen werden, was im Klartext nichts
anderes als Embryonen-Züchtung besagt.

In der wissenschaftlichen Diskussion
lassen sich im Augenblick semantische
Konstruktionen beobachren, mit denen ein

Unterschied zwischen der Forschung mit
Embryonen und der Erforschung embryonaler

Zellen postuliert wird. Embryonale
Zellen, so wird gesagt, hätten von sich
aus gar nicht die Fähigkeit einer Embryo-
nal-Entwicklung. Folglich bewege sich die
darauf spezialisierte Forschung im gesetzlichen

Rahmen.

Definition des Embryos

Alles entscheidet sich an der Definition
des Embryos. Bei der Bewertung embryonaler

Zellen kommt es entgegen der hier
referierten semantischen Konstrukrion
jedoch nicht darauf an, was die betreffenden
Zellen können, sondern woher sie stammen.

Embryonale Zellen bleiben bis auf
weiteres Zellen des Embryos. Dieser aber
untersteht einem anderen Wertesystem als

seine rein zellulare Existenz. Wenn das

Teil, die embryonale Zelle, nur über die

Zerstörung des Ganzen gewonnen werden
kann, ist die argumentative Reduktion
irreführend, es handle sich nur um Zellen
und nicht um den Embryo selbst.

Die Problematik beginnt jedoch bei
der Mehrfach-Befruchtung. Um die relativ
niedrigen Erfolgschancen eines In-vitro-
Befruchtungsvorgangs zu parieren, ist es

üblich, mehrere Ovula gleichzeitig zu
befruchten und die nicht sofort benötigten
tiefzugefrieren, um im Falle eines
Misserfolgs den Versuch neu zu initiieren. Das

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 10 31



DOSSIER TECHNIKFEINDLICHKEIT UND M AC H B AR KE I TS WA H N

plausibel erscheinende Verfahren erweist
sich bei der Frage, was mit den nicht
benötigten befruchteten Ovula geschieht,
plötzlich als von höchst moralischer
Brisanz. Verschiedene europäische Staaten
verordneren über ihre Gesetzgebung eine

Vernichtung der überzähligen befruchteten

Ovula nach Ablauf einer besrimmten
Zeit. Was aber wird damit eigentlich
vernichtet?

Die Art der Fragestellung zeigt an, dass

es offenbar Datierungsschwierigkeiten gibt.
Hält man es mit Aristoteles, dann setzt
menschliches Leben im eigentlichen Sinne

erst geraume Zeit nach der Befruchtung
ein. Augustinus, darin Aristoteles nahe,
datiert eigentlich menschliches Leben ebenfalls

später. Die Ethik käme bei dieser Be-

trachtungsarr noch gar nicht zum Zuge.
Folgt man hingegen einer anderen
Leitidee, der der Entelechie, verändert sich der
moralische Sachverhalt sofort.

In der Goetheschen Formulierung ist
Entelechie das, was «lebend sich entwik-
kelt». So gesehen, beginnt Leben von
Anfang an und nicht erst an einem Punkte
seiner Entwicklung. Die entscheidende
Folge für das hier behandelte Problem: Die
befruchtete und tiefgefrorene Eizelle ist in
dieser Sichtweise von Beginn an menschliches

Leben.
Die medizinische Praxis in der

Bundesrepublik Deutschland versucht, dem
ethischen Dilemma dadurch zuvorzukommen,
dass die Tiefgefrierung vor Entstehen eines

neuen Chromosomensatzes vorgenommen
wird. Dadurch würde es sich zwar formal
um ein befruchtetes Ovolum, nicht aber

um einen embryonalen Frühzustand im
eigentlichen Sinne handeln. Ob sich damit
die finale Betrachtungsweise wirklich
unterlaufen lässt, mag fraglich sein.

Andererseits lässt sich einwenden, dass

die differenziertere Kenntnis des

Befruchtungsgeschehens nicht ohne Einfluss auf
die enrelechetische Definition bleiben
darf. Es wäre demnach durchaus denkbar,
in der entelechetischen Perspektive den
Chromosomensachverhalt zu berücksichtigen

und die Sichtweise entsprechend zu
modifizieren. Doch hängt dies vom Grade
der Flexibilität ab, die man in ethischer
Hinsicht praktiziert. So wird manche
Beunruhigung über das heute Machbare
bestehen bleiben, vor allem weil
befruchtungstechnische Abgrenzungen hinter dem

Verlangt die

Ethik die

Aufgabe des

Fortschritts,

weil dieser

über den Tod

von Embryonen

führt?

Vielleicht ist

die Frage

nur falsch

gestellt, so

dass nicht

der Fortschritt

an sich,

nur die

spezifische

Art, ihn zu

erreichen,

aufgegeben

werden

müsste.

zurückbleiben, was wohl auch gilt:
Zeugung als Procreation. Hier wird je nach

persönlichem Status die Antwort
unterschiedlich sein, unterschiedlich je nach

Religion, Kultur und nach dem Grad
individueller Verantwortlichkeit.

Letztlich kommt es darauf an, inwieweit

die entelechetische Betrachtungsweise

bestimmend bleibt. An ihr misst sich
alles: Wird der Embryo vom Zeitpunkt
seiner Konzeprion an als Mensch gesehen,
verbietet sich jeder technische Eingriff,
der auf andere Zwecke als die seiner selbst
zielt. Selbst die Redeweise vom Embryo
als eines «potentiellen Menschen» eröffnet
mit dem an sich wohlmeinenden Attribut
«potentiell» bereits Möglichkeiten zur
Interpreration, weil sich Potentialität so

verstehen lässt, als sei diese weniger als

Realität.
Steht die Einzigartigkeit des Menschen

nicht im Vordergrund und gilt der Bezug
auf Religion oder einen Gott, der den
Menschen wie im biblischen Beispiel von
Beginn an bei seinem Namen rief, als nicht
verbindlich, dann isr Forschung mir
Embryonen kein Problem. Wenn aber ja, wenn
Einzigartigkeit und wenn Beseelung durch
einen Gott angenommen wird, dann rührt
die Embryonen-Forschung an ein wesentliches

Selbstverständnis und an die Basis

dessen, was die Würde des Menschen
auszeichnet. Fordert der Fortschrirr die
Suspendierung dieser Überzeugung?

Eine delikate Frage, bei der es letztlich
gar nicht darauf ankommt, ob der Embryo
aus einer Mehrfach-Befruchtung oder einem

gesonderten Akt seiner Erzeugung
herrührt. Die Differenzierung in beide
Kategorien versuchr, das Problem nur zu er-
leichrern, beseitigen lässt es sich dadurch
nicht; es verschiebt sich nur die sowieso
schon schlechte Optik.

Verlangt die Ethik die Aufgabe des

Fortschritts, weil dieser über den Tod von
Embryonen führr? Vielleicht ist die Frage nur
falsch gesrellt, so dass nicht der Forrschritt
an sich, nur die spezifische Art, ihn zu
erreichen, aufgegeben werden müssre. Wie
übrigens auch in anderen den Menschen
berührenden Bereichen. Das Experiment
am Menschen verbietet sich auch sonst,
und zwar durch die relativ einfache
Überlegung, dass der Mensch nicht zum Mittel
herabgesetzt werden darf, zum verfügbaren

Objekr, zum beliebigen Disposiriv.

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 10



DOSSIER TECHNIKFEINDLICHKEIT UND M A C H B A R KEI T S WA H N

Die Zweck-Mittel-Relation

Vor noch nicht allzu langer Zeit druckte
die Zeitschrift «Nature» eine französischenglische

Kontroverse über Möglichkeiten
und Grenzen der Genforschung. Die
Beteiligten waren ein englischer Professor
und sein französischer Kollege. Beider
Bezugspunkt: Immanuel Kant. Es ging um
die Frage, ob der Mensch als Mittel
gebraucht oder stets nur als Zweck an sich
selbst gesehen werden müsse. Eine im
Hinblick auf die Embryonen-Forschung
nicht unwichtige Fragestellung. Der
englische Kontrahent warf seinem französischen

Kollegen eine Fehlinrerpretation
Kants vor. In den Schriften des Königsberger

Philosophen stünde nirgends, so war
aus England zu vernehmen, dass der
Mensch nicht auch als Mittel eingesetzt
werden dürfe, was heissen sollte, dass er

Objekt der Forschung werden könne.
In Kants verschiedenen Formulierungen

des gleichen ethischen Grundsatzes
steht zu lesen, dass der Mensch «niemals

nur als Mittel», sondern «stets als

Zweck an sich selbst» zu sehen sei.

Oberflächlich scheint dies den

englischen Einspruch zu bestätigen.

Zieht man
jedoch den
Schlusssatz

des
Kantischen

Arguments («stets als Zweck an sich selbst»)
in die Überlegung ein und bedenkt
man dessen Tragweite, wird eine
Korrektur des ersten Eindrucks
nötig: Wenn der Mensch stets als

«Zweck an sich selbst» zu
betrachten ist, kommt ihm eine
Mittel-Funktion nicht mehr
zu. Für die Embryonen-Forschung

heisst dies, dass ihre
Grenzen dort liegen, wo der
Mensch in Frage gestellt zu werden

droht und er als Person nicht
mehr alleiniger Zweck ist.

ifo«£ rekurrierte in der Darlegung
seines Arguments auf nichts anderes
als auf Vernunft und Vernünftigkeit.
Dies schliesst weitergehende Begründungen

nicht aus. Hinzu kommt die
den Menschen charakrerisierende

Oskar Schlemmer,
Flächen- und
Raumschemata

,^y

Fähigkeit zur Moralität. Die Fragestellung
nach dem Menschen als Zweck seiner
selbst ist Ausdruck einer moralischen
Reflexion. Es wäre ein Verlust, wenn Techniken

nicht nur den Zweck der Moralität,
sondern auch deren Subjekt, den einzelnen,

in Vergessenheit brächte. Die
Embryonen-Forschung ist nicht der Sonderfall

der Moralität, sondern ein Fall mit
und unter anderen. Technische Verführung

bzw. Verführbarkeit schlechthin

mögen immer bestehen. Die moralische
Anstrengung aber, die Frage nach dem

Zulässigen, ist das Gegengewicht, der
Verführung nicht ständig und vor allem nicht
auf Dauer zu erliegen.

Genetische Prognostik und Kommerz

Das Menschenbild westlicher Gesellschaften

bestimmt sich durch Selbsrbeschrän-

kungen dieser Art. Die Gesellschaft würde
sich selbst aufgeben, wenn sie eine
Forschungspraxis zuliesse, die ihrer Basis

widerspricht. Von der ethischen Barriere
ist der jeweilige

Forscher
nicht zu
dispensieren,
auch wenn
alles von der
Weite oder

Enge seines
ethischen

Bewusstseins

abhängt.

Bei Schweinen entdeckte
man vor einigen Jahren das für

Stressanfälligkeiten verantwortliche
Gen. Entsprechend züchtete man in
der Folge Schweine ohne dieses die
Stressreakrionen auslösende Gen.
Das Beispiel ist, auf den
Menschen übertragen, von beirrender
Konsequenz. Gewiss, die Kenntnis

der menschlichen Gen-Struktur

ist noch nicht abgeschlossen.
Dieses aber ist nur eine Frage der
Zeit; eine Frage von Prinzip hingegen,

wozu diese Kenntnis dann
dient. Sofern dadurch Krankheiren

heil- oder vermeidbar werden,
keine Frage. Die Sache beginnt

jedoch problematisch zu werden,
wo zu merkantilen oder zu gesell-

schaftsplanerischen Zwecken das

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 10 33



DOSSIER TECHNIKFEINDLICHKEIT UND M AC H B A R K E ITS WA H N

Tableau der menschlichen Gene verfügbar
gemacht würde.

So werden Versicherungen wahrscheinlich

gehörig gebremst werden müssen, ihre

Verträge nicht von einem Einblick in den

genetischen Zustand des Antragsstellers
abhängig zu machen. Personalchefs werden,

dies lässt sich ebenfalls voraussehen,
der Versuchung nur schwer zu widerstehen

vermögen, Positionen an den Kandidaten
mit den dazu geeigneten Genen zu vergeben.

Und selbst die Justiz wird sich der

Versuchung zu erwehren haben, ihre
Strafurteile weiterhin ohne Blick in die
genetische Erbstruktur und in die darauf
gestützte Prognose möglicher künftiger
Straffälligkeit zu formulieren. Wenn die
auf einmal möglich werdende genetische
Diagnose zur gesellschaftlichen Prognostik
missbraucht würde, stünde das Humanum
im ganzen auf dem Spiel.

Hierin liegt die prekärste Bedrohung.
Mögen Fragen der Grenzen der Forschung
am Embryo eher als akademisch empfunden

werden, als nicht lebensbetreffend
und kaum lebensbedrohend; die genanalytische

Nutzbarkeit individuellen Erbmaterials

entzieht sich einer neutralisierenden
Kennrnisnahme. Der gläserne Mensch, in
früheren Utopien als extreme Bedrohungsfigur

beschrieben, wäre durch die
genetische Verfügbarkeit an die letzte Grenze
seiner Möglichkeiten gelangt.

Ethische Sensibilisierung

Der Einspruch gegen technische
Machbarkeiten liegt hier. Wenn Technologie das

Humanum aufgibt, dem sie sich in ihrem
Entstehen verdankt, dann pervertiert sie

sich zum Unding. Dies festzustellen, heisst

nicht, Techniken zu verdammen, wohl
aber, ihnen ihre humane Bedingung
vorzugeben. Das Humanum beginnt nicht an
einem schlecht fixierbaren Punkt im
Nirgendwo, vielmehr in der Zurückhaltung
gegenüber einer Vorstellung genereller
technischer Machbarkeir. Die Freiheit der

Forschung verwirklicht sich folglich nicht
dadurch, alles zu können, sondern
zuweilen in der Beschränkung dessen, was
technisch «an sich» möglich wäre. Ethik
beginnt an dieser Stelle.

Wenn die

auf einmal

möglich

werdende

genetische

Diagnose

zur

gesellschaftlichen

Prognostik

missbraucht

würde,

stünde das

Humanum

im ganzen

auf dem

Spiel.

Dies will heissen, dass wir in der Frage
nach den Grenzen der Forschung Moralität

neu formulieren müssen, jedoch nicht
ihren Inhahen nach, sondern als innere
Haltung, als moralische Sensibilität. Der
befreiten bzw. sich als frei begreifenden
Gesellschaft einen abgeschlossenen Moralkodex

gegenüberzustellen, wäre in der

Gegenwart so unfruchtbar, wie er in der

Vergangenheit Anlass zur antimoralischen
Erhebung war. Was hingegen vermittelt
werden könnte, ist die Einsicht, dass sich

eine Gesellschaft von vielem, womöglich
von allem befreien kann, ob de facto oder
dem Wunsche nach, nur nicht von der

Frage nach dem Sinn ihres Tuns. Selbst

wenn alle Zwänge ablegbar, alle äusseren

Beeinflussungen und Wertesysteme ausser
Kraft setzbar wären, es bliebe die Frage
nach dem Sinn. Sie wäre die Konstante,
hinter der nicht zurückgeschritten werden
kann, ohne dass man sich selbst aufgäbe.

Wenn die Sinnfrage auf diese Weise den
Konsens in einem zukünftigen moralischen

Gespräch sichert, dann lässt sich aus

ihm zwar nicht sofort eine neue Moral,
wohl aber die hier erwähnte Sensibilität
für moralische Fragen entwickeln. Hierauf
käme es an. Für Moraltheoretiker von
einst vielleicht zu wenig, für den

Gesprächspartner in der moralischen Thematik

für morgen der Versuch eines Neubeginns

der moralischen Reflexion.
Die Prioritäten würden sich damit

verändern, die Akzente anders setzen: Im
Vordergrund stünde nicht das moralische
Gebot, vielmehr der moralische Diskurs. Nicht,
was sein sollte, wäre die vordringliche Frage,
vielmehr wie eine Handlung beschaffen sein

und vollzogen werden müsste, um sie als

sinnvoll zu betrachten. Nicht das Gebot wäre
das erste, sondern seine Begründbarkeit.

Würde man Moral so sehen, würde aus

einer Entwicklung, die historisch wie le-

bensgeschichrlich individuell als Befreiung
von überkommener Moral begonnen hatte,
eine Befreiung zur Moralität schlechthin.
Unter dieser Perspektive würde man nicht
der Moral folgen, weil sie geboten wäre,
sondern weil moralisch zu handeln sich als

Ausdruck einer nicht zu überrreffenden
Weise, einer letzten und endgültigen Freiheit

des Menschen erwiese.

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 10


	Wieviel Mensch? : Die ethische Problematik der Embryonen-Forschung

