
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 79 (1999)

Heft: 7-8

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Brigitte Boothe,
geboren 1948, Prof.

Dr. phil., Dipl. Psych.,
Staatsexamen in

Philosophie, Germanistik und

Romanistik, Promotion
in Philosophie,
Weiterbildung in

Gesprächspsychotherapie, Psycho-

drama und Psychoanalyse
(DGP, DGPT), Habilitation

an der Medizinischen

Fakultät der
Universität Düsseldorf über

Sprache und

Psychoanalyse, seit 1990
Ordinariat für Klinische
Psychologie an der
Universität Zürich. Neuere

Buchpublikationen: Der

Patient als Erzähler in

der Psychotherapie,
Vandenhoeck &

Ruprecht, Göttingen 1994;
Psychoanalyse der

frühen weiblichen
Entwicklung (gemeinsam
mit Annelise Heigi
Evers), Verlag Friedrich

Reinhardt, Basel 1996.

1 Lichtenberg, Aphoris¬

men, hrsg. von F.

Sengle, 1980, S. 111.

2 'Nur wer Im

Wohlstand lebt, lebt
angenehm' schrieb Brecht in

kritisch-ironischer
Wendung gegen den asketischen

Furor gewisser
sozialistischer Mitdenker.

'Nur wer geliebt
wird, kann sich des

Wohlstands ordentlich
erfreuen', könnten

gewisse für die allgemeine
Demokratisierung des

Wohlbefindens
engagierte Psychologen hin¬

zufügen.

Weiblicher Liebesgesang -
endgültig verstummt?

«Es ist schade, dass die feurigen Mädchen nicht von den schönen

Jünglingen schreiben dürfen, wie sie wohl könnten, wenn es erlaubt

wäre. So ist die männliche Schönheit noch nicht von denjenigen

Händen gezeichnet, die sie allein recht mit Feuer zeichnen könnten»1.

Heute, da weibliches Schreiben zur Alltagskultur westlicher Industrie
geseUschaften gehört, dürfen wir mit Lichtenberg zuversichtlich hoffen, den Ruhm
männlicher Schönheit aus weiblichem Munde aus allen Kanälen unserer
hochentwickelten Nachrichtentechnik laut und weithin zu vernehmen. Denn die
Schranken sind gefallen, und die «feurigen Mädchen» stehen im Mittelpunkt
öffentlicher Aufmerksamkeit. Was also hören wir von liebenden Frauen über
die Männer ihres Herzens? Nun, dass sie belästigen, ausbeuten, kontrollieren,
beherrschen, manipulieren, demütigen, ausschalten, schlagen, vergewaltigen,
fallenlassen, sich entziehen. Dies als Auszug aus dem Fahndungsregister; die

Anreicherung mit weiteren Details wird den Gesamteindruck nicht wesentlich

verändern.

»leibliches Feuer erscheint
hier als schwelende Glut des Grolls. Groll
verschafft sich Beachtung, nicht der
Liebesruf. So wären denn - womöglich über
Jahrhunderte hinweg - die Männer den
Frauen widerwärtig gewesen, kaum zivilisierte

Rohlinge in allenfalls täuschenden
Masken, freilich in machiavellistischer
Manier besorgt, ihr verbrecherisches
Skandalregime nicht zum Gegenstand öffentlicher

Debatte werden zu lassen?

Eine Illusion?

Weibliches Liebesglück hätte es nie gegeben?

Liebesverbundenheit nur als

Illusionsbildung der Männer, die ihnen, den

Monopolisten des Wortes, ermöglicht hat,
Ausbeutung der Frauen, der Mütter ihrer
Kinder, der häuslichen Arbeiterinnen, an
Leib und Seele ungestört zu betreiben?
Bleibt nur die Lamentation? Bleibt nur der

Klagegesang? Die Arie des Zorns? Ein
eskalierendes «Nimmermehr»?

Wenn Liebe mit Geliebtwerden und
Geliebtwerden mit Anerkannt- und
Bestätigtwerden eins ist, dann freilich ist das

Thema der Liebe omnipräsent, wenngleich
nicht als Sehnsucht und Suche, sondern
als Anspruch und Forderung an diverse
Lieferanten2. Ja, dann ist es vielleicht nicht
vermessen zu behaupten, diesem Anspruch
komme in der allgemeinen Ideologiebildung

ein besonders hoher Stellenwert zu.
Gutes möge, ja muss mir geschehen, lautet
die Devise. Sollte sich beklagenswerterweise
gerade niemand finden, der Gutes an mir
verrichtet, so gönne ich mir selbst dies und
das. Es steht mir zu. Die Profilierung des

einzelnen im Dienst der Anerkennung, im
Dienst des Anspruchs auf Bestätigung —

gewissermassen ein individualisierter
Abklatsch des aristokratischen Anspruchs auf
Huldigung — geschieht in wachsendem
Mass durch Professionalität. Professionelle

Profilierung ist eines der Ziele, das in der
Öffentlichkeit, aber auch im Rahmen
persönlicher Lebensentwürfe und
Lebensführung einen äusserst hohen Stellenwert
hat. Sie ist der Massstab, an dem sowohl
weibliche als auch männliche Individuen
derzeit gemessen werden. Die Ausbreitung
der Professionalisierung wird in nachhaltiger

Weise und in beeindruckender Konse-

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8



KULTUR LIEBESGESANG

quenz gerade in traditionell familiären
Aufgabenbereichen als expandierendes Be-

ratungs- und Trainingswesen deutlich.
Professionelle Ertüchtigung ist eine

Angelegenheit der Einzelwesen oder aber
zweckvoll organisierter Teams. Je mehr
Gewicht sie im sozialen Leben erhält, je
stärker sie die Lebensbereiche
durchdringt, desto umfassender prägt sie auch
das Gefühlsleben der einzelnen, wird die

Ertüchtigung in der erotischen Begegnung,

im Gespräch mit den Kindern, in
Büro, Therapie, Freizeit-Workshop,
Fitnesscenter und Familienteamsitzung zu
den entscheidenden Quellen von Erregung
und Befriedigung. Und in der Tat eilen wir
Frauen festlich geschmückt, schön und
duftend ins Büro, um dort die Wirkung
von Geist und Körper zu feiern, so der Rat

einschlägiger Magazine, während man uns
im Freizeitbereich eher in bunten
Kinderhöschen und -hemden kennt, wie übrigens
auch beim touristischen Besuch von
Kirchen und Klöstern. Denn auch kindliche
Sorglosigkeit, in regressiver Ferienstimmung,

beansprucht ihr scheinbares Recht.
Man möge uns akzeptieren, wie wir sind,
unser kindliches Selbst jenseits aller
Tüchtigkeitsideale hegen und hätscheln.

Weibliche Klage und
der Gestus der Befreiung

Geschichten von Liebe und Liebesleid,
von gefährlichen Liebschaften und den
Schmerzen der Verlassenheit haben freilich

ihre Bedeutung im Unterhaltungsbereich

niemals verloren, auch nicht im
sogenannten gehobenen Sektor, der sich
selbst Ernst und Gewicht verleiht. Doch
neben Stories von schäumenden und ge-
frässigen Leidenschaften, die letztlich auf
passionierten Aktivismus hinauslaufen und
sich bestens mit jenen passiven Forderungsund

Erwartungshaltungen vertragen,
finden wir nur sattsam bekannte Stories vom
ausgebeuteten, gedemütigten, geschundenen

Opfer, von vorenthaltener Freiheit und
ausbleibender Ermutigung Weidenhammer,

1988, s. Literaturauswahl am Ende des

Beitrages). Es handelt sich um gängige, zu
gewissen Zeiten übernutzte, literarische
Motive, vor allem der «verführten Unschuld»

(ein moderner Zweig dieses Musters wäre
die «gestohlene Kindheit») der «edlen
Dienerin» (und der «unschuldig verstossenen

Die Haltung

eines weiblichen

Ressentiments,

der Anspruch auf

Entschädigung,

Privilegierung,

Schulddeklaration

weist auf noch

fehlende

Orientierung in

der Arena

konkurrierender

sozialer

Ertüchtigung hin,

noch fehlende

Strategien im

professionellen

Wettbewerb.

Gattin»), die in mündlicher und schriftlicher

Dichtungstradition zahllose Ausgestaltungen

erfahren haben, oft in sentimentaler

Machart. Erscheint der Mann als

Gegenstand weiblichen Schreibens, so ist er
der Anzuklagende, er verhindert die
Entfaltung, ja, die Personwerdung der Frau; es

ist anzuraten, sich seiner zu entledigen,
um eine erfolgreiche Situierung in der

Leistungs- und Wettbewerbsgesellschaft zu

ermöglichen. Nicht ohne Spuren
breitgestreuter Vorwürfe zurückzulassen, begeben
sich also viele Frauen mit dem Gestus der

Befreiung in die neue Unterordnung, jetzt
unter Effizienz- und Leistungsnormen,
verordnete Flexibilität und Mobilität.

Die Haltung der Anklage lässt eine

Haltung des Forderns ex negativo erkennen:
Man hat mir nicht gegeben — man hat mir
vorenthalten — man hat mir verweigert —

man hat mich übergangen — man hat mich
ausgeschlossen — und man hat mich nicht
entschädigt; — die Deklaration enttäuschter
Erwartungen, verweigerten Glücks,
versagter Liebe, erduldeten Leids gemahnt an
die Macht jener bereits erwähnten
Entschädigungserwartungen, die Freud (1925,
1931) für die infantilen Schicksale weiblicher

Liebeswünsche als besonders
kennzeichnend ansah (dazu auch z.B. Heigl-
Evers und Boothe, 1997). Die volle
Integration der Frauen in den beruflichen
Arbeitsprozess fordert die Entwicklung
interaktiver Repertoires zwischen männlichen

und weiblichen Konkurrenten, eine

Streitkultur, eine Kultur aggressiver
Auseinandersetzung. Sie stellt eine Herausforderung

dar, sich auf symmetrische und
asymmetrische Arbeitsbeziehungen
einzulassen, bei denen Attacke, Abgrenzung,
Zurückweisung, Ausschluss und gleichzeitig

Verlust- und Unterlegenheitstoleranz
unabdingbar sind. Die Haltung eines
weiblichen Ressentiments, der Anspruch auf
Entschädigung, Privilegierung,
Schulddeklaration weist auf noch fehlende
Orientierung in der Arena konkurrierender
sozialer Ertüchtigung hin, noch fehlende

Strategien im professionellen Wettbewerb.

Aktive weibliche Liebeszuwendung?

Liebessehnsucht - kein Thema der Frauen?
Sollte ihnen aktive Liebeszuwendung —

abgesehen von süsslich verherrlichter aktiver
Mütterlichkeit - verwehrt sein? Sollte

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8 47



KULTUR LIEBESGESANG

weibliche Liebe nur eine männliche Erfindung

sein, erfunden für den Zweck, männliche

Aneignung weiblichen Lebens durch
die vorgebliche Freiwilligkeit weiblicher
Hingabe zu rechtfertigen? Tatsache ist,
dass die Manifestation weiblichen Denkens

und Fühlens in der Öffentlichkeit
bislang keine Portraits «schöner Jünglinge»
(Korth, 1988) oder begehrenswerter Männer

hervorgebracht hat. Träume vom
Erfolg in einer strahlenden Karriere sind eine
starke Konkurrenz zum Liebestraum, zum
Traum von gestillter Sehnsucht und glücklicher

Liebe, besonders wenn auch Liebe
und Erotik zunehmender Professionalisierung

und öffentlich diskutierten Regeln
unterliegen. Vielleicht verkümmern die
Liebesträume «feuriger Mädchen», weil nicht
mehr Liebe und Sehnsucht nach Ausdruck
drängen, sondern die optimale Organisation

befristeter, planbarer partnerschaftlicher

Zweckbeziehungen im Vordergrund
steht, — mit der in diesem Rahmen freilich
unlösbaren Frage nach der Organisation
von Eltern-Kind-Beziehungen, sowohl am
Beginn wie am Ende des Lebens3.

Freilich wäre zu fragen, ob die Befreiung
der Frauen zu äusserer und innerer
Unabhängigkeit als entscheidende gesellschaftliche

Bewegung nicht gerade die Befreiung
ihrer eigenen Liebeswünsche und die freie
Begegnung mit dem geliebten Gegenüber
bedeuten muss4. Oder sollte weibliches
Gefühlsleben derart dürr und dürftig sein,
dass nichts dort zur Liebe drängt? — dass

Lichtenbergs unschuldige Voraussetzung
glühender Frauenherzen völlig ungerechtfertigt

wäre, von wenigen prominenten
Lyrikerinnen und namenlosen Liebenden
abgesehen? Immerhin erschien 1988 ein

deutschsprachiger Band mit Liebesgedichten

von Frauen aus Vergangenheit und
Gegenwart, mit dem vielversprechenden Titel:
«Schöner Jüngling, mich lüstet Dein» (Korth,
1988). So sind vielleicht, in nicht mehr ferner

Zeit, neue Visionen von Liebesglück,
aus weiblicher Sicht, zu erwarten. Aber
noch haben sie wenig Gestalt, weniger
sicherlich, als der Anspruch auf Unabhängigkeit,

auf jenes sprichwörtliche «Zimmer für
sich allein», von dem Virginia Woolfschrieh.

Selbstbefreiung und Übergriff

Wenn Freiheit zu verstehen ist als Freiheit
zum Anderen, als Entfaltung einer weibli-

Träume vom

Erfolg in einer

strahlenden

Karriere sind

eine starke

Konkurrenz zum

Liebestraum, zum

Traum von

gestillter
Sehnsucht und

glücklicher Liebe,

besonders wenn

auch Liebe

und Erotik

zunehmender

Professionalisierung

und

öffentlich

diskutierten

Regeln

unterliegen.

3 Vergleiche dazu die

Diskussion um die unter
anderem von Sloterdijk,
1993, beschriebene
oder beschworene Krise
der Elternschaft und

des genealogischen
Prinzips.

4 Ein Dichter hat
eindrucksvolle literarische
Vorbilder geschaffen;
ich denke an die Gestalten

der Armen Baronin
und vor allem der Lucy
im Novellenzyklus Das

Sinngedicht von Gottfried

Keller (1882).

chen Sprache der Liebe, dann ist die Frage

wichtig, wie man den Mut findet, zunächst,
als elementare Voraussetzung, den riskanten
und schwierigen Schritt in ein produktives
emotionales Alleinsein zu tun, und wie
andererseits Mut entsteht, sich einem Gegenstand

der Liebe aufzuschliessen, einem
Liebesgeschöpf eigener Wahl anzugehören.

Das geschieht nicht voraussetzungslos.
Die Diskussion der Gewalt, insbesondere
männlicher Gewalt, drängt sich auf. Eine
volle Integration der Frauen in die berufliche

Konkurrenz- und Leistungsstruktur
und ihre Einbindung in zunehmend so-
litäre, auf die eigenen Strukturierungs-,
Produktiv- und Kontrollkräfte zurückgeworfenen

Formen der Lebensführung mit
befristeten Phasen unterschiedlicher
Gemeinschaftsbindungen hat ein Problem
geschaffen, das bisher aufgrund seiner

Allgegenwart zwar häufig genug formuliert,
nicht jedoch gelöst, vielleicht auch in
seiner Tragweite noch nicht ausreichend
reflektiert werden konnte: das Problem des

Schutzes der Frauen vor Übergriffen. Das
Problem des Übergriffs, besonders sexueller

Natur, wird in den Medien, seiner

voyeuristischen Qualitäten und seiner de-
nunziatorischen Eignung wegen, lebhaft
verhandelt und hat die Tendenz zur Aus-
bis Überdehnung. Staatliche Einrichtungen
sollen geschaffen werden, den Schutz von
Mädchen und Frauen zu garantieren,
schutzpolizeiliche Massnahmen sollen
Arbeitsplätze, nächtliche Strassen, Schulen,
aber auch Kinderzimmer und eheliche
Schlafzimmer sicher machen. In der Tat
haben wir es hier mit einem Problem zu

tun, das freilich durch das «Missbrauchs»-

Schlagwort nur sehr unzulänglich
beschrieben ist. Allgemein gesprochen handelt

es sich um das Problem der
Kontaktregulierung im Sinne einer Kontrolle von
Nähe und Distanz, von Offenheit und
Zurückweisung, Intimität und Öffentlichkeit.

Kontaktregulierung im öffentlichen
oder privaten Raum unterliegt heute weder

den Autoritäten der Kindheitsfamilie
noch, wie im überkommenen bürgerlichen
Ehesystem, dem männlichen
Haushaltungsvorstand noch dem brüderlichen
Schutz. Sie präsentiert sich vielmehr als

individuelle Aufgabe, mit beliebiger
Lösung ohne Verbindlichkeit, angepasst nur
an Gesetzgebung und Strafrecht sowie an
den persönlichen Geschmack des einzel-

48 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8



KULTUR LIEBESGESANG

nen Mädchens oder der einzelnen Frau.
Hier offenbart sich eine gravierende
Schiefläge.

So ist es nicht abwegig, den eingangs
erwähnten Vorwurfs-Katalog als Not-«Lö-
sung» des Problems der Kontaktkontrolle
zu verstehen: In diesem Sinn handelt es

sich um den Rückzug aus der Gefahrenzone

(teilweise in eine um Schutz und Trost
bemühte Frauengemeinschaft), bei Errichtung

eines Tribunals, das Übergriff,
Grenzverletzung, Ausbeutung und
Liebesverweigerung brandmarkt. Es erfolgt der
deklarierte Rückzug vom Mann mit der

Beschuldigung, dass dieser in der Regulierung

der Kontaktkontrolle, der Werbung
und der Liebeszuwendung böswillig
versagt hat. Die Not-«Lösung» hat Nachteile.
Sie schürt Ressentiments, hält zwar Männer

und Frauen zeitweilig tatsächlich auf
Abstand, ohne jedoch die Kontrolle der
Situation an die Frauen zurückzugeben.

Traummänner

Gleichwohl gibt es noch Traummänner,
solche aus leuchtender Vorzeit, solche aus

grauer Jetztzeit. Um die Mitte des neunten
nachchristlichen Jahrhunderts schrieb die

japanische Dichterin Ono no Komachi dieses

Gedicht:

«Seit ich im Schlaf
den Mann gesehen, den ich

von Herzen liebe,

seit dieser Zeit erst liehe ich
der Träume bunte Falter.

(in: Korth, 1988, S. 8)

Das Gedicht stammt aus einer längst

vergangenen historischen Epoche, und ich

verfüge weder über Kenntnisse der japanischen

Literatur noch über Kenntnisse der

japanischen Sprache, bin also nicht in der

Lage, dieses Gedicht, das mir darüber hinaus

nur als Übersetzung in moderner deutscher

Sprache (durch Klabund) vorliegt,
angemessen zu würdigen. Nur auf der
Ebene des persönlichen Bezugs möchte ich
etwas dazu sagen. Als Leser dieses
Gedichts erfahren wir etwas von einer Form
des Glücks, die darin liegt, dass sich ein
Geliebter im Traum zeigt. Eine Form des

Glücks, die sich nicht beschränkt auf
einen einzigen Augenblick, bloss eine
einzige Traumerscheinung, sondern das

wiederkehrt in der Welt der nächtlichen

Es ist nicht

abwegig, den

Vorwurfs-Katalog

als Not-«Lösung»

des Problems der

Kontaktkontrolle

zu verstehen: In

diesem Sinn

handelt es sich

um den Rückzug

aus der

Gefahrenzone

(teilweise in eine

um Schutz und

Trost bemühte

Frauengemeinschaft).

Pablo Picasso

(1881-1973), La femme

endormie, encre de

Chine, 5. IX. 1952.
Succession Pablo Picasso,
Coli. Marina Picasso,
Courtesy Galerie Jan

Krugier, Geneve.

«Traumfalter». Die Traumerscheinung des

Geliebten kann, aber muss nicht, auf seine

wirkliche Existenz verweisen. Die vorliegende

sprachliche Fassung erlaubt sowohl
eine Lesart, derzufolge der Herzensgeliebte
ausschliesslich im Bereich der Träume
vorkommt, als auch eine Lesart, nach welcher
das Ich des Gedichts sich an der Wiederkehr

des ihr aus wirklichen Begegnungen
bekannten Mannes im Traum erfreut.

Eine Wendung wie «seit ich im Schlafden

Mann gesehen» weckt Erwartungen. Es

muss sich um einen besonderen Mann
handeln. Man denkt bei einer solchen Einleitung

nicht an Unholde und Schreckgespenster,

sondern an einen, der Sehnsucht und
Liebe weckt. Man denkt vielleicht an einen,
den man im Leben kennt und der nun auch

im Traum erscheint — oder an einen, der im
Leben vorerst noch ganz unbekannt ist.

Wie würde es in einer fiktiven oder
autobiographischen Geschichte weitergehen?
Dieser Mann im Traum versetzt das Herz
in Unruhe, auch tagsüber muss man an ihn
denken. Und: Man erwartet ihn - wie die
Mädchen, denen in der Mittsommernacht
im Traum der künftige Bräutigam
erscheint, oder man begibt sich auf die
Suche nach ihm wie das Käthchen von
Heilbronn. Das zauberhafte Traumbild soll im
Leben Gestalt annehmen, die Begegnung
im wirklichen Leben stattfinden. Im
Gedicht, dem die erste Zeile entnommen ist,
verhält es sich anders.

Von einer Begegnung im wirklichen
Leben ist nicht die Rede. Wir können den
Gedichtzeilen auch nicht entnehmen, ob
die Traumgestalt ein Vorbild im Leben hat
oder nicht. Wir erfahren nur, dass sie den
Traumschlaf versüsst. Ob sie Einfluss auf
das Wachleben hat, bleibt unbekannt. Das

lyrische Ich gibt Kunde vom Rückzug in
den persönlichen Raum der eigenen
Seelenregungen, der eigenen nächtlichen
Traumbilder, die sich auszeichnen durch
spielerische und unverbindliche Fülle des

F%f*- ü-

^»m*0** y,,f,

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8 49



KULTUR LIEBESGESANG

Ungeordneten («bunte Falter»). Dieser
sonst vielleicht wenig beachtete Raum der
«bunten Falter» gewinnt, so sagt das

Gedicht, Bedeutung durch das Traumbild des

oder eines geliebten Mannes. Die Verwendung

des gleichen Wortes «lieben» sowohl
für die Gestalt des Mannes als auch für die
«Träume» deutet das mit zarter Eindringlichkeit

an. Was hier mit zurückhaltender
Anmut in Worte gefasst ist, könnte man
als produktiven Rückzug in die Phantasie
bezeichnen. Das Phantasieleben ist bereichert

durch die Hineinnahme eines
Liebesobjekts. Dies ermöglicht eine Form glücklicher

Selbstgenügsamkeit. Diese vorübergehende

Selbstgenügsamkeit verschafft der
Liebenden eine Gratifikation besonderer
Art: Ruhe in der Unruhe. Wenn Liebe
durch den ihr innewohnenden Drang nach

Erfüllung (worin diese im einzelnen auch
immer bestehen möge) unruhiges
Entflammtsein bedeutet, so gewährt die
stellvertretende Präsenz des Geliebten im
Phantasieraum vorübergehende Ruhe.

Viele Jahrhunderte später finden wir ein
anderes Gedicht von einem Traummann,
vielleicht mit ironischer Tönung:

«Leises Licht»
«Ganz leise leise leise geht das Licht
den ich nicht kenne, geht an meiner Seite

wir gehen wie ein Paar aufschöne Art
und scheu schaue ich ihm manchmal ins Gesicht

das neben meinem liegen wird wenn alles Licht

gegangen ist wird er an meiner Seite

mich lieben wie ein Mann aufschöne Art
und treu und bleiben und es gibt ihn nicht»

(Ulla Hahn)

Im Gedicht der japanischen Autorin
wird die Einsamkeit versüsst durch die
Phantasie vom Geliebten. Ganz anders bei
Ulla Hahn. Hier ist die Phantasie wie eine
Wunschhalluzination, die in Resignation
und Bitternis mündet. Wiederum ist vom
Bild eines Mannes die Rede, entworfen
durch eine Schreibende. Diese Gestalt
scheint zunächst wirklich. Aber das nächtliche

Glück, das sich mit einer gewissen
Feierlichkeit einzustellen scheint, erweist
sich als blosse illusionäre Traumvorstellung,

zu schön, um wahr zu sein. War das

nächtliche Bild heiter und beglückend für
das «Ich» des japanischen Gedichts, so
dient die Evokation der «schönen Liebe» im
zweiten Fall nur der Vorbereitung des Ent-

Der Rückzug ins

Alleinsein

erfolgt bei Ulla

Hahn im Sinne

einer

Enttäuschung am

Anspruch, bei

Ono no Komachi

als inneres

Durchleben und

Halten einer

verändernden

Begegnung.

täuschungsschocks, mit dem der
überraschte Leser konfrontiert wird. Glück
und Bitternis des Phantasielebens. In beiden

Fällen fehlt der Schritt auf den Mann
zu, den Gegenstand des Liebesverlangens,
bei Ulla Hahn mit Angabe des Grundes: Es

gibt ihn nicht — oder jedenfalls nicht einen
solchen, wie das «Ich» ihn bejahen könnte.
Im Phantasiebild fehlt gänzlich das

Moment der Beglückung und Bereicherung.
Es handelt sich um die sprachliche
Inszenierung eines Mangels.

Erschien weibliche Einsamkeit im
Gedicht der Ono no Komachi als eine Form
der Aktivität, als freiwilliger Rückzug in
beglückende Selbstgenügsamkeit, so
erscheint sie bei Ulla Hahn als unfreiwilliges
Zurückgeworfenwerden in einen Mangel,
als etwas passiv und leidvoll Hinzunehmendes.

Sie erscheint als Dürre und
Dürftigkeit. Ist im ersten Fall der Rückzug ein
Gewinn, so ist er im zweiten Fall ein Verlust.

Ergriffenwerden von Einem

Der wesentliche Unterschied in der
Orientierung auf das Bild des Gegenübers ist
folgender: Die japanische Dichterin deutet

das liebende Ergriffensein durch die
Erscheinung eines Mannes an. Anders bei
Ulla Hahn: Einer, den das Ich des
Gedichts nicht kennt, tut mit diesem Dinge,
die dem Ich Wohlgefallen, wohltun (die
«schöne Art» wird ausdrücklich hervorgehoben).

Und dann erweist sich das ganze
Huldigungs- und Liebkosungsprogramm
als Seifenblase. Hier ist nicht von einem
Ergriffensein durch ein Objekt, ja,
überhaupt nicht von einem Objektbezug die
Rede, sondern von einem Liebesanspruch,
einem Anspruch auf Geliebtwerden (mit
formulierten Bedingungen). Der Rückzug
ins Alleinsein erfolgt hier im Sinne einer
Enttäuschung am Anspruch, im ersten Fall
als inneres Durchleben und Halten einer
verändernden Begegnung.

Auch wenn Ono no Komachi den Mann
ihres Herzens nicht beschreibt, so wissen
wir doch immerhin eines: Es ist ein einziger

Mann, den sie im Sinn hat. Es

erscheint ihr nicht einmal Otto, dann Rolf,
dann Kurt, und sie ist jedesmal zufrieden.
Man darf aber mit gutem Recht fragen:
warum eigentlich nicht? Die Vergänglichkeit

der Liebe und die Ersetzbarkeit der

50 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8



KULTUR LIEBESGESANG

Geliebten sind ja von alters her wohlbekannt,

und die Überlieferung lässt von der

japanischen Dichterin wissen, dass sie oft
und unglücklich geliebt habe, im übrigen
eine hochgefeierte Dichterpersönlichkeit
war und darüber hinaus durch ihre Schönheit

beeindruckte. Zum Typus der
Erscheinung des Geliebten als Traumbild
gehört eben seine Einzigkeit (er und kein
anderer). — So flüchtig und zerbrechlich
diese Einzigkeit im Leben dann auch
immer sein und aus welchen infantilen Quellen

immer sie stammen mag, sie ist
interessant um eines bestimmten Zuges willen.
Sie vermittelt ein: Du bist gemeint. Du und
niemand anders ist gemeint. Mein Herz
richtet sich aufdich. Du bist es, an den ich
mich wende. Du bist es, von dem ich
Antwort wünsche. Die Liebe, um es

zusammenfassend zu sagen, trägt den Charakter
der Personalisierung. Der Andere wird
zum nicht-ersetzbaren Gegenüber, seine

Worte und Taten sind nicht-ersetzbare
Zeichen und Spuren seiner Person. Das
Wesen des Anderen ergreift - was ein
projektiver Ausdruck des eigenen Bemäch-

tigungswillens ist. Das Bemächtigungs-
motiv, das hier mit äusserster Stärke in
Erscheinung tritt, muss im Dienste der

Erhaltung des Andern und im Dienst der

Begegnung zwischen zwei Liebenden und
freien Personen in Schach gehalten werden.

Dies geschieht, soweit ich erkennen
kann, durch die Verkehrung des Bemäch-

tigungswillens in Treue und Dem-Andern-
Dienste-der-Liebe-Tun (und sei es auch

nur das alltägliche Heldentum des Liebenden,

für den wohlduftenden Frühstückstisch

zu sorgen). Da der Dienst am Andern
und die treue Ergebenheit unverzichtbare
Zeichen des Liebens sind, muss man sich
hüten, sie dort, wo sie von Frauen erbracht
werden, zu rasch als Unterwürfigkeit und
Selbstentmündigung zu missdeuten. Damit

will ich natürlich nicht implizit
behaupten, man solle sich nicht gegen
Ausbeutung und Missbrauch der Liebesdienste

wehren. Nur lässt sich eines nicht
gegen das andere ausspielen.

Die Zähmung

Noch einmal zurück zum Gedicht der Ulla
Hahn. Es könnte sich um ein Spottgedicht
handeln. Die Autorin könnte mit gewissen
Versatzstücken der speziell für Frauen

Aktive weibliche

Liebeszuwendung

wäre die

Bereitschaft zu

einer Begegnung,

die sich zum

einen ergreifen

lässt durch das

Wesen des

Geliebten, ihn

aber andererseits

in einen

verändernden

Dialog

hineinzieht.

5 Terminologische
Bezeichnung für ein
spezifisches erzählerisches
Arrangement: Eine Figur
ist vom Tod bedroht
oder zum Tode verurteilt,

hat und nutzt aber
die Gelegenheit, innerhalb

der kurzen Frist,
die ihrem Leben gesetzt
ist, entscheidungsmächtigen

Hörern eine
Geschichte oder Geschichten

zu erzählen. Am

Ende dieser Erzählphase
steht meist die Aufhebung

des Todesurteils.

seriell produzierten Liebesromanliteratur
spielen und die durch die Rittertugenden
des stummen Schattenmannes bereits auf
Happy End gestimmte Leserin an der Nase

herumführen. Hinter der wohlgefälligen
Form ist eben — nichts. Bei dieser Lesart
könnten wir es bewenden lassen; aber

anknüpfend an den edlen Ritter, den es gar
nicht gibt, stellt sich eben doch eine wichtige

Frage. Es sieht so aus, als sei auch in
den Zeiten der Freizügigkeit auf die
«Ritterlichkeit» des Mannes nicht zu verzichten.

Hält sich sein Interesse an Erhaltung
und Schutz seiner Nachkommenschaft
einschliesslich deren Mutter in Grenzen,
so ist die heterosexuelle Gemeinschaft la-
bilisiert. Es geht um die Notwendigkeit,
die aggressiven Aspekte des sexuellen
Verlangens und der sexuellen Bemächtigung
in den Dienst der Liebe zu stellen. Das

weibliche Bemächtigungsinteresse sollte
sich in den Dienst selbstbestimmter
Kontaktregulierung, Nähe-Distanz-Kontrolle,
Grenzsetzung, Umgang mit divergierenden

Interessen stellen. Aktive weibliche
Liebeszuwendung wäre dann die Bereitschaft

zu einer Begegnung, die sich zum
einen ergreifen lässt durch das Wesen des

Geliebten, ihn aber andererseits in einen
verändernden Dialog hineinzieht.

Wie bei der berühmtesten orientalischen

Märchenfigur, der Scheherazade der
1001 Nächte. Gewiss, das ist ein Märchen,
das berühmteste Hals-Märchen5. Die
Figur der Scheherazade stellt zusammen mit
dem zunächst mordlustigen König eine

Beziehungskonfiguration her, die auch in
der Psychologie der Liebesbeziehungen
breitere Beachtung verdient: die
spannungsvolle Verquickung von Auslieferung
und Zähmung.

¦¦¦BRilllPÌIII
Literaturauswahl

Brigitte Boothe, Enttäuschung als Chance. Zeitschrift für Psychosomatische Medizin und Psychoanalyse,

38, 325-335, 1992.
Sigmund Freud, Einige psychische Folgen des anatomischen Geschlechtsunterschieds. GW XIV,
1925.
Siegmund Freud, Über weibliche Sexualität. GW XIV, 1931.
H. Gnüg, (Hrsg.), Nichts ist versprochen. Liebesgedichte der Gegenwart. Stuttgart, Reclam, 1989.
A. Heigl-Evers und B. Weidenhammer, Der sogenannte «feminine Masochismus» und die maso-
chistische Bewältigung von Bedrohungsreizen. Forum der Psychoanalyse, 3, 193-204, 1987.
A. Heigl-Evers und B. Boothe, Der Körper als Bedeutungslandschaft. Huber Verlag, Bern, 2. A., 1997.
Gottfried Keller, Das Sinngedicht. In: Sämtliche Werke, 2. Band. hrsg. von Clemens Heseihaus,
Hanser Verlag München 1958.
M. Korth (Hrsg.), Schöner Jüngling mich lüsret Dein. Liebesgedichte von Ftauen. Eichborn Verlag,

Frankfurt 1988.
Georg Chr. Lichtenberg, Aphorismen. Ausgewählt und eingeleitet von Friedrich Sengle. Reclam
Verlag, Stuttgart 1953.
P. Sloterdijk, Das Unbehagen an der Politik. Vortrag in Sil Kultur, 13. Juni 1993.
Peter von Matt, Beittag am Podium «Ethische Aspekte der Urteilsbildung in der Psychologie» am
3. Kongress der Schweizerischen Gesellschaft für Psychologie vom 25.-27. August 1993 in Zürich.
B. Weidenhammer, Zur Attraktivität der weiblichen Opferrolle im Zusammenleben. Gruppenpsychotherapie

und Gruppendynamik, 23, 254-263, 1988.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8 51



KULTUR

Rüdiger Görner,

geboren 1957 in Rottweil

am Neckar, lebt
seit 1981 in London.

Professor für Neuere

Deutsche Literatur und

Kulturgeschichte an der

Aston University,
Birmingham (bis 1991 an

der University of Surrey)
sowie Direktor des

Institute of Germanic

Studies der University
of London. Schriftsteller
und Kritiker. Jüngste
Buchveröffentlichungen:
• Hölderlins Mitten

(1993), «Goethe. Wissen

und Entsagen aus

Kunst' (1995).
«Grenzgänger. Dichter und

Denker im Dazwischen»

(1996). «Die Kunst des

Absurden» (1996).
• Einheit aus Vielfalt.
Föderalismus als

politische Lebensform»

(1997). •Wortwege.
Zugänge zur spätmodernen
Literatur» (1997).
• Streifzüge durch die

englische Literatur»

(1998).

auer, Schatten, Gerüst

Der vorliegende Beitrag
ist der Titel-Essay des

Buches von Rüdiger Görner,

Mauer, Schatten,
Gerüst. Kritische Gedan¬

ken zum deutschen

Selbstentwurf, das im

August 1999 beim Verlag

Klopfer & Meyer,
Tübingen, erscheinen wird.

Zur Krisis des deutschen Selbstentwurfs

Vorspiel in einer kleineren Stadt an der Schwelle zur sächsischen

Schweiz: Momentaufnahmen in Pirna. Verfall und Restauration
halten sich, einem ersten Eindruck nach, in etwa die Waage.

Im Kern mittelalterlich, Meissen nicht unähnlich, die Neustadt
voller Spuren verjährten Jugendstils. Am Markt das Haus, in
dem Napoleon als Geschlagener, halb aufder Flucht vor seinem

eigenen Mythos, Quartier genommen hatte. Aufeiner felsigen
Anhöhe, von der man bei klaren Lagen bis Dresden sieht, liegt
Schloss Sonnenstein, in braunen fahren ein Internierungslager
für Geisteskranke und politische Häftlinge.

Im 18. Jahrhundert galt Pirna
als Ableger Dresdens so beschaulich, dass

Canaletto Markt und Stadtsilhouette seines

Pinsels für würdig befand. Nach 1945
überliess man auch diesen Ort weitgehend
dem Verfall. Am Brunnen nahe der wegen
Baufälligkeit abgesperrten Marienkirche
holt ein Ehepaar Giesswasser für den Garten.

Man kommt ins Gespräch. Ein Wagen
mit englischem Nummernschild ist in der
hüfttief aufgerissenen Burgstrasse schliesslich

nicht die Regel. Das Ehepaar spricht
meist wie aus einem Mund, zögerlich erst,
dann immer offener. Bald erzählt das Paar

von den Reisen, die es inzwischen
unternommen habe. Beinahe den ganzen
Westen, sagen sie mit einer ausladenden

Handbewegung.
Dann zeigt das Paar, mit einem Mal

peinlich betreten, auf die verfallene
Bausubstanz; wir deuten auf die restaurierte.
Das Paar aber entschuldigt sich für den
Zustand der Stadt, als handele es sich um
sein eigenes unaufgeräumtes, heruntergekommenes

Wohnzimmer, in das unverhofft

Freunde geraten sind.
Ein Wort beherrscht das Gespräch:

Inzwischen. Auch in den Geschäften bei
kurzen Wortwechseln über den Ladentisch
steht das Wort inzwischen hoch im Kurs.
Inzwischen beginnt das Wort «Wende»

zu ersetzen. Inzwischen ist nicht
«zwischendurch», sondern die zeitliche
Übergangsvariante eines Lebens im Dazwischen.

Wer inzwischen sagt, legt sich nicht fest.

Die «Wende» bezeichnete noch ein punk¬

tuelles Ereignis. Inzwischen steht dagegen
zwischen zwei Ereignissen, die jedoch
unausgesprochen bleiben, weil man den
Ausgangspunkt des Inzwischen nur zu genau
kennt, nicht aber den zweiten
Orientierungspunkt, welcher den Zustand des

Inzwischen beenden soll. Wie aber, wenn aus
dem Inzwischen ein Dauerzustand wird?

«Europa» war in Pirna bislang
hauptsächlich in Gestalt Canalettos und Napoleons

zu Gast gewesen. Von ihm, dem vom
Schicksal gebeutelten Weltgeist zu Pferde,
der sich hier gezwungen sah, gründlich
abzusatteln, sollen die Pirnaer übrigens ihre

jetzt wieder durchgebrochene Vorliebe für
das Inzwischen geerbt haben: «Entre-temps
à Pirna», soll der korsische Europäer nach
dem Debakel bei Leipzig ausgerufen
haben. Das Französische präzisiert, was
das deutsche Wort zischlautend evoziert:
«Entre-temps», zwischen den Zeiten, auch

Zeitpunkten, bezeichnet einen prekären
Ort ungewissen Wartens, aber auch des

Auslotens neuer Möglichkeiten. Pirna ist
in diesem Sinne überall in den deutschen
Bundesländern, was auch eine Chance
bedeutet; denn wer sich im Inzwischen
einzurichten versteht, bewahrt das Offene.
Im Dazwischen bilden sich am ehesten

Intuition, Ahnung, Gespür, Witterung. Das
Inzwischen ist die Zeit der Schatten und
ihrer neuen, vagen Belichtung.

Trümmer - 1945 und heute

Schauplatz Dresden: Da steht man vor der
Ruine der Frauenkirche, am Gerüst der

52 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8



KULTUR DEUTSCHER S ELBSTENT WU RF

Gerüste, am verschalten Glauben und vor
sorgfältig numerierten Trümmern. Man
baut an der Ruine für tote Beter und
staunt vor der Tatsache, dass ein blosses

Gerüst zum Baukunstwerk werden kann.
Baustelle Deutschland. Man zählt

unwillkürlich Kräne und Gräben, sieht
Gerüste auch dort, wo keine sind. Computerisierte

Vexierbilder zeigen Berlin, wie es

dereinst aussehen wird, zwar ohne
Schlossattrappe, aber mit alt-neuem Reichstag,
einschliesslich seines kleinen Kraftwerks,
das die für den parlamentarischen Betrieb

nötige Energie aus keimfreiem Sonnenblumenöl

gewinnen wird — ein autarkes Parlament

einer jedoch schwerlich autonomen
Demokratie also. Für die deutsche Psyche
ist es fraglos entlastend, dass ein Engländer

die architektonische Verantwortung
für diesen postmodernen Neo-Wilhelminismus

trägt.
Ruinen überall. Trümmerkultur hiess

das nach 1945 im Westen, «Auferstanden
aus Ruinen» im Osten. Es wurde im
Westen einträglich, immer selbstvergessener
um die Ruinen, die Ikonen der Stunde
Null, zu tanzen; und es war im Osten

opportun, die Becher-Hymne mit ihrer
kurios christlichen Anspielung mit
staatssozialistischem Ethos zu vermischen. Galt
und gilt es aber nicht vielmehr, für die
Ruinen «'«zustehen?

Lang ist der Schatten der Ruinen und
empfindlich kühl. Und gering an Zahl,
was wirklich vernarbt ist im Land der
Wunden. Trotzdem baut man, teils auf
Sand, teils im Bodenlosen.

Fragil ist das Gespräch unter Deutschen
geblieben. Jedes Wort kann Wunden auf-
reissen. Man führt dergleichen
medienwirksam vor — nicht ohne masochistische
Attitüde. Es gebe eine Variante deutscher

Introspektion, befand Thomas Mann in
seinem Versuch «Deutschland und die
Deutschen» (1945), die zur «Selbstverfluchung»

neige und an Selbstekel grenze.
Das ist die Schattenseite des wählerisch
gewordenen deutschen Fussgängerzonen-
Flaneurs, der jedoch im Ganzen, zugegeben,

durchaus gelassener wirkt als der einst

vom Wirtschaftswunder-Schrittmacher
gejagte Massenkonsument.

Aber auch neun Jahre nach dem Schleifen

der Mauer, der deutschen Version des

Sturms auf die Bastille, kann der Fussgän-
gerchronist in deutschen Landen an einer

Man baut

an der Ruine

für tote

Beter und

staunt vor

der Tatsache,

dass ein

blosses

Gerüst zum

Baukunstwerk

werden

kann.

Berlin, Potsdamer Platz
in den achtziger Jahren,
Museum Haus am

Checkpoint Charlie.

Tatsache schwerlich unbeteiligt vorbeiflanieren:

«Deutschsein» meint für ihn, das

wieder sein zu müssen, was er glaubte,
nicht mehr sein zu sollen: Bürger einer
Nation und das im Zeitalter des multikulturell

bis global Transnationalen.

Solidargemeinschaft -
medienvermittelt

Bizarr ist die Ironie der Geschichte, dass

sich jenes «deutsche Wesen», an dessen
nationalistischer Hypertrophie die Welt tödlich

erkrankt war, nach 1949 in zwei,
ideologisch widerstreitende Musterschüler des

Internationalismus entwickelt hatte;
kurios auch, dass diese beiden in entgegengesetzten

Richtungen kosmopolitisierenden
Deutschen ihre verlorene bis überwunden
geglaubte nationale Identität, die sie nur
als problematisch erfahren können,
zurückgeworfen worden sind. Den Deutschen

ist nach 1989 etwas zugefallen, was
sie längst in Rhein und Oder für versenkt
gehalten haben: Sie sind Nation, aber mit
einem absoluten Minimum an emotionaler

Identifikationsbasis und noch brauchbaren

Mythen.
Entsprechend widersprüchlich sind die

Befunde über den «inneren Zustand» der
Nation. Man spricht vom Scheitern der
Einheit, von erschreckender Normalität,
vom bevorstehenden Kollabieren des
sozialen Systems. Andere halten die «innere
Einheit» bereits für gegeben, und zwar in
Gestalt «innerer Vielfalt», wobei davor
gewarnt wird, zurecht scheint mir, als

Zielvorgabe für «innere Einheit» eine «homo-

:

•¦,rT

h. 7t Tttï -Ï :-r- .•*¦-'*¦¦< :*, X .".!'- - I'**- ' ""*
' ^ÜJ'i'?*1^

SRI

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8 53



KULTUR DEUTSCHER S E L B S T EN T WU RF

Die Kunst

schwelgt

weiter in

Alpträumen,

die düster

auf farbenfrohe

Art wirken;

sie gibt sich

archaisch,

indem sie

auf Pinsel

und Palette

beharrt.

gene Gesellschaft» im Auge zu haben
anstatt einer pluralistischen Gesellschaft.

Kaum waren diese Diagnosen gestellt
und beglaubigt durch diverse, jeweils
sich widersprechende demoskopische
Erhebungen, und die Sintflut über den
Oderbruch brach herein. Die Deiche am
Ostrand der Republik wurden zum Herzstück

der, ja, Nation. Die Ziltendorfer
Niederung, von der zuvor kaum jemand
etwas wusste, war in aller Munde. Die
widrige Naturgewalt führte zur
Solidarisierung. Not, Sorge, Gefahr brachen ein
in unsere abgeklärte Welt; man vergass,
einen Sommer lang, die zuvor sorgsam
gepflegten Berührungsängste. Von «Einheit»
brauchte gar nicht die Rede zu sein;
vielmehr herrschte — frei nach Fallersieben —

«Einigkeit» - und das ganz ohne politische
Rhetorik. Man hüte sich davor, den
Oderbruch-Effekt zu mythisieren; aber er hat

gezeigt, was Solidargemeinschaft, in
diesem Fall sinnvoll medienvermittelt,
bedeuten kann.

Niemandsland - dazwischen

Entmint, entzäunt, solchermassen

entsorgt, verläuft der ehemalige Todesstreifen
in der Mitte des Landes. Eine Schattenlinie

ist aus ihm geworden, zwar der Natur
überantwortet, aber weiterhin unser
Bewusstsein durchquerend. Die Schatten der

Mauerspechte von einst sind flügge geworden.

Und manche Mauerreste stehen, graf-
fitiert und kalt, in Museen und gewissen
kalifornischen Gärten.

Im oberfränkischen Grenzmuseum Möd-
lareuth lässt sich ein Stück Sperranlage
besichtigen, ein vollständiges Bruchstück
jüngster deutsch-deutscher Vergangenheit,
mit Mauer, Hundelauf, Wachturm,
elektronisch gesichertem Metallgitterzaun, ein

wertbeständiges Erzeugnis aus dem Hause

Krupp. Der antifaschistische Schutzwall
kostete eine Million Ostmark pro Kilometer

und über neunhundert Menschen das

Leben.
Noch ist die Mitte der rheinischen

Spree-Republik ein vierzehnhundert
Kilometer langer Streifen Niemandslandes,
den man am liebsten dem Wild zum Äsen
überlässt. Vielleicht aber werden sich eines

Tages Künstler dort ansiedeln, ob in Kolonien

oder Eremitagen; denn die bildende
Kunst hat «das deutsche» bereits in den

siebziger Jahren wieder leinwandfähig
gemacht und Schwarz-Rot-Gold in
«dithyrambischen» Bildern (Immendorfund Kiefer)

optisch dramatisierend aufgelöst. Die
Kunst in Deutschland schwelgt weiter in
Alpträumen, die düster auf farbenfrohe
Art wirken; sie gibt sich archaisch im Zeitalter

der Video-und Computerkunst,
indem sie auf Pinsel und Palette beharrt. Sie

malt mit Schatten, arbeitet mit Wunden,
aber hat sich des Grundmotivs in
Neudeutschland noch nicht genügend
angenommen, des Gerüstbaus.

Man muss kein Heidegger-Apologet
sein, um in der Omnipräsenz des Gerüsts
einen Analogie-Ersatz zu erkennen: Diese
Gerüste bilden, so der von Ort zu Ort sich

verfestigende Eindruck, ein prothesenartiges

Gestell für das schwerbehinderte
Nationalbewusstsein.

Kann es unter diesen Umständen zu
einem neuen Gesellschaftsentwurf in
Deutschland kommen, der im Angesicht
der allenthalben konstatierten politischen
Stagnation von vielen Seiten gefordert
wird? Zusätzlich stellt sich die Frage, ob
ein spezifisch deutscher Selbstentwurf
überhaupt erstrebenswert sei.

Lange vor seiner nazistischen Entartung
eignete dem deutschen Selbstentwurf ein
entschieden zivilisationskritisches,
antiwestliches Denken. (Unter «Selbstentwurf»
sei hierbei der Versuch verstanden, die seit

//^/reflektierte Entzweiung des Subjekts
mit der Gesellschaft, aber auch mit der

eigenen Natur zu revidieren, um zu einer
eigenständigen Identität zu finden —

zunächst im Rahmen eines ästhetischen
Aktes oder intellektuellen Experiments.)
Der Charakter dieses Selbstentwurfs
änderte sich nach 1945 tatsächlich grundlegend.

Er fand nämlich unter den Vorzeichen

einer westlich wie östlich der Elbe

bejahten Abhängigkeit von einem grösseren

System statt. Die eigenständige Identität

wurde auf diese Weise zweitrangig;
vielmehr ging es um die spezifische
Wertigkeit der jeweiligen Integrationsformen.

Diese «Wertigkeit» war in beiden
deutschen Staaten entschieden sozial geprägt,
hüben im Kontext der Marktwirtschaft,
drüben im Rahmen des Staatskapitalismus.

In der Europäischen Gemeinschaft
wie im Comecon waren es jeweils die
deutschen Mitgliedsstaaten, deren Sozial-
bewusstsein besonders ausgeprägt in so-

54 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8



KULTUR DEUTSCHER S E L B S T ENT W U R F

zialpolitische Praxis umgesetzt war. Von
diesem west-östlichen Sozialethos, das den
vorherrschend mythischen Charakter des

einstigen deutschen Selbstverständnisses

ersetzt hatte, ist der Glaube an den

«fürsorglichen Sozialstaat», ein Überrest des

sogenannten «organischen Staatsdenkens»

übrigens, das in Deutschland seit dem
19. Jahrhundert verbreiterter war als

anderswo, nach der Vereinigung geblieben,
und zwar in den östlichen wie westlichen
Bundesländern. Dies hat wiederum die

Mythisierung des Sozialstaatsprinzips zur
Folge und mithin dessen Entwirklichung.

Tätige Melancholie

Es ist fraglich, ob eine zeitgemässe Version
eines «Contrat social» Teil eines neuen
(deutschen) Selbstentwurfs sein kann,
fraglich vor allem deswegen, weil unklar
ist, wie national oder global er angelegt
sein soll. Hinzu kommt die verbreitete
Skepsis gegen Entwürfe jeder Art. Wer
heute über Massnahmen zur unmittelbaren

Schadensbegrenzung hinausdenkt,
gilt als Utopist und damit als unglaubwürdig.

Mustergültig zeigte sich dies an der

Weigerung der politischen Eliten der
vormaligen Bundesrepublik, im Jahre 1990

neue Verfassungsentwürfe für ein vereinigtes

Deutschland, die durchaus vorlagen,
ernsthaft zu bedenken. Gefragt war das

«Handeln». Man gab sich für kurze Zeit
tatenreich und gedankenarm.

Was inzwischen als «Krise des
Politischen» Begriffskarriere gemacht hat, lässt
sich auf ein Novum ganz eigener Art
zurückführen: In Deutschland sind sowohl
die politische Pragmatik als auch das am
Entwurf orientierte Denken nach 1990 in
Misskredit gefallen - das politische Handeln,

weil es um 1989/90 angeblich zu
entschlossen aufgetreten sei und sich inzwischen

in schiere Selbstlähmung manövriert

habe; die politische Reflexion, weil
sie es sich verbiete, sich zu wirklich
tragfähigen Entwürfen vorzudenken. Die Klage
darüber, dass es dem Politischen an
gestalterischen Möglichkeiten gebreche, ist
keineswegs eine postmoderne Erfindung;
schon Friedrich Christoph Dahlmann, ein
Liberaler des Vormärz, hatte in seiner Studie
«Politik» von 1835 konstatiert: «(...) die
Gebrechen unserer bürgerlichen Gesellschaft

gestatten keine politischen Wagestücke mehr».

Die deutsche Befindlichkeit am Ende
des Jahrhunderts wird vom Geist tätiger
Melancholie geprägt, einer eigentümlichen
Mischung aus Larmoyanz und Dynamik.
Unter «tätiger Melancholie» verstehe ich
einen Selbstbezug, der sich für aktiv hält,
ein Reflektieren, das sich zum Entwurf
nicht (mehr) durchringen kann.

Neonationale Emblematik und
transnationale Kommunikation

Legt man die tieferen Schichten dieser
Problematik frei und versucht dabei, ihre
spezifisch deutsche Dimension herauszuarbeiten,

dann gewinnt man ein deutlicheres

Verständnis von der Schwierigkeit, zu
einem konstruktiven Selbstentwurf im
vereinigten Deutschland zu kommen. Denn
dieser «Selbstentwurf» versteht sich kaum
noch als die Hoffnung auf eine neue
«geistige Möglichkeit» (Bohrer) und mithin

auf ein Gemeinschaft stiftendes
Identitätskonzept, sondern vielmehr als
Versuch, den — herkömmlich gesagt — «deutschen

Geist» zu entschärfen, etwa die
versuchte Totalerfassung des Geistigen im
Sinne Hegels, den quasi titanischen
Anspruch der Kunst, der bei Beethoven
seinen Anfang nahm und bis Stockhausen

reicht, oder auch das «dynamitene Denken»

Nietzsches, des Sprengmeisters unter
den Philosophen. Schon vor geraumer Zeit
hat Carl Friedrich von Weizsäcker diese

Selbstentschärfung der deutschen Kultur
und Tradition so formuliert: «(...) Heine
meinte, die Welt werde erzittern, wenn die
Deutschen zu tun beginnen, was sie denken.

Wir haben jedoch die Welt zittern gemacht,
indem wir das Denken vergassen und nur
den Titanismus ins Handeln übersetzten.

Und wir dürfen uns nicht darüber täuschen,
dass Deutschland als geistige Möglichkeit, die
es einmal war, damit zerstört ist», und zwar
seit jenem Zeitpunkt, als aus Titanismus
und totaler Welterfassung durch den «Geist»

politisch-ideologischer Totalitarismus und
vernichtender Ernst wurden. Das Ergebnis:
Wir betreiben von entwerfenden Ambitionen

entsorgte Problemanästhesierung im
Politischen und verweisen, nicht zu
Unrecht, auf die Globalisierung der Problemlagen,

dabei nicht selten implizierend, dass

sie nationale Erwägungen überflüssig mache.

Tatsächlich erleben wir einen
eigenartigen Parallelismus von globalem Vernet-

Die deutsche

Befindlichkeit

am Ende des

Jahrhunderts

wird vom

Geist tätiger

Melancholie

geprägt, einer

eigentümlichen

Mischung

aus Larmoyanz

und Dynamik.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8 55



KULTUR DEUTSCHER SELBSTENTWURF

zungsfieber und neonationaler Emblema-
tik, von Renationalisierung des öffentlichen
Bewusstseins (nach 1989) und transnationalen

Kommunikationsstrategien. Um den
multidimensionalen Raum zu kennzeichnen,

in dem sich diese komplexen Prozesse

der individuellen wie nationalen Iden-
titätsfindung heute abspielen, Hesse sich
auf C. G.Jungs Begriff der «Synchro-
neizität» zurückgreifen, bezeichnet er doch

jenen mehrzeitigen und mehrdimensionalen

Bereich, in dem sich gleichzeitig
verschiedene, aber doch aufeinander
bezogene Identifikationssymbole bilden. Zu
dieser «Gleichzeitigkeit» im Entwickeln
verschiedener Identitäten und Loyalitäten
gehört das Beschwören des numinos
«Neuen», des sogenannten «Aufbruchs»
(ins notgedrungen Unbekannte) und
«Innovation». Was soll unter diesen Umständen

die Frage nach dem spezifisch
«Deutschen»? Was kann es noch bedeuten,
«deutsch» zu sein am Ende dieses von
Deutschen fatal geprägten Jahrhunderts?

Ist deutsch, wer den Schatten der
Geschichte einen Faltenwurf abnötigen, die
Mauer bleibend in sich aufnehmen und
in Gerüsten wohnen, also sich in einem

permanenten Übergangsstadium einrichten

kann? Diese einschlägige Emblematik

mag noch erweitert werden durch jenes
grossflächige Tuch, zusammengenäht aus
den Fahnen der Bundesländer, das am Tag
der deutschen Einheit 1997 vor dem
Brandenburger Tor flatterte. Nein, es geht
hierzulande nicht darum, ein neues Pathos zu
entdecken. Republikanische Nüchternheit
ist weiterhin am Platze; und wenn zu ihr
die Verlegenheit in Stunden wahrer
Empfindung gehört, dann um so besser.

Deutsch sein meint allerdings, sich den
Schatten zu stellen, aber nicht, wie die
ostdeutschen Intellektuellen der Wendezeit
zu Schatten zu werden. Deutsch sein mag
durchaus bedeuten, daran zu erinnern,
dass es keine Entwicklung geben kann
ohne das Erfahren einer Sinnkrise. Man
muss sich ihr stellen, ohne in ihr zu
verharren. Bedeutsam für den Selbstentwurf
bleibt in jedem Fall der
«Verfassungspatriotismus», Mitte der achtziger Jahre
noch als intellektuelles Surrogat für «echten»

Patriotismus und als blutarmes Kon-
strukt abgetan und heute voreilig für
obsolet erklärt, da die deutsche Nation
nunmehr staatliche Realität sei und mithin in

Es stellt
sich die Frage,

ob deutscher

Verfassungspatriotismus

dadurch

entscheidend

geschwächt

worden ist,

dass es

zu keiner

gemeinschaft¬

lichen,

gesamtdeutschen

Verfassungsbildung

nach 1989

gekommen ist.

der Lage, einen positiven, nicht intellek-
tualistisch «verdünnten» Patriotismus zu

generieren.
Diese Auffassung übersieht, dass der

Urheber dieser Konzeption, DolfSternberger,

den Verfassungspatriotismus nicht als

Alternative zum nationalen Bewusstsein
verstanden hat, sondern als eine
entwickeltere, weil reflektiertere
Entwicklungsstufe des Nationalgefühls.

Warum das wesentlich ist? Damit sich

unter Deutschen nicht noch einmal ein
Patriotismus bilde, der, mit Heine gesagt, darin

bestünde, «dass ihr Herz enger wird, dass

es sich zusammenzieht wie leder in der Kälte,
dass es das Fremdländische hasst, dass sie

nicht mehr Weltbürger, nicht mehr Europäer,
sondern nur enge Deutsche» sein wollen.

Es stellt sich jedoch die Frage, ob deutscher

Verfassungspatriotismus nationalistischen

Verhärtungen langfristig
entgegenwirken kann, zumal das verfassungspatriotische

Denken womöglich dadurch
entscheidend geschwächt worden ist, dass

es, wie hinreichend bekannt, zu keiner
gemeinschaftlichen, gesamtdeutschen
Verfassungsbildung nach 1989 gekommen ist.
Dennoch: Die überwältigende Mehrheit
der Menschen im reföderalisierten
Ostdeutschland bejaht die konstitutionelle
Grundordnung der vereinigten Republik
im Prinzip. Aber es muss sich erst erweisen,
ob dieser Verfassungskonsens bei erschwerten

sozialen Bedingungen tragfähig bleibt.
Man kann es nicht oft genug betonen:

Die bundesdeutsche Verfassung ist die

erste, welche der (national-)staatlichen
Souveränität keinen Vorrang einräumt.
Sie sieht im Souveränitätstransfer auf
zwischenstaatliche Einrichtungen ein
konstitutives Mittel zur Verwirklichung
menschheitsrechtlicher Grundsätze, zu
denen nicht nur das Recht auf Freizügigkeit

gehört, sondern auch die Sozialbindung

des Eigentums. Sozialdarwinistische
Selbstregulierung in Gesellschaft und Kultur

verwirft sie dagegen ebenso wie sie

andererseits eine subtile Ausdifferenzierung
der Gewaltenkontrolle vorsieht. In diesem
Sinne bleibt die Verfassung Entwurf und
(ein bemerkenswert solides) Gerüst für
politisches und gesellschaftlich-reflexives
Handeln, durchaus «spezifisch deutsch»,
aber ganz ohne nationale Dämonie, aufgeklärt

patriotisch, aber konstruktiv
grenzübergreifend in seiner Wirkung.

56 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8



KULTUR

Heinz Ludwig Arnold,
geboren 1940 in Essen,

lebt als freiberuflicher
Publizist in Göttingen:
seit 1963 Herausgeber
der Zeitschrift für
Literatur TEXT + KRITIK,

seit 1978 des
Kritischen Lexikons zur
deutschsprachigen
Gegenwartsliteratur (KLG)

und seit 1983 des

Kritischen Lexikons zur
fremdsprachigen
Gegenwartsliteratur (KLfG).
Seit 1995 Honorarprofessor

an der Universität

Göttingen.
Zahlreiche Veröffentlichungen
zur deutschen Literatur.

Zuletzt erschienen:
• Die deutsche Literatur
seit 1945.
Seelenarbeiten 1978-1983-
(Hg. 1998). .Querfahrt
mit Friedrich Dürrenmatt.

Aufsätze und
Vorträge- (1998). 'Die
deutsche Literatur seit
1945. Letzte Welten

1984-1989- (Hg. 1999).
• Einigkeit und aus
Ruinen. Eine deutsche
Anthologie» (Hg. 1999).

Schach zwischen Autor und Lektor
Zum Briefwechsel Max Frisch - Uwe Johnson

Im vergangenen Jahr erschien der Briefwechsel zwischen Max Frisch
und Friedrich Dürrenmatt: eine magere Ernte von 40 meist belangloseren

Dokumenten, darunter weniger als ein Dutzend wichtiger
Briefe aus mehr als 40 Jahren, die nur eines belegten: dass beider

«Arbeitskameradschaft» bloss ein Märchen war, eine diplomatische
Gipfel-Beziehung zwischen den beiden berühmtesten Schweizer

Schriftstellern nach dem Kriege. Eine andere, gewichtigere Frisch-

Korrespondenz liegt nun vor: die mit Uwe Johnson aus den Jahren
1964 bis 1983. Insgesamt wechselten die beiden Schriftsteller
125 Briefe, Karten oder Telegramme, 115 davon, die wichtigsten,
allein zwischen Ende 1970 und 1980.

ts ist eine spannende
Korrespondenz: eine Schachpartie zwischen
zwei schwierigen Menschen, bei der kein
Partner den anderen besiegen, aber jeder
die eigenen Positionen behaupten möchte.
Sie lebt von der oft beteuerten Suche nach
Nähe und einer beständig praktizierten
Distanz, die nie zum Du fand. Und es ist
paradox: Obgleich Max Frisch entschiedener

wirkt, ist er flexibler; Uwe Johnson
hingegen formuliert nachgiebiger, ist aber

unbeugsamer.
Im Grunde ist diese Korrespondenz,

bei aller freundschaftlichen und privaten
Anteilnahme, eine Partie zwischen einem

Max Frisch.

Photo: Andrej Reiser

II

berühmten Autor und seinem Lektor -
Johnson, von Frisch sehr grosszügig
unterstützt, lektoriert dessen zweites Tagebuch
(das Ergebnis dieses Lektorats ist im
umfangreichen zweiten Teil dieses Briefwechsels

dokumentiert), arbeitet eine Gliederung

für die Werkausgabe Frischs aus, gibt
Ratschläge zu «Montauk» und einigen
späteren Arbeiten des Schweizers. 1975 hat er
eine grosse Collage von Zitaten aus Frischs
Werk komponiert, die er gern «Frisch
angestrichen» genannt hätte, die aber nach
des Verlegers Einspruch mit dem lapidaren
Titel «Stichworte» in einer Auflage von
200 000 Exemplaren für 5 Mark herauskam.

Uwe Johnson hatte Max Frisch 1960 in
Rom kennengelernt, wo der Zürcher mit
Ingeborg Bachmann lebte und Johnson, bald
nach seinem Umzug aus der DDR nach
West-Berlin, ein Stipendium in der Villa
Massimo wahrnahm. Erst vier Jahre später
eröffnete Frisch die Korrespondenz mit
einem «verschnupften» Brief: Er beklagt sich
über Johnsons distanziert unhöfliches
Verhalten bei einem Treffen 1964 in Berlin.
Frisch an Johnson: «Eine Begegnung, wie
diese in Berlin, noch einmal hinzunehmen,
verlange ich nicht von mir.» Zwei Jahre später,

aus New York, dankt Johnson Frisch für
einen Scheck über 5000 DM und
bestätigt, dass nun ein neuer, jener alte Ton
aus Rom zwischen beiden wieder
eingeführt sei. Die konzentrierte
Korrespondenz setzt erst weitere vier Jahre später
ein. Gleich zu deren Beginn erbittet Frisch

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8 57



KULTUR MAX FRISCH - UWE JOHNSON

Die

souveräne

Lektoratsarbeit

speist sich

aus einer

gegenseitigen

Zuneigung,

die nur schwer

auszuloten ist.

von Johnson den «verschnupften Brief»
zurück; der schickt ihm eine Kopie.

Innerhalb von drei Wochen, über den

Jahreswechsel 1970/71, arbeitet Johnson
Frischs Manuskript zum zweiten Tagebuch
durch. Er schreibt: «Während des lesens
habe ich nachgedacht über etwas, was ich
nicht kenne: Ihre Empfindlichkeit. Schliesslich

habe ich mich entschlossen, sie einfach

für normal anzusetzen.» Und schickt ihm
18 Seiten mit akribischen Anmerkungen.
Er bestätigt Passagen enthusiastisch,
verwirft ganze Partien, erbittet Erweiterungen

oder Kürzungen, schlägt Umstellungen

vor — Johnson ist ein glänzender,
detailliert präziser Lektor. Doch es gibt
einige, private und politische, Aspekte in
Frischs Notaten, die der Deutsche zu rigo-
ristisch, zu sehr objektiv-ästhetisch liest
und deshalb verwerfen möchte, deren
persönlich-literarische Färbungen, die Frisch
charakterisieren, er nicht erkennt. Frisch
erweist sich als souverän, folgt seinem
Lektor häufig, entscheidet sich aber, ohne
es Johnson gegenüber zu begründen, auch

gegen ihn.

Siegfried Unseld und der
Literaturbetrieb

Ohnehin liebte Frisch Text-Erklärungen, ax ' we

„ ° son, Ein Briefwechsel,
ästhetische Begründungen, literarische De-

Hr$g v Eberhard
batten nicht sehr. Wenn einer in diesem Fahlke, Suhrkamp Ver-

Briefwechsel literarisch argumentiert, ist lag, Frankfurt/M. 1998.

1

¦¦¦

«s, .w
**-euerweh

<1
•

A
i». '

' **

V

Uwe Johnson. Photo: Renate von Mangoldt

es Johnson. Frisch schweigt meist auch über
dessen Bücher, einmal, im zweiten Brief,
da er ihn gleichsam als Lektor engagiert,
spricht er vom ersten Band der «Jahrestage»,

einem Buch, das «einen grossen
Eindruck macht, es liegt wie ein erratischer
Block in unsrer gegenwärtigen Literatur». Es

ist die Formel, die Anerkennung vermittelt,

ohne darüber reden zu müssen. Auch

später, als Johnson erhebliche Schreibprobleme

und -hemmungen hat, spricht
Frisch nur über sie, nie über Inhalte oder

gar ästhetische Belange.
So ist auch diese Korrespondenz

hinsichtlich literarischer Themen, die nicht
mit Johnsons strengem Lektorat des Kollegen

Frisch zu tun haben, wenig ergiebig:
Oft ist die Rede vom Verleger Siegfried
Unseld, von dessen Verlags- und anderen

Literaturbetriebsangelegenheiten, Johnson
schildert das Leben in England, fügt hin
und wieder eigene Texte an. Zur Sprache
kommen, freilich selten, die allgemeinen
politischen Verhältnisse. Vor allem aber

kümmert sich Johnson eingehend um Max
Frischs Texte, um sein Werk. Diese souveräne

kritische Lektoratsarbeit speist sich
freilich aus einer gegenseitigen Zuneigung,
die, weil sie zwischen versuchter und oft
misslungener Nähe der beiden oszilliert,
nur schwer auszuloten ist. Viel davon

klingt in diesen Briefen an, auch zwischen
den Zeilen, die manchmal zu vibrieren
scheinen von privaten Turbulenzen, die ja
beider Leben kennzeichnen. So schreibt
Johnson, von Frisch verhalten darum gebeten,

Marianne Frisch einen langen Brief
über die Notwendigkeit der Publikation
von «Montauk», worin ja auch ihre
privaten Verhältnisse veröffentlicht wurden.
Johnson freilich ist gegenüber Frisch eher

zurückhaltend mit Privatem, und auch die

Nachricht, dass er sich 1978 von seiner
Frau Elisabeth und, wie Johnson schreibt,
«ihrer Tochter» getrennt habe, teilt er
Frisch erst mit, als er annehmen muss, dass

der Literaturtratsch über diese Trennung
Frisch auf anderem Wege erreicht. Denn
Johnson war ein sehr diskreter Mensch.

Dieser Briefwechsel ist vor allem das

Dokument einer schwierigen Freundschaft,

die beide, Frisch wie Johnson,

gleichwohl ehrlich und zumeist offen
bestanden haben.

58 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8



KULTUR

Anton Krättli,
geboren 1922, studierte
und promovierte in
Germanistik und Geschichte

an der Universität
Zürich, war Feuilletonredaktor

in Winterthur
und von 1965 bis
1993 Kulturredaktor
der «Schweizer

Monatshefte-.

Thomas Bernhard-Philosoph oder Künstler?
Alfred Pfabigans Essay über «Ein österreichisches Weltexperiment»

Vor zehn Jahren starb Thomas Bernhard. Damals gab jener Passus aus dem

Testament des Schriftstellers viel zu reden, wonach aufdie Dauer des gesetzlichen

Urheberrechts innerhalb der Grenzen des österreichischen Staates etwas

von ihm Geschriebenes weder gedruckt, aufgeführt oder auch nur vorgetragen
werden dürfe. Man scheint in Osterreich den Rank jedoch gefunden zu haben,
wie man diese Bestimmung einerseits einhalten und trotzdem Thomas Bernhards
Werk der Nachwelt lebendig erhalten kann. In Ohlsdorf, wo er gewohnt und
gearbeitet hat, ist vor einiger Zeit eine Ausstellung eröffnet worden, die auch
seinem Grossvater Johannes Freumbichler gewidmet ist, der vor fünfzig Jahren
starb. Es gibt ferner eine «Bernhard-Stiftung», die den Nachlass verwaltet,
ausserdem eine besondere Suhrkamp-Kommission, die über die werkgetreue

Aufführung der Theaterstücke wacht, schliesslich eine «Internationale Thomas-

Bernhard-Gesellschaft», bei der man Mitglied werden kann. Es gibt Tagungen
und Kongresse, die das Werk des Dichters zum Thema haben. Und schliesslich

liegt nun — neben den zahlreichen Publikationen, die vor und nach Bernhards
Tod erschienen sind —, das Werk von Alfred Pfabigan über den Meister
aus Ohlsdorf mit dem Untertitel «Ein österreichisches Weltexperiment vor».

Der Wiener Philosophieprofessor

verspricht in seiner Einleitung
nichts geringeres, als den «Bernhard-Konformismus»

aufzubrechen, will sagen: eine

ganz neue, die bisherige «konforme»
Rezeption übersteigende Deutung. Hier
erwartet man natürlich, dass der Verfasser

genauer erklärt, was er mit seiner Behauptung

meint, wenn er die Weise, in der das

Werk Thomas Bernhards seit den Anfängen
gelesen und beurteilt worden ist, einen
«Konformismus» nennt. Denn einerseits
kann man eigentlich nicht finden, die
Rezeption sei eingleisig verlaufen, und
anderseits ist ja auch nicht zu bestreiten, dass

dieses umfangreiche Werk stilistisch und
inhaltlich eine sehr stark ausgeprägte, eine

einzigartige Besonderheit darstellt, die
natürlich auch in seiner Rezeption ihre
Entsprechung haben musste. Alfred
Pfabigan scheint das zu missbilligen und sagt,
zwischen dem Schriftsteller und seinen
«typischen Lesern» sei zeitweilig eine «klebrige

Intimität» entstanden. Man habe ihn
als eine Art geschwätzigen Garant dafür

genommen, «dass hinter der sich selbst
unendliche Male kommentierenden Aussenseite
der Texte» nichts liege. Denn ein Autor,
habe sich das Publikum wohl gedacht, der

so viel spreche und sogar das Tabu des

Todes im Konversationsstil breche, habe

ja wohl nichts mehr zu verbergen. Ausserdem

habe Bernhards Selbstbezeichnung als

«Übertreibungskünstler» im Publikum zu
einer Simplifizierung geführt, zu der übrigens

der Autor in zahlreichen Interviews
mit offensichtlichem Vergnügen auch noch
selbst beigetragen habe. Dem will Pfabigan

mit einem ganz «neuen Blick» auf das

Gesamtwerk entgegentreten. Er will zeigen,
wie dem «Gesamttext» eine «spezielle
Architektur» eignet und wie sich darin zwei
Werkblöcke unterscheiden, als deren
Endfiguren Murau (aus «Auslöschung») und
Reger (aus «Alte Meister») zu gelten
haben. Den ersten Block nennt Pfabigan den
«chthonischen» und zählt dazu Texte wie
«Frost», «Verstörung», «Ungenach» und
«Korrektur», den zweiten nennt er den

«apollinischen», vertreten durch Texte wie
«Der Untergeher», «Holzfällen» und «Alte
Meister.» In den Endfiguren würde sich
nach dieser Sichtweise die scheinbar wirre
Bernhard-^Welt ordnen. Der Interpret sagt
wörtlich: «An Stelle des vertrauten Markennamens

für Weltschmerz und
Osterreichbeschimpfung tritt ein geradezu pädagogisches

Projekt, das sich zwar der Erinne-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8 59



KULTUR THOMAS BERNHARD

rung an den Tod bedient, doch gleichzeitig den

menschlichen Willen zum Glück ernst nimmt
und lebenskünstlerisch zu fordern trachtet.»

Typische Leser?

Bevor wir dieses Konzept diskutieren, sei

die Frage erlaubt, wer wohl mit den «typischen

Lesern» gemeint sei, die Bernhards
Werk so banal und konformistisch
missverstanden haben sollen? Im Trend lag
dieser Autor gerade in seinen Anfängen
keineswegs, so dass eher anzunehmen ist,
er habe durch die einzigartige stilistische
Strenge, durch die an musikalische
Formen erinnernde Komposition seiner Texte
und durch ihr künstlerisches Profil Leser

angezogen, die auf derartige Qualitäten
sensibel reagieren. Was aber die
«Lebensfeindlichkeit» seiner Inhalte angeht, ist
jedenfalls den kompetenten und relevanten
Reaktionen von Kritikern und
Literaturwissenschaftlern nicht nachzusagen, sie

hätten das alles als «nichtssagende Aus-
senseite» der Texte eines Übertreibungskünstlers

und sonst nichts missverstanden.
Dass Bernhard die offizielle Staatsmacht

vor den Kopf stiess und, beispielsweise an
Preisverleihungen, Feierstunden im Skandal

platzen liess, hat sein Bild in der
Öffentlichkeit gewiss mitgeprägt, vor allem
natürlich das Bild, das die auf Sensationen

gierigen Medien von ihm malten. Aber ist
das nun Rezeption oder doch eher blosse

Begleiterscheinung? Statt sich konkret mit
der Sekundärliteratur auseinanderzusetzen,

distanziert sich Pfabigan von vagen
Gerüchten über seinen Autor. Und was
sein eigenes Konzept betrifft, so scheint er
selbst zu ahnen, dass es nicht ohne
methodische Härten durchzusetzen ist.
Ausgerechnet den autobiographischen Texten

zum Beispiel billigt er zwar eigenständige
Bedeutung grossmütig zu; für das hier
unternommene Projekt komme ihr allerdings
eher «ein illustrierender Charakter» zu.
Ähnlich geht er mit dem dramatischen
Werk Bernhards um. Im Zusammenhang
seines Konzepts interessieren die Stücke

«nur insoweit, als sie die aus den Romanen

vertrauten Problemlagen kommentieren,
illustrieren, sie gelegentlich parodieren, ein
Problem von der <anderen> — etwa der
weiblichen — Seite zeigen, sich auf ein Detail
konzentrieren, es übersteigern oder gar
Erkenntnisse der Romane ad absurdum fiih-

«An Stelle

des vertrauten

Markennamens

für Weltschmerz

und

Österreichbeschimpfung

tritt ein

geradezu

pädagogisches

Projekt,

das sich zwar

der Erinnerung

an den Tod

bedient, doch

gleichzeitig den

menschlichen

Willen zum

Glück ernst

nimmt und

lebenskünstlerisch

zu fördern

trachtet.»

Thomas Bernhard.
Photo: Andrej Reiser

ren». Das heisst aber, die Besonderheit,
Kühnheit und Vollkommenheit des einzelnen

Sprachkunstwerks scheint hier nicht
so wichtig; wichtig ist allein das
«österreichische Weltexperiment», das uns in den

nachfolgenden Kapiteln des Buches erläutert

werden soll.

Befreiung aus lebensfeindlichen
Verhältnissen

Chronologisch werden hier von «Frost» bis

zu «Auslöschung» die Prosatexte Bernhards
im Blick auf dieses Projekt abgesucht. Von
Buch zu Buch und unter Benutzung einer
im Zettelkasten oder im Computer
vorbereiteten Konkordanz werden denkerische
Grundlinien nachgezeichnet. Die chaotischen,

von Trunksucht, Hurerei, Krankheit

und anderen «Schrecknissen des

Lebens» bestimmten Zustände in Weng, der

Selbstmordpakt der Familie in «Amras»,
die Thesen des Landarztes in «Verstörung»,

der ganze «österreichische Ungeist»
und dann die Befreiung davon, die in den
Prosatexten Bernhards den «Geistesmenschen»

aufgetragen ist, werden dem Leser

in Erinnerung gerufen; Querverbindungen

zu andern Texten werden in der
Absicht hergestellt, das Gesamtwerk als

geschlossenes System erscheinen zu lassen.

Die Figuren sind in den Werken der Frühzeit

Vorstufen zu denjenigen späterer
Texte, die «Studien», denen sich in Bernhards

Werk fast immer einzelne Protagonisten,

wie zum Beispiel Konrad im
«Kalkwerk», in strenger Geistesarbeit widmen,
sind Ansätze zur Befreiung aus
lebensfeindlichen Verhältnissen. Pfabigan will
festgestellt haben, sowohl die Gegner wie

die Bewunderer seines Autors
seien in die Falle des

«Übertreibungskünstlers» getappt. Sie

hätten, von Polemik und
Virtuosität geblendet, den Blick
auf die Zusammenhänge des

Gesamtwerks verloren. In den

Augen Pfabigans führt das

Schaffen Bernhards schrittweise
an das Ziel einer Umwertung
aller Werte, zu «Lebenskunst

statt apollinischen Wahns», wie
er sich ausdrückt.

Alfred Pfabigan hat sich da,

so bleibt zu fürchten, ein wenig
verrannt. Seine Methode för-

60 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8



KULTUR THOMAS BERNHARD

dert zwar manchen Gewinn an Erkenntnis;

ihr Ausschliesslichkeitsanspruch ist
dennoch unangebracht. Der Prozess, der
durch Inhalte und Figuren von Text zu
Text aufgezeigt wird, immer auch unter
Berücksichtigung der Varianten, die sich
dazu in verwandten Texten Bernhards
finden, ist zweifellos nachweisbar. Was dabei
indessen zu kurz kommt, ist das einzelne
Kunstwerk. Thomas Bernhard hat nicht in
erster Linie ein gigantisches «Weltexperiment»

durchgeführt und dabei zufällig ein

paar meisterliche Sprachkunstwerke
geschrieben, sondern es sind diese einzelnen
Kunstwerke, unbedingt mit Einschluss der
fünf Bände der Autobiographie und einiger

Theaterstücke, denen unsere Bewunderung

zuerst gehört. Unter Pfabigans
angeblich «neuem Blick» auf das Schaffen des

Ohlsdorfer Meisters geht natürlich der
Holzknecht Asamer aus der «Jagdgesellschaft»

vollkommen verloren. Er hat im
Stück ja kaum etwas anderes zu tun, als

Holz für den Kamin hereinzutragen und,
allerdings häufig dabei angesprochen, mit
«Ja, Herr General» oder mit «Nein, Herr
General» zu antworten. Für das
«österreichische Weltexperiment» gibt dergleichen

wenig her; für die Kunst jedoch,
dichte szenische Wirklichkeit
herzustellen, allerhand. Ich würde jedenfalls
keinem Regisseur raten, die Rolle des Asamer

mit einem unbegabten Statisten und
nicht mit einem ausstrahlungsstarken
Schauspieler zu besetzen. Es sind ja nicht
bloss die Protagonisten, die Bernhards
Kunst beweisen, und dass seine
«Lebensschrecknisse» nicht aus purer
Übertreibungslust so düster gemalt sind — die
Hölle der Familie, Krankheit und Tod,
«apollinischer Wahn» als trügerische
Ausflucht —, ging dem vielleicht ratlosen und
dennoch gebannten Leser der Frühwerke

spätestens beim aufeinander folgenden
Erscheinen der fünf Bände der Autobiographie

auf. Keine Rede davon, dass er vorher
die Erzählungen von Zerrüttung, Verbrechen

und Selbstmord als leeres

Renommiergerede empfunden hätte. Er war nur
irritiert davon, ratlos vor düsteren und
geheimnisvollen Sprachkunstwerken, die

nun von den autobiographischen Texten
her in einem neuen Licht erscheinen
mochten. Ich glaube aber nicht, dass man

In den Augen

Pfabigans führt

das Schaffen

Bernhards

schrittweise

an das Ziel

einer Umwertung

aller Werte,

zu «Lebenskunst

statt

apollinischen

Wahns».

Alfred Pfabigan,
Thomas Bernhard,
Ein österreichisches
Weltexperiment.
Paul Zsolnay Verlag,
Wien 1999.

— wie Pfabigan das tut — in Bernhards
Abfolge von Werken eine Art psychoanalytische

Selbsttherapie suchen sollte. Denn
damit blendet man wesentliche Stärken
und letztlich — wagen wir das Wort — die
faszinierenden Prosakompositionen dieses

Autors aus. Wie kann man «Der Idiot und
der Wahnsinnige», «Die Macht der
Gewohnheit» oder auch «Der Theatermacher»,

um nur drei Beispiele aus seinem

imponierenden dramatischen Schaffen zu

nennen, als bloss «die Problemlagen der
Romane kommentierend» bezeichnen? Diese
Stücke sind eigenständige Gestaltungen,
sind Dialoge, die Situationen von grosser
Suggestivkraft und pralle Rollen für
Schauspieler gestalten.

Beweis schuldig geblieben

Alfred Pfabigan hat aus den Romanen und
Erzählungen eine Philosophie herausgelesen.

Thomas Bernhardkann natürlich auch
als Philosoph gesehen werden, insofern

man seine dezidierten und apodiktischen
Maximen und Urteile isoliert; in erster
Linie aber ist er ein Schriftsteller und Künstler.

Seine Wirkung auf jüngere Autoren ist

ganz aussergewöhnlich, und dies nicht
wegen seiner philosophischen Intentionen
oder Thesen, sondern aus künstlerischen,
stilistischen und kompositorischen Gründen.

Allenfalls mag, was da etwas
vollmundig als «österreichisches Weltexperiment»

angekündigt wird, als mögliche
Ergänzung der bereits vorliegenden, breit
gefächerten Interpretation diskutiert werden.

(Schon 1983 erschien ein Buch, in
welchem zum Beispiel Hermann Dorowin
schreibt, Bernhards gesamtes Prosawerk
könne — und die Autobiographie stehe

darin an zentraler Stelle - als ein nie
abreissender Roman gelesen werden, der

von Befreiung und vom Scheitern, von
Selbstverwirklichung und Determination
handle.) Die bisherige Rezeption einen

«Bernhard-Konformismus» zu nennen, ist
so lange eine leere Behauptung, als nicht
an konkreten und relevanten Beispielen
bewiesen wird, worin er denn bestünde.
Die Bibliographie «zitierter Literatur», die

man im Anhang des Buches findet, ist
schon wegen ihrer Unvollständigkeit kein
Beleg dafür.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8 61



KULTUR

Michael Wirth Ein Defizit der deutschen Literatur?
W. G. Sebalds «Luftkrieg»-Essay geht nicht auf

* Gert Ledigs Roman

Vergeltung erscheint im

kommenden September
in einer Neuauflage bei

Suhrkamp, Frankfurt/M.

ts ist beim ersten Blick,
beim ersten schnuppernden Lesen, als ob
das grösste Rätsel der jüngeren deutschen

Literaturgeschichte gelöst würde — doch
am Ende bleiben Zweifel. Warum, fragt W.

G. Sebald in seinem Essay «Luftkrieg und
Literatur», hat die deutsche Nachkriegsliteratur

den Bombenterror der alliierten
Luftverbände über deutschen Städten
zwischen 1942 und 1945 nicht zu ihrem
Thema gemacht? Oder präziser: Warum
verschnüren die Romane, die es

versuchten, Kasacks «Die Stadt hinter dem
Strom» oder Nossacks «Der Untergang», den
Schrecken mit angeblich mythologisierenden

Schleifen, warum gerät Arno Schmidts
«Feier» eines Bombenangriffs in
«Nachmittags eines Fauns» zu einem Fegefeuerszenario

voller Schadenfreude? «Linguistische

Laubsägearbeit» nennt Sebald die
vermeintliche Künstlichkeit und Geziertheit
der Sprache, deren Indirektheit enthülle,
dass selbst diese Autoren den Stoff nicht
richtig an sich herangelassen hätten.
Warum durfte Bölls Roman «Der Engel
schwieg» erst 1992 erscheinen und wurde
Gert Ledigs 1956 erschienener Luftkriegsroman

«Vergeltung» so schnell vergessen?*
Es scheint, dass der Katastrophe der
Bombardierungen aus der Luft nur mit
Einsicht in Archivmaterial, mit dokumentarischer

Präzision also, beizukommen war.
Sebald zitiert Alexander Kluges polyphones
Gemälde von der Zerstörung Halber-
stadts. Freilich, Koeppen zeichnet in «Tauben

im Gras» das Leben in der
Trümmerlandschaft nach, und es liesse sich noch
mehr Prosa finden, die Sebald aus dem
einen oder anderen Grunde nicht
anführen wollte oder vielleicht auch gar
nicht kannte. Denkbar ist auch, dass so
manches Manuskript, das vom Luftkrieg
erzählte, in den fünfziger Jahren von den
Lektoraten verworfen wurde, weil man es

vorzog, denjenigen Stimmen das Wort zu
erteilen, welche die braunen Flecken auf
dem politischen und kulturellen
Massanzug der jungen Bundesrepublik zeigten.
Immerhin hatte auch mancher Autor ein
fragwürdiges, inneres Exil zu verteidigen,

oder vielleicht auch weit mehr, wie Sebald
in dem den Band abschliessenden Essay
über AlfredAndersch aufführt. Da war denn
für die Auseinandersetzung mit dem
Luftkrieg kein Platz.

Sebald sucht die «Schmerzspur», welche
das Flammeninferno im literarischen
Bewusstsein hinterlassen hat und findet sie

nicht — oder findet sie in einer für ihn
nicht zu akzeptierenden Art und Weise

dargestellt, verborgen und gleichsam
abgemildert in Strategien der
Mythologisierung, des Selbstschutzes, in jenen
formschönen, sprachlichen Filtern
symbolistischer Überhöhungen oder Banalisierungen,

die er eben «linguistische
Laubsägearbeiten» nennt.

Die Gründe? Sebald erklärt: Da waren
beim Leser Scham und Schuldgefühle,
welche die Klage über das eigene Schicksal,

so wie sie nun seit einigen Jahren von
damals betroffenen Dresdnern, Kölnern
und Hamburgern quotenträchtig über den
Bildschirm flimmern, nicht zuliessen. Der
Essay hat dort seine ebenso beunruhigenden

wie überzeugenden Passagen, wo er
den unsagbaren Kontrast in Worte zu fassen

sucht zwischen dem «hysterischen
Lebenswillen», der Rückkehr zur Normalität
in den Trümmern und der Einzigartigkeit
der Katastrophe, die über die Menschen
hereingebrochen ist. Improvisation
partout: Das einzige heilgebliebene Fenster
wird am Freitag, dem Putztag, mit derselben

Akribie gewischt wie zu Friedenszeiten.

Die grotesk werdenden Gesten des

Alltäglichen, die ihre verdrängende Pracht
entfalten — sie mögen in der Literatur in
der Tat nicht zu finden sein. All das haben
wohl nur die Deutschland besuchenden
Ausländer aufgezeichnet, die sich über die

gleichmütig schweigend in den Ruinen
sich einrichtenden Deutschen entsetzten.

Dennoch: Sebalds Argumentation geht
nicht auf. Sichtbar wird dies da, wo er das

«rechte Mass für die Beschreibung der
Katastrophe» fordert, als ob dieses Mass

objektivierbar sei, und es allen, die es

versucht haben, den Kasack, Nossack,

Schmidt, Ledig abgegangen sei. Hier hätte

62 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8



KULTUR WINFRIED GEORG SEBALD

W. G. Sebald, Luftkrieg
und Literatur. Mit
einem Essay zu Alfred
Andersch, Hanser

Verlag, München 1999.
Das Buch basiert auf
Sebalds Zürcher

Poetikvorlesungen
im Herbst 1997.

der Literaturwissenschaftler Sebald dem
Schriftsteller Sebald ins Wort oder in den
Schreibarm fallen müssen. Immerhin
haben die Überlegungen Derridas, Lyotards
und Lacans zur Bedingung der Möglichkeit

sprachlicher Repräsentation - mit
ihnen hat sich freilich die deutschsprachige

Literaturwissenschaft immer schon
erschreckend schwer getan — das «Unsagbare»

(«l'indicible») zum Generator des

Schreibakts selbst erhoben. Der Unsagbar-
keitstopos ist gar älter: Er ist in den Texten,

welche die Schrecken des Dreissigjährigen

Krieges beschreiben versuchen,

ebenso zu finden wie in Texten über den
Horror des Ersten Weltkrieges. So einsichtig

Sebalds Rede von der Einzigartigkeit
ist, die den Bombardierungen eignet — sie
lässt vermissen, dass jede Zeit die ihr
widerfahrenen Katastrophen als einzigartig
empfand und enthüllt die Arroganz des

Spätgeborenen, der mit der denunzierenden

Wendung der «linguistischen
Laubsägearbeit» all die Autoren nachträglich
scheitern lässt, die respektable Versuche,
die Bombennächte in Sprache zu fassen,

vorweisen können, mag ihre Zahl auch -
in der Tat — klein gewesen sein.

Heinz Ludwig Arnold,
geboren 1940 in Essen,
lebt als freiberuflicher
Publizist in Göttingen:
seit 1963 Herausgeber
der Zeitschrift für
Literatur TEXT + KRITIK,

seit 1978 des
Kritischen Lexikons zur
deutschsprachigen
Gegenwartsliteratur (KLG)

und seit 1983 des
Kritischen Lexikons zur

fremdsprachigen
Gegenwartsliteratur (KLfG).
Seit 1995 Honorarprofessor

an der Universität

Göttingen.
Zahlreiche Veröffentlichungen
zur deutschen Literatur.

Zuletzt erschienen:
«Das erotische Kabinett»

(Hg., 1997), -Blech
getrommelt, Günter Grass
in der Kritik- (Hg., 1997),
• Die deutsche Literatur
seit 1945.
Seelenarbeiten 1978-1983-
(Hg., 1998), «Querfahrt
mit Friedrich Dürrenmatt-

(1998).

it intuitiver kraft
Umrisse farbig gemacht
Ein Porträt des Schriftstellers und Literaturwissenschaftlers
Winfried Georg Sebald

Der Literaturwissenschaftler Winfried Georg Sebald hat es unter
seinen lehrenden Kollegen als einziger geschafft, zugleich Ordinarius

für Neuere Deutsche Literatur zu bleiben als auch von Kritikern
und Schriftstellern als Schriftsteller und Kollege beachtet, geschätzt
und gepriesen zu werden, ohne ein im traditionellen Sinne primäres
literarisches Werk zu haben — sieht man einmal ab von den drei

langen Gedichten, die er 1988 unter der Formel «Ein Elementargedicht»

und dem Titel «Nach der Natur» veröffentlicht hat.

Zilie anderen Bücher W G.

Sebalds, wie sich der Autor kurz und bündig

nennen lässt, sind mehr oder weniger
biographische Texte: meist zu Schriftstellern.

Nur in jenem Buch, das ihn 1992
bekannt gemacht hat: «Die Ausgewanderten»,

porträtierte Sebald vier Männer, die

gezwungen waren, ihre Heimat zu verlassen

und ins Exil zu gehen. Solches
Auswandern berührt sich mit Sebalds eigener
Biographie, die denn auch die Erzähler¬

figur der «Ausgewanderten» mitgeprägt
hat: Sebald seihst, 1944 in Bayern geboren,
studierte Literaturwissenschaft in der
Schweiz, war Lektor in Manchester, Lehrer
in St. Gallen und lehrt inzwischen seit
zehn Jahren als Professor an der Universität

von Norwich. Auch er also ein,
allerdings freiwillig, Ausgewanderter.

Aber Sebald ist vor allem ein ausgesprochener

Wanderer. Viele seiner Literatur-
Geschichten sind Mischungen aus Re-

SCHWE1ZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8 63



KULTUR WINFRIED GEORG SEBALD

flexion, Bericht, Nacherzählung, die beim
Gehen über Land formuliert werden und
beim Sinnieren während des Wanderns
oder des Innehaltens vor entdeckten
Erzählursachen. «Die Ringe des Saturn» etwa
ist das eindrucksvolle Ergebnis einer
Wanderung Sebalds durch die ostenglische
Grafschaft Suffolk: Unterschiedlichste
Hinterlassenschaften der kolonialen und
nationalen englischen Geschichte, die Sebald

vorfindet, setzen bei ihm ein Erzählen
in Gang, das sich in die Vergangenheit
hineinimaginiert, um auch dort an
ausgesuchten Plätzen, in vergessenen Ereignissen

erzählend zu wandern. Sebalds narratives

Markenzeichen ist, wie in manchen
Büchern des verstorbenen englischen
Autors Bruce Chatwin, die erzählerische
Kombination: der fliessende Übergang von
der Realität des Geschauten in die Fik-
tionalität seiner Darstellung; und die
Verbindung von Eklektizismus und Intuition:
die Auswahl der vermittelten Gegenstände,

Inhalte, Themen und das reflexive
Hineinversenken in ihre mögliche, denkbare

Geschichte.

Hommage

Dieses Erzählverfahren führt in den meisten

Büchern Sebalds zu interessanten, ja
spannenden Leseentdeckungen, und zwar
immer dann, wenn der Leser in ihm
fremdes Gelände geführt wird, ihm
unbekannte Zusammenhänge erläutert werden.
Aber schon wenn Sebald, wie in «Die
Ringe des Saturn», über den ebenfalls in
Suffolk lebenden Poeten Michael Hamburger

und über seine Flucht aus dem
nationalsozialistischen Deutschland erzählt,
baut er sein Denkmal aus bekanntem
Material und zitiert ausgiebig aus dessen

Erinnerungen. Dennoch entsteht durchaus
ein respektables Gemälde dieses Autors,
Hommage freilich eher als kritisches Bild.

Hommages sind die meisten Sebald-
schen Erzählungen und Berichte. Das

bedingt aber, dass Sebalds Zugang zu seinen

Objekten nicht kritisch ist; denn er will
seine Objekte zu Subjekten machen, sie

für des Lesers Auge und Ohr vergegenwärtigen

als erlebbare Individuen. Deshalb ist
sein Zugang zu den von ihm geschilderten
Menschen sehr stark von Empathie
geprägt. Das gilt für Lebende, zum Beispiel
den Freund Michael Hamburger, ebenso

Winfried Georg Sebald.

Photo: Isolde Ohlbaum,
München

Sebalds

narratives

Markenzeichen

ist, wie in

manchen

Büchern des

verstorbenen

englischen

Autors Bruce

Chatwin, die

erzählerische

Kombination:

der fliessende

Übergang von

der Realität

des Geschauten

in die

Fiktionalität

seiner

Darstellung.

wie für die Toten: Schriftsteller vor
allem, wie in seinem im vergangenen
Herbst erschienenen Buch «Logis in einem
Landhaus».

Der Band versammelt sechs solcher em-
pathischen Annäherungen: an fünf Schriftsteller

und an einen Maler, Jan Peter Tripp.
Die gewichtigsten Texte freilich gelten
Sebalds «konstant gebliebener Vorliebe» für
den «Rheinischen Hausfreund» Johann
Peter Hebel, den Autor des «Grünen Heinrich»,

Gottfried Keller, und den Autor des

geheimnisvollen Romans «Jakob von Gunten»,

Robert Walser. Zwei kleinere Porträtskizzen

gelten Mörike und, bezeichnenderweise

anlässlich eines Besuches auf der St.

Petersinsel im Bieler See, dem, so Sebald,

«Philosophen, Romanschreiber, Selbstbiographen

und Urheber der bürgerlichen
Gefühlswallungen» Jean-Jacques Rousseau.

An dem Text über Rousseau lässt sich

am schönsten Sebalds eigentümliche Dar-
stellungs- als «Annäherungs»weise
demonstrieren. Um sie als Gestalten seiner

Annäherung konkret zu machen, schafft er
ihnen zuerst einen Raum, in dem sie, und
sei es durch Intuition und Imagination,
existent werden können. In diesem Falle

ist es die Petersinsel, auf der Rousseau 1765

Zuflucht fand und die Sebald 200 Jahre

später besuchen will, aber erst weitere
einunddreissig Jahre später besucht. Es ist
sodann das Haus, das er focussiert, mit
den Zimmern, in denen Rousseau damals

gewohnt hat. Sebald quartiert sich im
Zimmer daneben ein und reportiert
Geschichte und Geschichten aus Rousseaus

Zeit, malt das bewegte Bild der Insel und
gibt dem historischen Raum sein zeit-

gemässes Ambiente. Die imaginative per-

64 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8



KULTUR WINFRIED GEORG SEBALD

sönliche Vergegenwärtigung ist immer
durchsetzt von kulturgeschichtlichen
Überlegungen, das Bild, das entworfen wird, ist
immer subjektiv, auch eklektisch. Sebald
malt seinen Rousseau, erzählt seinen Blick
auf Personen und Geschichte.

Doch diese Veranschaulichungsart ist
reizvoll, weil sie schwebt. Das entzieht
Sebald der Notwendigkeit wissenschaftlicher
Genauigkeit — obgleich all seine Details
stimmen - und eröffnet ihm den ganzen
Fundus literarischer Darstellungsmöglichkeiten.

Vor allem enthebt es ihn der
sichtbaren Arbeit am Text. Die wurde zuvor
geleistet, war überhaupt erst die Basis, ja die

Voraussetzung dieser personalen Annäherungen;

aber sie wird nur als Ergebnis,
nicht in der Analyse gezeigt.

Der Literaturwissenschaftler wird Schriftsteller,

Maler, genauer: Porträtmaler in
impressionistischer Manier. Er sinniert: «Mir
aber war es in dem Rousseauzimmer, als sei

ich zurückversetzt in die vergangene Zeit,
eine Illusion, aufdie ich um so leichter mich

Die imaginative

persönliche

Vergegenwär-

tigung ist

immer

durchsetzt von

kulturgeschicht¬

lichen

Überlegungen,

das Bild, das

entworfen wird,

ist immer

subjektiv,

auch eklektisch.

einlassen konnte, als auf der Insel dieselbe,

von keinem noch so fernen Motorgeräusch
gestörte Stille herrschte wie überall auf
der Welt vor hundert oder zweihundert
fahren. »

Der Teil steht fürs Ganze, aber der Teil
muss sein Licht auf die ganze Figur werfen,

muss mithelfen, sie vor dem Leser, für
ihn zu entwerfen. Von Literatur freilich
erfährt der Leser nur wenig. Ihre Kenntnis
wird vorausgesetzt.

Diese Doppeltheit zwischen dem
Literaturwissenschaftler und dem Schriftsteller
hat also durchaus auch zwiespältige Folgen
insofern, als der Literaturwissenschaftler
fast nicht mehr und der Schriftsteller
meist nur als der Ausmaler vorgegebener
literarischer Umrisse in Erscheinung tritt.
Das ist kein Vorwurf, sondern eine
Feststellung. Denn die intuitive Kraft, mit der
Sebald die Umrisse farbig macht, das

bestimmt die Qualität seiner literarischen
Gemälde in unterschiedlicher, aber fast

immer faszinierender Manier.

Für Reiner Kunze

GREIZER-
TUNNEL-
BAU

WINDSTILLE

mein atem
dein atem

den tag
durch den felsen

schlagen

die steine
das schwimmen
lehren

den tunnel
verschliessen mit
licht

HINTERHOF

der winter bleibt
klein

die sonne hat
vier ecken

schritt für
schritt

auf vogel-

wegen

gott hört
uns aus

grashalmen
schrein

Günter Ullmann Günter Ullmann Günter Ullmann

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8 65



KULTUR

Wend Kässens,

geb. 1947 in Hamburg.
Abitur an der Odenwald-

schule/Heppenheim.
Studium in Hamburg:

Germanistik, Soziologie,
Theaterwissenschaft,
Dramaturg an verschiedenen

Theatern u.a.
am Deutschen
Schauspielhaus in Hamburg
während der Intendanz
Ivan Nagel. Von 1978
bis 1981 im Suhrkamp

Theaterverlag. Seit
1981 Kulturredakteur
beim NDR, Schwerpunkt:
Theater- und Literaturkritik.

Seit 1991 Leiter
der NDR-Literaturabteilung

(Hörfunk). Autor
und Herausgeber
mehrerer Bücher zu Literatur-

und Theaterthemen,
u.a. 'Marieluise Fleis-

ser- (Velber 1979),
«Theater- «Tabori-

(Frankfurt 1989).
Essays und Aufsätze in

rund 30 Büchern.

Herausgeber des Romanwerks

von George
Tabori, zuletzt 'Das Opfer-
(Göttingen 1996) und

• Gefährten zur linken
Hand» (Göttingen 1999).
Literatur- und/oder
Theaterkritiken u.a.
in 'Die Zeit-, 'Frankfurter

Allgemeine-,
• Süddeutsche Zeitung-,
•Die Presse- Wien,

•Neue Zürcher Zeitung-,
• Theater Heute-.
Mitglied im PEN, Vizepräsident

von 1996-1998,
seitdem im Vorstand.

FUSSNOTEN ZUM LEBEN ERWECKT

Peter Bichsels «Cherubin Hammer und Cherubin Hammer»

Angesichts seines neuen Buches nach sechs Jahren
ist man fast geneigt zu glauben, der Wenigschreiber
und Geschichtenerzähler Peter Bichsel könne die
Tinte nicht mehr halten. Zumal es sich nicht um
21 Geschichten auf 115 Seiten handelt, wie in
seinem letzten Buch «Zur Stadt Paris», sondern

um eine Geschichte auf 110 Seiten.

1 Peter Bichsel,
Cherubin Hammer und

Cherubin Hammer,

Suhrkamp Verlag,
Frankfurt 1999.

L/der sind es nicht doch
zwei Geschichten? «Cherubin Hammer
und Cherubin Hammer»1 ist die Niederschrift

zweier Bewegungsversuche in der

Enge. Der wahre und einzige Cherubin
Hammer war Säufer in der Kneipe des

Erzählers. Und er ist «würdig genug, seinen

Namen dem stillen Helden dieser Geschichte

zur Verfügung zu stellen». Wir haben also

einen zweiten Cherubin Hammer mit dem
Namen als Pseudonym. Von diesem
berichtet der Erzähler vor allem: von den

kargen Lebensspuren eines potentiellen
Dichters des Jahrgangs 1926, dem auch
manches Hinzuerfundene nicht ins Offene
zu verhelfen vermochte. Der andere
Cherubin Hammer, der wirklich so hiess,
kommt nur noch in Fussnoten vor, wo die
Assoziationen des Erzählers ihn immer
wieder in Erinnerung rufen - weil er in
vielem das Gegenteil war von jenem, ihm
in anderen Dingen aber wieder sehr ähnlich.

Dieser starb schon mit 65, obwohl er
kurz vor seinem Tode noch vor Gesundheit
strotzte und hundert Jahre zu werden
gedachte. Jener war früh «müde geworden,
alt, krank und müde», erreichte aber ein
hohes Alter. Seine Spuren verloren sich in
einem Altersheim, «der musste doch inzwischen

weit über achtzig sein», stellten die
fest, die noch von ihm wussten.

Auf zwei Ebenen, in denen sich auch die
unterschiedlichen sozialen Realitäten
spiegeln, verwebt Bichsel in kurzen Absätzen
melancholische Anekdoten und lapidare
Geschichten aus zwei im Wortsinn flüchtigen

Leben, die sich zu fragmentarischen
Biographien zweier gegensätzlicher
Existenzen addieren - auf der Erzählebene zu
einer freudlosen und weitgehend stummen
Existenz bei dem «Gestudierten» Cherubin

Hammer, der das Wissen in sein Hirn
gehämmert und über Stifter promoviert
hat, dem ins Archiv der Verwaltung
abgeschobenen Gymnasiallehrer, der Frau,
verheirateten Sohn und ein Einfamilienhaus
sein eigen nennt, seinen Vater im Verdacht
hat, dass er kein Griechisch kann, und mit
Disziplin und Beharrungsvermögen täglich

einen Feldstein auf den Berg trägt,
weil das die Existenz eines Dichters
veredelt, der er eigentlich hatte werden wollen;

auf der Ebene der Fussnoten zu einer
lustvollen, lebensbejahenden und vor
keiner Flunkerei, keiner Machenschaft
zurückschreckenden Existenz bei dem

schreibunfähigen, aber erzählmächtigen
Lebenskünstler, gelegentlichem
Gefängnisinsassen und Kleinunternehmer
Cherubin Hammer, für den schon sein Lehrer

gebetet hatte, dass er ein «Haudegen
Gottes» werden möge. Kurze, nachgelieferte

Lebens- und Familiengeschichten der
Frau des einen und der Freundin des anderen

ergänzen das Textgerüst, das den Alltag
zweier Männer evoziert, von denen der
eine im krampfhaften Bemühen um die

Erarbeitung einer Identität sich und seine

Selbstinszenierung ins Scheitern,
Verstummen und Verschwinden treibt -
während der andere das Leben ungehemmt
ausschöpft, bis der Tod ihn plötzlich und
wie aus heiterem Himmel schmerzlos
dahinrafft.

Verrückung als Schritt zur Gesundheit

Am Ende dürfen wir dann doch noch von
der Wandlung Cherubin Hammers mit
dem Pseudonym zum wirklichen Cherubin

Hammer lesen. Noch geht er trotz
Pensionierung weiter ins Archiv und

66 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8



KULTUR PETER BICHSEL

nimmt auch schon mal eine Akte mit nach
Hause, von wo sie die Polizei dann wieder
abholt. Diese Verrückung ist der erste
Schritt zu seiner Gesundung, wenig später
sitzt er schon neben Rosa in der Küche,
liest und beginnt zu interpretieren. Und
als der Game Boy einmal mehr nicht auf
20 000 Punkte zu bringen ist, Rosas krankes

Herz den weiteren Dienst verweigert,
der Körper der «wunderblaue(n) Frau»

Lydia ihn immer häufiger in die Taverne
lockt und das frühe Sterben sich selbst am
römischen Friedhof, «wo die Toten zu
Dichtern werden» als Hürde erweist — da

findet er zum Erzählen zurück, zu sich und
seinem Namen: Egon. Wir begreifen,
warum er Cherubin Hammer heissen

muss. Alt, glücklich und mit sich identisch
zieht er ins Altersheim um - um von dort
immer mal wieder für einige Tage in die
Berge zu verschwinden, zum Schrecken
aller. Aber es stellt sich rasch heraus, dass

kein Grund mehr zur Besorgnis besteht,
denn Erzählungen pflastern seinen Weg.
Die kleine Silvia, Tochter des Senn, weiss

immer, wo er steckt.
Es ist sicher nicht ganz falsch zu vermuten,

dass der mittlerweile 64jährige Peter
Bichsel am Beispiel zweier so konträrer
Lebensentwürfe seinen eigenen verteidigen
möchte, hat er sich doch als faulen
Menschen bezeichnet, der nicht beabsichtige,
«dieses leben mit einem Denkmal abzu-
schliessen». Das wird er trotzdem bekommen,
weil er es verdient. Wer den lakonischen
Tonfall und die nüchterne Kargheit der
früheren poetischen Bichseleien kennt
und liebt, könnte allerdings über «Cherubin

Hammer und Cherubin Hammer»
enttäuscht sein. Die Geschichten haben

mageres Fleisch angesetzt, werden nun durchaus

mit Emphase erzählt und erinnern in
ihrem einkreisenden Gestus gelegentlich

Dennoch ist

«Cherubin

Hammer und

Cherubin

Hammer» ein

lesenswertes,

vergnügliches

Buch, das mit

seiner

verwirrenden

Doppelstrategie

dem Leser

zunächst einige

Konzentration

abfordert, dann

aber engelhaft

leicht wird.

;*

t

Peter Bichsel. Photo: © Yvonne Böhler

an den Stil von Thomas Bernhard.
Problematischer ist, dass Bichsel hier die bei ihm
oft gelobten «leerstellen», die der Leser

mit eigenen Überlegungen und Gedanken
zu füllen hat, nun gelegentlich selbst füllt
und z.B. seinen Helden als einen
«langweiler» bezeichnet, «der seinen lehrern
keineswegs auffiel, sich am Unterricht nicht
beteiligte, aber jede Prüfung fehlerlos
bestand». Die Wertung verrät die Figur. Auch
findet sich die eine oder andere erklärende
Erläuterung, auf die der Autor besser

verzichtet hätte. Dennoch ist «Cherubin
Hammer und Cherubin Hammer» ein
lesenswertes, vergnügliches Buch, das mit
seiner verwirrenden Doppelstrategie dem
Leser zunächst einige Konzentration
abfordert, dann aber engelhaft leicht wird.

die Grossmutter, die in der Laubenkolonie Gaschwitz wohnte, schenkte mir
einen Bund Westlametta, denn wir hatten Verwandtschaft in Bayern, und sagte:
Immer genau hinsehn und sich nicht dumm machen lassen, weder von der
Gemeinheit der andern noch von der eigenen Sehnsucht! Keiner in der Schule hatte
Westlametta, und ich schmückte mich damit wie die geflügelten Jahresendfiguren,

die in den Schaufenstern standen und die die Grossmutter Rauschgoldengel
nannte.

aus: Ulla Berkéwicz, Ich weiss, dass du weisst, Roman, Suhrkamp, Frankfurt/M.
1999, S. 102/103.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8 67



KULTUR

Alexandra M. Kedves

Heftige Ausfallschritte und zarte Annäherungei
Monika Marons Familiengeschichte «Pawels Briefe»

«Wir haben immer so nach vorn gelebt», sagt Hella, Monika Marons Mutter -
und die Tochter steht ratlos vor soviel Vergessen; ratlos wie vor ihrer eigenen,

ganz anderen Verdrängung, dem Flirt mit der Stasi. Mit der nun erschienenen

Familiengeschichte «Pawels Briefe» skizziert die 1941 geborene Schriftstellerin
vorsichtig die Schemen der versunkenen Vergangenheiten im Hause Iglarz.

Monika Maron,
Pawels Briefe, Roman,

S. Fischer Verlag, Frank¬

furt am Main, 1999.

Lange Zeit war sie überall
zuallererst die Stieftochter des
DDR-Innenministers Karl Maron — genau das, was
sie nie hatte sein sollen. Den ungeliebten
Vaterersatz bekommt Monika Iglarz nach
dem Krieg, als ihre Mutter unvermutet die
Sekretärin des Kadersozialisten wird. Erst
nach Karl Marons Toò., 1975, kündigt sie

ihre Stelle als Reporterin bei der «Wochenpost»

und beginnt, an einem Roman zu
arbeiten. «Ich schrieb, ich trat aus der SED
aus und veröffentlichte mein erstes Buch,
nachdem man es in der DDR nicht drucken
wollte, entgegen allen früheren Beteuerungen

doch im Westen», bilanziert sie in ihrem
Familienrückblick «Pawels Briefe» ihre
persönliche Wende. Mit dem Début «Flugasche»

(S. Fischer, 1981), einem Roman
über eine missliebige DDR-Reporterin, die
heimische Umweltschweinereien aufdeckt,
schreibt sich die neue Stimme aus dem
Osten freilich nicht nur in die Gunst des

westdeutschen Feuilletons, sondern auch
auf die schwarze Liste ihres eigenen Staats.

1988 wird sie ihn verlassen — und ob ihrer
Schelte all der Anpasser und Mitläufer in
der Diktatur des Proletariats zeitweilig ganz
ihre eigenen Verstrickungen, die kurze Phase

1976-1977 als IM «Mitsu», vergessen.
Vergessen und Erinnern - das ist es

denn auch, was die heute in Berlin lebende
Schriftstellerin in ihrem jüngsten Buch
beschäftigt. Die Vergangenheit erscheint
der Autorin als eine Kette aus kleinen Perlen,

geschliffenen Vignetten, überlieferten
Anekdoten, sepiafarbenen Photographien:
aus verstreuten Fragmenten und zugerichteten

Souvenirs, deren Verortung unmöglich

geworden ist. Vom Inneren der
Muschel, in der sie einst heranwuchsen,
erzählen die Perlen nichts. «Zwischen der
Geschichte, die ich schreiben will, und mir
stimmt etwas nicht. Welches Thema ich auch

anrühre, nach fünf oder vier, manchmal

sogar nach zwei Seiten schmeisst mich die
Geschichte oder schmeisse ich mich aus dem

Buch wieder raus... als wäre meine Absicht,

aus den Fotos, Briefen und Hellas Erinnerungen

die Ahnung vom Ganzen zu gewinnen,
vermessen für einen Eindringling wie mich. »

Die Geschichte, die Monika Maron
schreiben will und die ihr, der Endfünfzigerin,

immer wieder entgleitet, ist in erster
Linie die Geschichte ihrer Grosseltern
mütterlicherseits; dann die ihrer Mutter
Hella, die, eine überzeugte Kommunistin,
gleichzeitig als Tor und Riegel zur Vergangenheit

im Kern des Textes haust — und
schliesslich teilweise ihre eigene. Ein
Schuhkarton voller Briefe, 1994 beinahe

zufällig herausgekramt, gibt den Anstoss

zur Suche. Er enthält ein Vermächtnis,
birgt das Andenken nicht nur an eine
Familienhistorie, die vom Optimismus der
Überlebenden plattgedrückt worden ist
wie ein getrocknetes Kleeblatt, das

verschusselte Mitbringsel eines Spaziergangs.
Sondern der verstaubten Schachtel wohnt
ein Denkmal für eine ganze Epoche inne:
die Korrespondenz zwischen dem Grossvater

und dessen Kindern, Briefe ins polnische

Ghetto Belchatow, letzte Lebenszeichen

aus dem Ghetto, vergebliche Eingaben

bei Behörden. Und Hella, die damals

24jährige Helene Iglarz, die gegen ihre

Ausweisung nach Polen kämpfte, kann
sich nicht einmal mehr an die Zeilen
erinnern, die sie damals selbst geschrieben hat.

Hella erschrickt vor ihrem Vergessen;
und auch für ihre Tochter Monika ist nun
der Augenblick gekommen, den Faden

zurückverfolgen. «Erinnerungen haben ihre
Zeit. Um als Ort meines tiefsten Interesses

ein kleines Kaff in Polen nordöstlich von
Warschau zu benennen, musste ich in New
York, london, Rom und Paris gewesen sein.

68 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8



KULTUR MONIKA MARON

Ich musste aufgehört haben,
meine Eltern zu bekämpfen

...» Gelegentliche heftige
Ausfallschritte (noch lange
nicht jeder Kampf, schon gar
nicht der mit der Mutter, ist
ausgestanden) unterbrechen
die zarten Annäherungen,
die Monika Maron dann,
erst dann, an eine vergilbte
Vergangenheit wagt; eine

Vergangenheit wie aus dem
Folkloremuseum, voller
Armut und voller Lebensfreude,

mit Pferdewagen und

- einer schlichten Anständigkeit.
Am Anfang stehen zwei polnische

Nester und zwei rigide Glaubensgemeinschaften:

1879 wird der Grossvater,
Schiomo Iglarz, als Sohn des Schneidermeisters

Juda lejb Sendrowitsch Iglarz in
Ostrow geboren, und die Grossmutter,
Josefa Przybylski, wächst in einer streng
katholischen Familie in Kurow in der Nähe

von Lodz auf. Beide konvertieren zum
Baptismus, aus Schiomo wird Pawel, Paul.
Ihre Familien sagen sich von ihnen los,
und sie verlassen ihre Heimat. In der

Baptistengemeinde von Lodz lernen Pawel und
Josefa einander kennen, und 1905 wandern

sie gemeinsam nach Berlin aus. Dort
werden ihre Kinder geboren - Hella 1915
als jüngste von vieren; dort sitzen sie oft
von morgens bis abens im Fensterbrett in
der Küche und nähen; dort müssen sie

manchmal aus Not das Garn gegen Brot
tauschen - und bereiten ihren Sprösslin-
gen trotzdem eine Zeit, die diese als

«glückliche Kindheit» speichern werden.
«Juscha, sagt mein Grossvater. Und

was weiter? Ich weiss nicht, wie seine

Stimme klingt, ich weiss nicht, wie er
aussieht, wenn er lacht, weil es kein Foto gibt,
aufdem er lacht. Ich kenne nichts von dem

leben, das ich mir vorstellen will, weder die

Armut, noch die Enge, noch die Frömmigkeit.»

All diese Fragen müssen offenbleiben:

auch nach Monika Marons Reise nach
Polen, nach Gesprächen mit Verwandten,
mit Dorfbewohnern und nach dem
Stöbern in alten Dokumenten. Und es ist
gerade diese - bisweilen mit allzu koketter
Verve thematisierte - Offenheit, die der

Spurensuche jene Zurückhaltung verleiht,
die um so vieles glaubwürdiger ist als jedes
Reality TV. Da überraschen die beiden Ge-

Monika Maron. Photo: © Roger Mei

Monika Maron

hat eine deutsche

Geschichte

geschrieben, so

schön und

schrecklich und

schwankend wie

kaum ein

Roman sie

erzählen könnte.

schöpfe nicht, die aus einem
goldenen Zeitalter zu stammen
scheinen. Der Grossvater bereitet
etwa für jedes seiner Kinder noch

vor der Arbeit das jeweilige
Lieblingsgetränk zu, steckt seiner

Jüngsten heimlich Geld für den
Friseur zu, obwohl seine Frau

gegen den Bubikopf ist, und
verbietet nichts. «Zeigt niemals dem

Kinde, dass es Hass, Neid und
Rache gibt. Sie soll ein wertvoller
Mensch werden», wird er in
seinem Vermächtnisbrief über Mo-

s nikas Erziehung schreiben; und
kurz vor seiner Ermordung durch die Nazis

wirft er sich noch vor, sich nicht rechtzeitig

selbst umgebracht zu haben, so dass

seine Juscha in Neukölln hätte bleiben
können. Denn dass eine Frau wie Josefa
sich nicht von ihrem Mann trennen lässt,
sondern 1939 ohne zu Zögern mit ihm
zurück nach Polen geht - wo sie 1942
stirbt -, versteht sich von selbst. Die harten

Fakten, Zahlen und Statistiken, die
Monika Maron herausgesucht hat, liegen

quer zum Herzschlag jenes Lebens — und
sind doch, mehr noch als die Abbildungen
im Text, deren einzige überzeugende
Illustration.

Immer näher aber rückt die Schriftstellerin

von der kargen Welt ihrer Grosseltern
an die karge Welt ihrer eigenen Kindheit
heran, an die Gänge durch die Trümmerhaufen,

an die Freudentänze wegen der
Pionieruniform und die Qualen wegen
Mamas Abendkleid aus weisser Jacquardseide,

das in der DDR-Schule Thema einer
speziellen Kritik- und Selbstkritikstunde
wurde. Und immer lauter durchdringt der
Ton des Angriffs, der Rechtfertigung,
der Selbstgerechtigkeit die Erinnerungen.
«Was immer mich bewog — Neugier,
Abenteuerlust, der Traum von einer sinnvollen
Tat -, ich sagte nicht nein», als der Offizier
von der Hauptverwaltung Aufklärung mal
eben vorbeischaute: Das ist vielleicht doch
ein kleines bisschen zu einfach. Von
Pawels Briefen, seiner schlichten Gradheit,
sind wir weit, weit weg. Doch auch in der

Beschreibung der Nachkriegszeit gibt es

das Innehalten, das Erstaunen, das

vorsichtige Herantasten. Monika Maron hat
eine deutsche Geschichte geschrieben, so
schön und schrecklich und schwankend
wie kaum ein Roman sie erzählen könnte.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 7/8 69


	Kultur

