
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 79 (1999)

Heft: 6

Artikel: Das Goethe-Mosaik : zur Literatur im Goethe-Jahr

Autor: Görner, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Rüdiger Görner,

geboren 1957 in Rottweil

am Neckar, lebt
seit 1981 in London.

Professor für Heuere

Deutsche Literatur und

Kulturgeschichte an der
Aston University,
Birmingham (bis 1991 an

der University of Surrey)
sowie Direktor des

Institute of Germanic

Studies der University
of London. Schriftsteller
und Kritiker. Jüngste

Buchveröffentlichungen:
• Hölderlins Mitte'
(1993), 'Goethe. Wissen

und Entsagen aus

Kunst' (1995).
'Grenzgänger. Dichter und

Denker im Dazwischen'
(1996). 'Die Kunst des

Absurden- (1996).
'Einheit aus Vielfalt.
Föderalismus als

politische Lebensform'
(1997). 'Wortwege.
Zugänge zur spätmodernen
Literatur' (1997).
'Streifzüge durch die

englische Literatur»
(1998).

Das Goethe-Mosaik
Zur Literatur im Goethe-Jahr

Überflüssiges ist im Goethe-Jahr in reichlichem Masse erschienen; wie könnte

es anders sein. Daneben aber finden sich Bände, die Sagenswertes versammeln,
Kontroverses unverblümt zur Sprache bringen, Goethe in seiner Zeit neu
beleuchten und seine «Bedeutung heute» ein weiteres Mal erörtern.

Jedes gesparte Wort über
Goethe sei ein Gewinn. Mit dieser
Bemerkung eröffnete Walter Benjamin seine
Sammelrezension der zum hundertsten
Todestag des Weimarer Dichterfürsten
erschienenen Bücher. Nein, dieser
Auffassung bin ich angesichts der diesjährigen
Bücherberge, die sich um Goethe erheben,
durchaus nicht.

Publizistisch gesehen begann das

Goethe-]^! natürlich bereits 1998, etwa
mit Sigrid Damms Biographie einer Beziehung:

«Christiane und Goethe» (Insel)
und der Quellenedition von Heinz Hamm:
«Goethe und die französische Zeitschrift
<Le Globo» (Böhlau), die Goethes Verhältnis

zur französischen Kultur anhand seiner
Lekrüre dieser wichrigen Zeitschrift
nachvollziehbar macht. Die Trophäe des

«schönsten Buches zu Goethe» muss fraglos

Jochen Klauss überreicht werden, der
mit seinem Band «Goethes Deutschland»
die deutsche Topographie dieses

einzigartigen Wirkens (bei in Goethes Falle
auffallend beschränktem Reiseradius) aufs

genaueste und sinnfälligste dokumentiert
hat.

Jedes von Goethe geäusserte Wort droht,
so scheint es, in Kommentaten zu versinken.

Andererseits finden sich nur wenige
Dichter, deren Worte solchermassen
Kommentare herausfordern und lohnen. Das
hat seinen Grund auch darin, dass Goethe

selbst grossen Gefallen daran hatte, seine

Dichtungen und andere Arbeiten zu
«besprechen». Kein Schriftsteller vor ihm
hatte sich ähnlich ausgiebig selbst erläutert.

Wobei das Pikante an diesen

Selbstaussagen ist, dass sie ihrerseits oft kryptisch

blieben und somit weiter
erläuterungsbedürftig. Goethe hatte einen Sinn
dafür, sein Leben zu dokumentieren, sich

zu enthüllen und dabei zu verschleiern.
Er gab sich bedeckt, auch wenn er sich

scheinbar offenbarte. Die Bekenntnisse
dieser «schönen», aber auch abgründigen
Seele wagten viel, ohne sich je eine wirkliche

Blosse zu geben. Denn eines war ihm
nur zu bewusst: Was man sagt, kann nicht
nur erläutert, sondern auch verfälscht werden:

«Das glücklichste Wort, es wird
verhöhnt, /Wenn der Hörer ein Schiefohr ist»,
heisst es im «Westöstlichen Divan», eine

Dichtung, die dieses Thema, das

Verhöhnen des Wortes «durch die Menge», in
allen nur denkbaren Varianten bietet.
Goethe wollte, dass ein in «freundlicher
Gesinnung» gesprochenes Wort «freundlich»

bleibe, ein Gedanke, der ihm so

wichtig war, dass er ihn an den Anfang seines

späten Widmungsgedichts «An Lord
Byron» stellte.

Nicht-anders-Können als
«der Sohn» sein zu müssen

Wichtiges ist erschienen. August von Goethes

Briefe und Tagebuchaufzeichnungen
aus Italien. Ausgiebige Beschreibungen
und knappe Reflexionen des Sohnes auf
des Vaters und Grossvaters Spuren in
jenem Lande, wo die Zitronen auch ihm
endlich blühten, aus dem Jahr 1830,
seinem Todesjahr. Er wusste, wie er den Vater
(wenigstens etwas) beeindrucken konnte:
mit geologischen Beschreibungen. Beim
Übergang nach Italien mühte sich denn
August, noch von Eckermann begleitet,
redlich, gar mit Bezug auf des Vaters
Lieblingsgestein: «Der Granit tritt ohngefähr 2
Stunden von der höchsten Spitze des Sym-
blon [sie!] hervor und bildet unbeschreibliche

Massen; er erstrekt sich bis zum Lago
Majore wo auch schöner weisser Marmor
bricht (...).» Auf diesen «weissen Marmor»
wird er noch wiederholt zu sprechen kommen.

Erschien er ihm ein Symbol der
Reinheit? Er sagte es nicht.

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6



DOSSIER

Aber eines bekannte August von Goethe

dem Vater in Lausanne, am Abend des

4. Mai 1830 auf der Terrasse eines
Gasthauses, von der er den ganzen Genfer See

übersehen konnte: «Sollte dieses Tagebuch

etwas flüchtig erscheinen so verzeihen Sie ich
bin aber auch wie aufder Flucht gewesen.»
Auf der Flucht vot dem Mansarden-Dasein
am Frauenplan, vor dem Nicht-anders-
Können als «der Sohn» sein zu müssen, vor
sich selbst. Wie einst der Vater 1786 aus

Weimar «floh» — vor den Ämtern und dem

schwierigen Verhältnis zu Charlotte von
Stein —, so flieht nun der Sohn. Die
Pyramide des Cestius in Rom hatte Vater
Goethe einst im Vollmondlicht gezeichnet;
in deten Schatten sollte des Sohnes Flucht
ihr Ende finden. Fraglos, er hatte sich endlich

einmal wohlgefühlt in diesen

Weingärten, Oliven- und Orangenwäldchen auf
den Anhöhen über dem Tiber. Und seine

Sprache hatte er gefunden, zuweilen
gewitzt, passagenweise langatmig, aufschluss-
teich immer und zuweilen poetisch:
«Bunte Schmetterlinge, erschienen mir wie

fliegende Blumen.» Wie hatte August von
Goethe, der ewige Sohn, im Jahre 1829
gedichtet? «Ich will nicht mehr am Gängelbande

I Wie sonst geleitet seyn, I Und lieber

an des Abgrunds Rande I Von jeder Fessel

mich befreien.» Die Abgründe am «Sym-
blon», die Schluchten und Wasserstürze
hat et folgerichtig genossen, während er
«mit Sehnsucht aufNachrichten von Ihnen»,

vom Vater in Weimar wartete.
Unter einigen von August von Goethe

hinterlassenen Papieren finden sich
Vermerke seines Sohnes, Wolfgang Maximilian

von Goethe, der in erster Linie den
Nachlass des übergrossen Grossvaters
betreute. Diesen Enkel stellt Dieter Kühn in
den Mittelpunkt seiner halb dokumentarischen,

halb fiktiven «biographischen
Skizze» mit dem auf die «Campagne in
Frankreich» hinweisenden Titel «Goethe
zieht in den Krieg». Wir schreiben das Jahr
1867. Der Enkel plant eine Biographie
über den monumentalen Ahnen. Aus Wien
begibt er sich zu diesem Zwecke nach Weimar

zurück, wo er feststellen muss, dass

ein solches Vorhaben seine Möglichkeiten
übersteigt. Stattdessen konzentriert er sich,
wie er in Briefen an seinen Freund und
Verleger, Frommann, begründet, auf Goethes

Teilnahme am Koalitionskrieg gegen
die Revolutionäre in Frankreich.

Im Jahre

1949 etwa

sollte mit

Goethe in

Deutschland

gleich doppelt

Staat gemacht

werden, wobei

auffällt, dass

damals dennoch

der unpolitische

Goethe betont

wurde.

JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

Goethe-Verwandlungen

Was da erzählerisch geboten wird, ist recht
brav, recht apart, ein guter Einfall, der
aber im Grunde nur für eine Novelle
reicht. Ganz von ferne grüsst freundlich,
aber immer noch verlockend, Thomas

Manns Roman «Lotte in Weimar»,
unerreicht untet den novellistischen Goethe-

Verwandlungen in seiner schillernden
Vielgestaltigkeit und Freude an der Montage.

Kühn wirkt im Vergleich dazu, es

könnte schwerlich anders sein, etwas -
abgestanden. Man mag einwenden, dass

ein Vergleich mit Thomas Mann hinken
müsse. Vielleicht. Ziehen wir eine andere
erzählende «GW^-Bearbeitung« heran,
Heinz Pionteks 1993 erschienene Exkursion

«Goethe unterwegs in Schlesien»,

vom Autor bescheiden «fast ein Roman»

genannt. Es ging um Goethes Campagne
im Riesengebirge, als 1790 Krieg zwischen
Preussen und Österreich drohte, der dann
durch die Reichenbacher Konvention in
letzter Minute verhinderr wurde. Aus
Erzfeinden wurden Verbündete, während der

4ljährige Goethe der zwanzig Jahre jüngeren

Henriette von Lüttwitz einen Heiratsantrag

machte. Vergeblich, wie Chronisten
wissen. Was da wie eine Vorwegnahme
der späten Marienbader Herzensepisode
anmutet, hat Piontek, das lässt sich sechs

Jahte nach Erscheinen des fast-Romans
doch behaupten, gültig umgesetzt. Eine
wohlfeile Taschenbuchausgabe dieses

Romans vermisse ich in diesem Goethe-Ja.hr.
Es härte fraglos seinen Reiz, anhand der

wichtigen Reden zu den gtossen Goethe-

Jahrestagen (1849, 1899, 1932 und 1949),
die oft in signifikante «Wendezeiten»
fielen, kulturelle Stimmungsbilder der jeweiligen

Zeit zu entwerfen. Im Jahre 1949

etwa sollte mit Goethe in Deutschland
gleich doppelt Staat gemacht werden, wobei

auffällt, dass damals dennoch der

unpolitische Goethe betont wurde. Auch der
Zürcher Germanist und Historiker Karl
Schmid, dessen mustergültig edierte
Werkausgabe, eine Fundgrube geistiger Kleinodien

(s. Rez. in «Schweizer Monatshefte»,
2/99), gleichsam auch zum Goethe-Jahr

gehört, wenn man die wesentliche
Bedeutung Goethes für diesen Intellektuellen
bedenkt, Karl Schmid also sprach 1949

davon, dass «Goethes Weg ein Weg der
Entfernung von seiner Zeit gewesen» sei. In die-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6 37



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

Der

Mikrokosmos

Weimar wurde

zum Modellfall

kosmopolitischen

Denkens.

Im Herzogtum

simulierte

Goethe, wenn

man so will,

die antike

Polis.

ser Hinsicht hat sich unser Goethe-Wùd

wohl am grundlegendsten gewandelt. Zwei
gewichtige, aber vereinzelt gebliebene
Stimmen hatten Goethe jedoch im Umfeld
seines 200. Geburtstages als zoon politicon
vorgestellt: Wilhelm Mommsen in seiner

Untersuchung «Die Politischen Anschauungen

Goethes» (1948) gefolgt von Arnold
Bergstraessers im ametikanischen Exil ver-
fasster Studie «Goethe's Image of Man and

Society» (1949). Hans Tümmler und Karl
Otto Conrady haben dann in Abständen
von Jahrzehnten den Politiker Goethe
kritisch gewürdigt, bis dann Friedrich Sengle

1995 seine gewichtige Studie «Das Genie
und sein Fürst» vorlegen konnte, die
unverzichtbar ist, will man Goethes Verhältnis
zur Politik und staatlichen Autorität zu
bewerten versuchen. Im vergangenen Jahr
publizierte Woljgang Rothe seine Erörterung
des Themas in «Der politische Goethe.
Dichter und Staatsdiener im deutschen

Spätabsolutismus», und dieses Jahr hat ein
subtiler Kenner der Materie, Ekkehart
Krippendorff, Politologe an der Freien Universität

Berlin, seine eingehende Analyse
«Goethe. Politik gegen den Zeitgeist»
vorgelegt. Krippendorff verweist auf Goethes

bewusst betriebene «Abrüstungspolitik» im
Kleinstaat Sachsen-Weimar-Eisenach, was
wiederum seiner «Kulturpolitik» zugute
kam. Der Mikrokosmos Weimar wurde so

zum Modellfall kosmopolitischen
Denkens. Im Herzogtum simulierre Goethe,

wenn man so will, die antike Polis.

Goethe als Zeitbürger

Ausgehend von Schillers wesentlicher
Formel: «Man ist ebensogut Zeitbürger, als man
Staatsbürger ist (...)», die sich im zweiten
Btief «Über die ästhetische Erziehung des

Menschen» findet, erörtert Dieter Borch-

meyer in luziden Veisuchen, die eine Fülle
wichtiger Einsichten in Werk und Wirken
Goethes bieten, Goethe eben als «Zeitbürger».

Man folgt Borchmeyer gerne, wenn er

behauptet, «dass Zeitbürgerlichkeit, wenn
sie denn nicht Zeituntertänigkeit sein, also

ein freies Verhältnis zur Zeit bedeuten soll,

immer ein gewisses Mass von Unzeitgemäss-
heit einschliesst». Borchmeyer geht bei
seinen im wesentlichen chronologisch geordneten

Werkbetrachtungen entsprechend
von der «Dialektik von Zeitbürgerlichkeit
und Unzeitgemässheit» aus, die er richtiger¬

weise nicht aufzulösen versucht, sondern
bis hin zu den «Wanderjahren» und
«Faust» am Werke sieht. Teil dieser
Dialektik ist auch die «zwiefache Gestalt» des

Mythos im 19. Jahrhundert, die Borchmeyer

überzeugend am «Faust» und «Ring
des Nibelungen» erläutert.

Dem «Zwiefachen», ja «Zwielichtigen»,
dem zwischen Ancien Régime und
Revolution, zwischen vergegenwärtigtem
Mittelalter und Wirtschaftsbürgertum
Angesiedelten in Goethes Werk gilt zu Recht
Borchmeyers besondere Aufmerksamkeit.

Gerhard Schulz' Essays handeln von der
«Exotik der Gefühle», von «Goethe und
seinen Deutschen». Schulz sieht Goethevor
allem da «politisch» agieren, wo der Dichter

die deutsche Kleinstaaterei als

«kulturfördernde Kraft» verstand, kultivierte und
nutzte. Dieses so komplexe, weil
problematische Verhältnis Goethes zu den Deutschen

(und umgekehrt!) deutet Schulz
auch als didaktische Frage. Goethe wurde
sich selbst und seinen Deutschen
«klassisch», als er sich anschickte, poetische
«Nationalerziehung» zu betreiben. Schulz
liest denn auch die «Wanderjahre» als «ein
Stück Nationaldidaktik», wobei der
kulturelle Pluralismus der «Kleinstaaterei» in
diesem didaktischen Konzept Goethes stets
seinen festen Platz gehabt hatte. In diesem

Zusammenhang verdient vor allem der
abschliessende Essay des Bandes über
die nationalpädagogische Funktion der

Spruchdichtung Goethes besondere
Aufmerksamkeit. Der Spruch stellt eine
Brücke her zwischen poetischem Anspruch
und moralischem Appell, zwischen
individueller Sprachkunst und Gemeingut
sowie zwischen einer am (kulturspezifischen)

Einzelphänomen entwickelten
Einsicht und Weltweisheit.

Spannungsverhältnis von Geist
und Macht

Wir wissen es, wissen es seit langem: Der
zwielichtigste Bereich (nicht nur
deutscher) Intellektualität ist das Spannungsverhältnis

von Geist und Macht. Kein
Künstler vom Range Goethes hat je über so

viel konkrete politische Macht verfügt wie
der Verfasser des «Faust» und der «Farbenlehre».

Dass das Theoretisieren über
Macht und das Ausüben von Macht durchaus

zweierlei ist, diese Erfahrung macht

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

/-.«;*

5fôft•:f

$fetì£'sr

i—

v.

3Jß

¦->¦•? fi

»K f

'*>'

sv

A

iV# i>

^
...^

-, 79*,

Kopie des 18. Jahrhunderts nach Johann Georg Schütz, Frankfurt/M. 1755-1813.
Anna Amalia von Sachsen-Weimar mit Angelika Kauffmann und Freundeskreis im Park der Villa d'Esté in

Tivoli, 1789. Aquarellierte Federzeichnung über Bleistiftquadratur, 407 x 522 mm, Düsseldorf, Goethe-

Museum. Anton und Katharina-Kippenberg-Stiftung.
Die zeitgenössische Kopie nach dem Aquarell von Schütz zeigt die Reisegesellschaft der Herzogin mit ihrer
Begleitung und dem engsten Kauffmann-Kreis, von links nach rechts: der Maler und Radierer Johann Georg
Schütz, ein Hausgenosse Goethes am Corso und ehemaliger Schüler der Düsseldorfer Akademie, Johann
Gottfried Herder, beim Vorlesen von Goethes Tasso, die Herzogin mit einem Korb voll Kräuter, die ihre
Hofdame Louise Ernestine von Göchhausen an ein Schaf verfüttert, Angelika Kauffmann rechts daneben,
stehend hinter Ihr Hofrat Reiffenstein, der Kammerherr Friedrich Hildebrand von Einsiedeln, der Architekt
Maximilian Verschaffelt und vorne lagernd der Ehemann Kauffmanns, Antonio Zucchl. Im Herbst 1788 trat die

Herzogin, durch Goethes Begeisterung animiert, ihre Italienreise an. Sie wohnte zunächst in der Villa Malta
am Pincio, in unmittelbarer Nachbarschaft zu Kauffmann und liess aus Verbundenheit zu der Künstlerin und

um schnelle Besuche abstatten zu können, in die gemeinsame Gartenmauer ein Tor einbauen. Später nahm

dort Ludwig I. von Bayern sein Quartier.

Wir wissen es,

wissen es seit

langem: Der

zwielichtigste

Bereich (nicht

nur deutscher)

Intellektualität

ist das

Spannungsverhältnis

von

Geist und Macht.

Kein Künstler

vom Range

Goethes hat

je über so

viel konkrete

politische Macht

verfügt wie

der Verfasser

des «Faust»

und der

«Farbenlehre^.

jede Generation von Intellektuellen aufs

neue. Goethe nun war politische Macht
durch herzogliche Gunst zugefallen, ohne
dass er sich darum wirklich bemüht hätte.
Fragen von Macht klangen zwar an im
«Götz von Berlichingen», in «Clavigo»
(journalisrische Macht!); aber Goethe

übernahm seine Ämter ohne vorgefertigte
Machttheorien. Dass seine daraufhin
entstandenen Dichtungen, etwa die «Iphigenie»

und «Tasso» auch und gerade im
Lichte seiner politischen Ptaxis zu sehen

sind, hat Borchmeyer anschaulich dargestellt.

Ich gestehe, dass mir diese Sicht der

Dinge erspriesslicher vorkommt als W.

Daniel Wilsons mit Goldhagenscher Verve

vorgetragene These vom Geheimakten
über Schiller und Fichte führenden,
Soldaten verschachernden Goethe (vgl. dazu
die Besprechung von Heinz Ludwig Arnold
in diesem Heft). Dazu aus meiner Sicht
nur dieses: Gesetzt, diese Vorwürfe gegen
Goethe hätten ihre volle Berechtigung. Ist
es nicht denkbar, dass ihm selbst zunehmend

unbehaglich wurde an den Schaltstellen

der politischen Macht? (Man
studiere einmal mit der gleichen Intensität
die Phasen von Goethes Verabschiedung
von der politischen Bühne!) Kann es nicht
sein, dass die tiefe Humanität, die den späten

Goethe auszeichnet, gerade jenem
Unbehagen, ja, Zweifel an seiner Rolle, abge-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6 39



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

wonnen war? Vergessen wir eines nicht: So

akribisch unsere recherchierenden
Kunststückchen auch sein mögen, so begründet
die Lust am Brechen des «Goethe-Tabus»
auch sein mag, wit reichen damit nicht im
mindesten an das Lebenskunstwerk
namens Goethe heran. Wenn uns denn bei
diesem Eingeständnis eine Perle aus dem
berühmten Krönlein fiele, dann wäre
damit mehr gewonnen als verloren.

Faust und die Deutschen

Sieht man davon ab, dass drei wichtige
Veröffentlichungen zu diesem Goethe-Jahr

erst noch erscheinen werden, Hans
Blumenbergs Überlegungen zu Goethe, Jochen
Schmidts Faust-Buch sowie der zweite
Band det GWïÂf-Biographie von Nicolas
Boyle — auf sie wird bei späterer Gelegenheit

zurückzukommen sein — dann bleibt
noch ein Band, der abschliessend erwähnt
sein will: Willi Jaspers provokative Studie
«Faust und die Deutschen». Um es

vorwegzunehmen: Dieses Buch zwingt zum
Aufmerken: Keines rüttelt mehr auf in
diesem Goethe-Jahr, die Recherchen Wilsons

eingeschlossen. Es ist ein unbequemes
Buch, das noch einmal die Frage nach dem
«Faustischen» im Deutschen stellt und
dabei sinnvollerweise von dem ungeheuerlichen

Fall Hans Schwerte ausgeht, dem
renommierten Faust-Forscher («Faust und
das Faustische», 1962), alias Hans Ernst
Schneider, seines Zeichens SS-Offizier und
einstiger «Verbindungsführer» der Waffen-
SS Freiwilligenverbände aus den «germanischen

Randgebieten». Eine deutsche

Doppelkarriere. Mephisto und ein von
allen guten Geistern verlassener Faust in
einem. Jasper zeigt, dass GW^mit seinem
Faust den gefährlichen Typus eines
Menschen ohne sozialen Alltag vorgestellt
habe. Und tatsächlich erlebt Faust nur
absolute Höhepunkte oder bedrohliche
Tiefpunkte. Er ist konventionellen Normen

enthoben und wird dafür nicht
wirklich zur Verantwortung gezogen. In
Ergänzung zu Gerhard Schulz sieht Jasper
die nationalpädagogische Funktion Goethes

(und die seines «Faust») erst im
Wilhelminischen Kaiserreich eingelöst:
Goethe auf und unter der Schulbank,
später in des Lanzers Tornister als erbauliche

Lektüre im Schlamm der Schützengräben.

Goethe verliess

den Bereich

der politischen

Machtausübung

vielleicht auch

deswegen,

weil er spürte,

dass er sich

auf die

Macht seiner

Sprachkunst

verlassen

konnte.

Dieter Borchmeyer,
Goethe. Der Zeitbürger.
Carl Hanser Verlag
München, Wien 1999.
August von Goethe, Auf

einer Reise nach Süden.

Tagebuch 1830. Hrsg.

von Andreas Beyer und

Gabriele Radecke. Carl

Hanser Verlag München,
Wien 1999.
Heinz Hamm, Goethe
und die Zeitschrift »Le

Globe'. Verlag Hermann

Böhlaus Nachfolger,
Weimar 1998.
Willi Jasper, Faust und

die Deutschen. Rowohlt

Berlin 1999.
Jochen Klauss, Goethes

Deutschtand. Deutsche

Verlagsanstalt Stuttgart
1998.
Ekkehart Krippendorff,
Goethe. Politik gegen
den Zeitgeist, tnsel Verlag

Frankfurt / Main,

Leipzig 1999.
Dieter Kühn, Goethe

zieht in den Krieg. Eine

biographische Skizze. S.

Fischer Verlag.
Frankfurt/Main 1999.
Gerhard Schulz, Exotik
der Gefühle. Goethe und

seine Deutschen. C. H.

Beck Verlag 1999.

Das Aufrüttelnde, Unbequeme an
diesem Buch ist, dass es eine viel wesentlichere

Frage als Wilsons Studien stellt, nämlich

die nach der «Macht der Poesie».

Goethe verliess den Bereich der politischen
Machtausübung vielleicht auch deswegen,
weil er spürte, dass er sich auf die Macht
seiner Sprachkunst verlassen konnte.

Faust und die Deutschen, das ist Faust als

Grenzüberschreiter (Bloch), als Kolonist
und, «im braunen Hemd», der Beschaffer

von «Lebensraum», koste es, was es wolle;
das ist der Melancholiker und teuflisch
Inspirierte, der von Mephisto verführte
Verführer Gretchens. Das ist die bedenklich
geniale Filmrhetorik eines Gründgens und die
Faszination des «Immer weiter», «Immer
höher». Faust, das ist der Mythos vom
«Totalen», vom Alles oder Nichts.

Etwas zu forsch und psychologistisch an
Kurt R. Eissler orientiert gibt sich Jaspers

Kapitel über Faust und die deutschen
Männerbünde, wenn er das Verhältnis von
Faust und Mephisto zu einseitig auf die
Tradition der «Selbsterzeugung des Mannes»

bezieht. Hier droht das Buch aus dem
Ruder zu laufen, kulturgeschichtlich zu
sehr abzuschweifen; denn niemand kann
ernsthaft die wesentliche Rolle des Weiblichen

im «Faust» bestreiten. Die Frauengestalten

im «Faust» verkörpern Gegenwelten
zum blinden Streben. Erst im Zeichen des

«Ewigen», des «ewigen Bemühens» und des

«Ewig-Weiblichen» können beide Sphären
konvergieren. Doch dieser Missgriff bleibt
in diesem Buch Episode. Insgesamt bietet
es wesentliche Einsichten in die prekäre
Faust-Rezeption seit 1900.

Zu Goethe kann es kein Schlusswort
geben. Man darf nur hoffen, dass das Niveau
der Auseinandersetzung mit Goethe zu
seinem zweihundertsten Todestag (2032)
noch jenem entspricht, das die
überwiegende Zahl der heuer veröffentlichten
Studien auszeichnet. Wie sagte Goethe:

«Fromme Wünsche dürfen wir hegen, liebevolles

Annähern an das Unerreichbare zu
versuchen, ist nicht untersagt.» Er meinte
das «kosmisch», aber doch wohl auch, wie
nahezu alles, was er äusserte, auf sich

bezogen, auf seine eigene fürwahr
«inkommensurable» Person. «Liebevolles Annähern»,

ein für Goethe so bezeichnendes
Wort. Er, der die zwielichtigen Abgründe
in sich nur zu genau kannte, wusste, weshalb

er es schätzte.

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6


	Das Goethe-Mosaik : zur Literatur im Goethe-Jahr

