
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 79 (1999)

Heft: 6

Rubrik: Dossier : Johann Wolfgang von Goethe

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Hans Rudolf Vaget,
1938 In Marienbad
geboren, promovierte nach

Studium in Deutschland,
England und den USA an

der Columbia University,
New York, mit einer
Arbeit über das Thema

des Dilettantismus bei
Goethe. Seit 1967
Professor of German
Studies and Comparative
Literature am Smith

College, Northhampton,
Massachusetts.
Zahlreiche Veröffentlichungen

hauptsächlich zu

Thomas Mann, Richard

Wagner und Goethe.

Die wichtigsten Titel zu
Goethe: Dilettantismus
und Meisterschaft. Das

Dilettantismusproblem
bei Goethe (München

1971); Goethe. Der

Mann von sechzig Jahren

(Königstein/Ts.
1982); Goethe. Erotic
Poems, tr. David Luke

(Oxford 1997). Zuletzt:
Im Schatten Wagners.
Thomas Mann über

Richard Wagner

(Frankfurt am Main

1999).

Die Rettung des Priap
Betrachtungen zu Goethes erotischer Lyrik

Gegen Ende seines Lebens denkt Goethe darüber nach, was

er den Deutschen gewesen sei und was er den jungen Dichtern
von 1830 wohl bedeute. Das Resümee des Achtzigjährigen ist
bescheiden und stolz zugleich: Nicht ihr Meister oder gar
Lehrmeister sei er gewesen, sondern ihr Befreier!

L/ie Nachwelt hat die
Vorstellung von Goethe als dem Befreier nie
so recht vindizieren wollen. Fixiert auf
eine im engeren Sinne politische Bedeutung

von befreien, hat man immer wieder
mit dem Finger auf Goethe gezeigt: Seht da

den Fürstenknecht, den unzuverlässigen
Patrioten, den grossen Unpolitischen.
Immer noch weitverbreitet ist die Meinung,
dass sich Goethe, aufs Ganze gesehen —

d.h. im Hinblick auf Deutschlands langen
Weg zu einer liberalen Kultutnation —

doch eher als Hemmschuh erwiesen habe.

Im Vorfeld der 250-Jahr-Feiern des Dichters,

den Thomas Mann nicht ohne ein wenig

Neid den «Allgeliebten» nannte, haben
sich solche kritischen Stimmen wieder
verstärkt Gehör verschafft. Besonders erregte
Gemüter wollen uns sogar einreden,
Goethe sei, was seine öffentliche Wirkung
betrifft, in der Hauptsache ein Spitzel
und Werkzeug der Reaktion gewesen. Von
Goethe, dem Befreier, ist heute kaum die
Rede; ihm gilt, soweit ich sehe, weder
Dank noch Gedenken.

Und doch durfte sich Goethe, seinem

profunden Alterspessimismus zum Trotz,
mit gutem Grund einen Befreier nennen.
Wie kein anderer hat er die wahrhaft
emanzipatorische Einsicht befördert, dass

so «wie der Mensch von innen heraus leben,
der Künstler von innen heraus wirken
müsse». Rückblickend auf den mühsamen
Prozess der Zivilisation in Deutschland
vermögen wir heute wieder deutlicher in
Goethe - seinem Leben nicht weniger als

seinem Werk - die Morgenröte einer
modernen, selbstbewussten Subjektivität zu

etkennen. Dabei war er mitnichten blind
gegenüber den Exzessen, zu denen eine

völlig entbundene Subjektivität zwangsläufig

tendiert. «Faust» ist das Monument
seiner diesbezüglichen Skepsis. Gleichwohl

hat der Stolz auf seine befreiende

Wirkung eine tiefe Berechtigung: Kein
besserer Beweis dafür als seine erotische

Dichtung.
Hier sind sogleich zwei Merkwürdigkeiten

zu konstatieren. Goethes erotische

Dichtung, zumal die «Römischen Elegien»,
steht zwar in hohem Ansehen, aber um die
Kenntnis seiner im engeren Sinne vom
Sexus handelnden Texten ist es immer
noch schlecht bestellt. Goethe hat sich

gegenüber Eckermann über den von Thomas

Bowdler zubereiteten «Family Shakespeare»

mokiert; doch wer könnte im Ernst
bestreiten, dass auch uns immer noch ein
«Family Goethe» zugemutet wird: verhüllt
und amputiert, mit einem Wort — bowdlerized.

Die Befreiung des Eros

Bemerkenswert ist des weiteren, dass

Goethe die Befreiung des Eros keineswegs
mit Lessingscher Streitlust oder Schiller-
schem Elan gleichsam frontal betrieb,
sondern auf eine eher indirekte, subtile Weise,
nämlich auf dem Wege einer literarischen
Rettung. Befreiung, die immer um der
Zukunft willen angestrebt wird, ist bei Goethe

offenbar undenkbar ohne den Gedanken
der Rettung von Vergangenem.

Auch Goethes erorische Dichtung
verdankt ihre Existenz einem Rettungsver-

18 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

«3

Angelika Kauffmann, Bildnis Maddalena Riggi,

1795, Frankfurter Goethe-Museum.

Seit der Antike war es Brauch, dass die wohlhabenden

Römer zur Villeggiatur ihre Landsitze in

den Castelli Romani aufsuchten, um sich vom

ungesunden Klima der Stadt zu erholen. Kauffmann
und ihr Mann Zucchi besassen eine Villa in Castel

Gandolfo, wo sie im Oktober 1787 im Rahmen einer

grösseren Gesellschaft mit Goethe zusammentrafen,

der als Gast des Kunsthändlers Thomas
Jenkins in der Villa Torlonia wohnte. Hier verliebte
Goethe sich in die mailändische Schauspielerin
Maddalena Riggi, die allerdings bereits einem anderen

versprochen war. Angelika Kauffmann, die alle

Beteiligten kannte, spielte nach einigem Zögern
die Rolle der Vertrauten. Später hielt sie die Züge

Maddalenas mit dem 'Offnen, nicht sowohl
ansprechenden als gleichsam anfragenden Wesen» im

Porträt fest.
Text und Bild wurden dem Ausstellungskatalog der

Angelika Kauffmann-Retrospektive, Verlag Gert

Hatje, Stuttgart 1998, herausgegeben von Bettina

Baumgärtel, entnommen. Die Ausstellung ist vom

8. Mai bis 11. Juli 1999 im Bündner Kunstmuseum
Chur zu sehen.

such. Seine erotischen Gedichte — voran
die «Römischen Elegien» sowie «Das
Tagebuch» — stellen sich uns heute als ein in
sich kohärentes Projekt dar. Dieses Projekt
nenne ich die «Rettung des Priap», will
sagen die Rehabilitierung des phallischen
Gottes als einer gleichberechtigten,
unverzichtbaren Figur im Pantheon nicht nur
der antiken, sondern auch der modernen

Dichtung.
Die Rettung des Priap ist kein isoliertes

Phänomen bei Goethe; sie ist vernetzt mit
einer ganzen Serie von ähnlichen Rettungen.

Sie sind literarisch, psychologisch
und mentalitätsgeschichtlich komplexe

Der junge

Goethe erblickte

in Faust einen

grossen

Verkannten.

Gesten, in denen sich eine eigenartige,
auch eigensinnige Stellung zur Vergangenheit

ausdrückt. Kein Zweifel, dass uns
damit ein Schlüsselbegriff an die Hand
gegeben ist für eine genauere Charakterisierung

dieses Autors. Einige Beispiele mögen

verdeutlichen, was gemeint ist.
Als er «Götz von Berlichingen» zu

schreiben begann, sein folgenreiches
Ritterdrama, berichtete er darüber an
Salzmann: «Ich dramatisiere die Geschichte eines

der edelsten Deutschen, rette das Andenken
eines braven Mannes.» Dass es in der Tat

um eine Rettung ging, daran lässt das

Stück selbst keinen Zweifel, endet es doch
mit einer ungewöhnlich pathetischen
Kadenz: «Edler Mann! Edler Mann! Wehe dem

Jahrhundert, das dich von sich stiess! Wehe

der Nachkommenschaft, die dich verkannt.»

Rettung schreibr sich hier aus einem

eigentlich restaurativen Impuls her.
Es ist kein Zufall, dass Goethe eine

Gestalt des 16. Jahrhunderts gewählt hat.
Die Begeisterung für das Zeitalter Luthers,
Huttens und Kaiser Maximilians gehört
zum Phänotyp der literarischen Moderne
von 1770, die das eigene rintenklecksende
Säkulum als weibisch und unheroisch
empfand und sich im fernen 16. Jahrhun-
derr männliche Gegenbilder schuf. Wir
begegnen dieser Konstellation auch in
dem schönen, gleichfalls folgenreichen
Gedicht von 1776 auf den Meistersinger
Hans Sachs. Es endet ganz im Sinne, auch
im Tonfall des «Götz»: «In Froschpfuhl all
das Volk verbannt, /Das seinen Meister je
verkannt.» Man weiss, welche wunderbaren

Folgen 70 Jahre später die Rettung
des Hans Sachs durch den jungen Goethe

zeitigen sollte: «Die Meistersinger von
Nürnberg».

Die bei weitem folgenreichste Rettungsaktion

Goethes wurde jedoch sein «Faust».
Auch Faust stammt aus der altdeutschen
Sphäre; er stellte jedoch weit mehr dar
als eine historische Gestalt, nämlich eine

Kunstfigur von unabsehbarem mythologischen

Potential. Der Begriff der Rettung
erfuhr dadurch eine beträchtliche
Ausweitung; Rettung findet im «Faust» auf
mehreren Ebenen statt. Der junge Goethe

erblickte in Faust, der nur noch zur
Jahrmarktunterhaltung zu taugen schien, nicht
anders als in «Götz von Berlichingen» und
Hans Sachs einen grossen Verkannten. Um
ihn zu tetten, waren neue Gesichtspunkte

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6 19



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

Wo Goethe

scheitert,
da lohnt es

sich, genauer

hinzublicken.

ins Spiel zu bringen; vor allem war das

Verdammungsurteil der Reformationszeit
zu revidieren, das einer modernen,
aufgeklärten Sensibilität nicht mehr zugemutet
werden konnte. Andererseits musste Faust
aber auch vor dem Vorurteil der
Aufklärung ihrerseits gerettet werden. Zu
zeigen war, dass ein scheinbar überlebter,
abstrus theologischer Stoff sehr wohl geeignet

war, die Dialektik der Aufklärung zu
gestalten. Mirakulöserweise gelang die

Rettung Fausts kraft einer durchgreifenden

Modernisierung der Fabel im Lichte
der eigenen Erfahrung. Entscheidend war
dabei die Vermählung des Faust-Mythos
mit einem neuen, bürgerlichen Mythos
des Ewig-Weiblichen, wodurch Eros zum
Medium der Rettung erhoben wurde.

Dieses ganze verwegene Unternehmen
gelang gerade noch. Gegen Ende hin musste
die anfänglich konzipierte Rettung Fausts

gegen Goethes eigene, wachsende Zweifel
behauptet und gleichsam über die Zeit
gerettet werden. So ist es denn eine sehr
vorbehaltliche, nicht gerade triumphale
Rettung geworden - eine Rettung gleichwohl.

Und indem Goethe dem Grenzüberschrei-
ter Erlösung verhiess, rettete er den Faust-

Mythos selbst und machte ihn so zu dem

repräsentativen Mythos der Deutschen, als

den Lessing ihn erahnt hatte und der er
doch erst durch Goethe geworden ist.

Die Rettung des Priap, dieses Projekt,
das wie sein «Faust» eine Umwertung und
Aufwertung des Eros beinhaltete, scheiterte.

Wo Goethe scheitert, da lohnt es sich,

genauer hinzublicken. Wem die Augen
wehtun von dem statken Scheinwerferlicht
der Goethe-Idolatrie, der trete hinter die
Kulissen, um Goethe im Gegenlichr zu
betrachten. Da zeigen sich mit einem Male
Flächen und Konturen, die sonst
überblendet sind, und neue, unvermutete
Aussichten tun sich auf.

Das «Obszöne»

Auf den ersten Blick scheinen die an
antiken Vorbildern orientierten «Römischen

Elegien» mit ihrer Feier der geschlechtlichen

Liebe und «Das Tagebuch» mit seiner

eigentlich antithetischen Thematik des

TITELBILD

Goethe und Angelika Kauffmann
Bildnis Johann Wolfgang von Goethe, 1787

m

Angelika Kauffmann,
Bildnis Johann Wolfgang

von Goethe, 1787.

Weimar, Goethe-

Nationalmuseum.

Im Alter von 38 Jahren erfüllte Goethe sich einen
Lebenstraum und reiste auf den Spuren Johann

Joachim Winckelmanns unter dem Pseudonym
eines «Pittore Filippo Miller» nach Rom, um in
die «hohe Schule der Kunst» einzutreten,
nachdem das Leben in Weimar zu einer
Stagnation in allen Bereichen geführt hatte. Am
1. November 1786 jubelt er: «Endlich bin
ich in dieser Hauptstadt der alten Welt
angelangt!» Schon eine Woche später meldet er
nach Weimar: «Bey Angelika Kauffmann bin
ich zweymal gewesen, sie ist gar angenehm

und man bleibt gern bey ihr.» Während seines

römischen Aufenthalts schloss er sich der Malerin

an und verkehrte vorzugsweise im Zirkel ihrer
Freunde, da er sein Künstlerinkognito beibehalten

und offiziöse, seinem Rang als Staatsminister und
Autor entsprechende Verpflichtungen meiden wollte.
Dieses Seelenbildnis des Dichters malte sich Angelika

Kauffmann zur Erinnerung und dem Freund
zum Geschenk aus dem Blickwinkel der älteren Frau
auf den jungen Mann. Dem vertrauensvollen Um¬

gang ist es zuzurechnen, dass sie ihn von der eher

privaten Seite und nicht als den Dichterfürsten oder

verewigungswürdigen Heroen im Sinne Tischbeins
darstellte. Goethes Unzufriedenheit mit diesem wer-
therischen Jünglingsporträt verstellt bis heute den

Zugang zu diesem Porträt, das genaugenommen den

Inbegriffeines empfindsamen Porträts darstellt. Einzig

Herder verstand es und fand, dass es den
Freundschaftsbund von Kauffmann und Goethe adäquat
ausdrücke.

Titelbild und dieser Text, sowie alle Bilder des

Goethe-Dossiers in diesem Heft und die
dazugehörigen Legenden wurden dem Ausstellungskatalog

der Angelika Kauffmann-Retrospektive,
Verlag Gert Hatje, Stuttgart 1998, herausgegeben

von Bettina Baumgärtel, entnommen. Die
Ausstellung ist vom 8. Mai bis 11. Juli 1999 im
Bündner Kunstmuseum Chur zu sehen.

:::

20 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

sexuellen Versagens nichts miteinander zu
tun zu haben. Doch bestehen enge
Beziehungen zwischen diesen beiden
Hauptwerken der erotischen Dichtung Goethes.

In beiden Texten bildet der Liebesakt den

Brennpunkt des poetischen Interesses:

Hier ist von der geschlechtlichen Liebe
ohne scherzhafte oder symbolische
Verschleierung die Rede. Dies konstituiert
zunächst einmal eine bewusste Missachtung

des Schamgefühls. Sowohl die
«Elegien» als auch «Das Tagebuch» sind als

obszön zu bezeichnen, wenn wir den im
19. Jahrhundert verbindlichen Begriff
davon zum Masssstab nehmen. In seiner
«Ästhetik des Hässlichen» definierte Karl
Rosenkranz: «Das Obszöne besteht in der
absichtlichen Verletzung der Scham.» Über
diese Geschmacksnorm setzte sich Goethe

hinweg, indem er taktischerweise auf die
lateinische Tradition rekurrierte. Die
römische Liebesdichtung - und darin
unterscheidet sie sich von der späteren
europäischen — schöpft den ganzen Bereich der

Liebeshandlung aus, die Aelius Donatus als

eine Abfolge von fünf Schritten definiert
hatte: visus, allocutio, tactus, basium, coitus.

Die Liebeslyrik hatte sich seit dem
Mittelalter auf zwei, drei, höchstens
vier der fünf klassischen Situationen
beschränkt. Die letzte Stufe der Liebeshandlung,

der die Alten in der Figur des Priap
ein Denkmal gesetzt hatten, blieb anderthalb

Jahrtausende tabuisiert. Goethes
erotische Gedichte, indem sie ausdrücklich
auch vom coitus handeln, verstiessen damit

gegen eines der strengsten Tabus der
europäischen Literatur.

Einer solchen massiven Tabuverletzung
muss eine programmatische Absicht
zugrundeliegen: Der Wille, eine neue Form
moderner erotischer Dichtung zu schaffen.

Das Scherzen und Tändeln, die pa-
pierne Lüsternheit, aus der ein zutiefst
unfreies Schamgefühl spricht, sollten einer
wahrhaft scham-losen Liebesdichtung Platz
machen, in der das zwischenmenschliche
Liebesgeschehen - im «Faust» wird es als

«der Menschheit Krone» bezeichnet - ernsthaft

und ausdrücklich zu Wort kommen
konnte. Nach dem durchbruchartigen
Gelingen der «Elegien» stellte sich Goethe die

Aufgabe, diese befreite Form der
erotischen Dichtung auf moderne bürgerliche
Verhältnisse zu übertragen. In den
«Elegien» war diese Aufgabe erst teilweise er¬

füllt; sie sind zwar mit dem sentimenta-
lischen Bewusstsein der Moderne
geschrieben, doch stehen sie noch ganz auf
klassischem Boden und bedienen sich der
klassischen Mythologie. Das grosse
Stanzen-Gedicht trägt hingegen ein durchaus

modern-bürgerliches Gepräge: Wir bewegen

uns in der Welt von 1800, mit
Handelsreisenden, Geschäftsreisen, Gasthöfen
und gefälligen Kellnerinnen sowie dem
zwischen Pflicht und Liebe schwankenden
Bewusstsein eines verheirateten, vom
Dämon Gelegenheit verunsicherten, modernen

Bürgers.
Die «Römischen Elegien» werden in fast

allen Ausgaben als ein 20-teiliger Zyklus
präsentiert, so wie sie zuerst in Schillers
«Hören» erschienen sind und wie Goethe

selbst sie in der Ausgabe letzter Hand
autorisiert hat. Auch die jüngsten
Gesamtausgaben halten sich noch an die
hergebrachte Darbietungsform. Diese Anordnung

kann aber schwerlich dem Willen des

Dichters entsprochen haben, denn sie

schreibt sich unleugbar aus dem Diktat der
Konvention her und der daraus resultierenden

Selbstzensur.
Goethe hatte Schiller zunächst 22

Elegien vorgelegt, zog jedoch aus Rücksicht
auf die Zeitschrift seines neuen Verbündeten

zwei der Elegien gleich wieder zurück.
Selbst mit diesen beiden, nur leicht
anstössigen Elegien hätten wir nicht den

ganzen Zyklus in seiner integren Gestalt

vor uns, denn ursprünglich muss Goethe

einen 24-teiligen Zyklus konzipiert haben,

zu dem zwei priapeische Elegien gehörten.
Diese fielen aber schon der Vorzensur zum
Opfer, noch bevor Schiller die Gedichte zu
sehen bekam.

Über die strukturelle Funktion der
beiden priapeischen Elegien kann es eigentlich

keinen Zweifel geben: Sie bilden einen
sinnvollen Rahmen für die 22 anderen

Elegien. In der ersten ernennt der Dichter
den phallischen Gott zum Hüter und
Schutzherrn seines literarischen Liebesgartens,

also der «Römischen Elegien», und
fordert ihn auf, alle Heuchler, die vorgeben,

sich vor den hier ausgebreiteten
«Früchten der reinen Natur» zu ekeln, zu
strafen und ihnen «von hinten» eine kräftige

Lektion zu etteilen. In der zweiten
lässt der Dichter Priap selbst zu Wort
kommen. Der Gott dankt dem «redlichen
Künstler» für die «Elegien», durch die er

Das sexuelle

Versagen

eines älteren

Mannes

vor einem

zur Liebe

bereiten jungen

Mädchen ist

ein seltenes,

doch nicht

gänzlich

unbekanntes

Motiv der

erotischen

Dichtung.

Ovid, Ariost

und der Earl

of Rochester

sind als die

bekanntesten

Vorgänger

Goethes

anzusehen.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6 21



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

den ihm gebührenden Platz unter den
Göttern wiedererlangt habe. Zur Belohnung

für diesen literarischen Liebesdienst
verheisst er dem Dichter eine
nimmererlahmende Zeugungskraft.

Der vermisste Sohn

Es versteht sich von selbst, dass die
Miteinbeziehung der beiden priapeischen
Elegien für jede Lektüre des Zyklus von
ausschlaggebender Bedeutung ist. Offenbar
liegt die Funktion der beiden Rahmengedichte

darin, den phallischen Gott als

den geheimen Mittelpunkt dieser Dichtung

auszuweisen. Damit kommt der kurzen

13. von 24 Elegien («Euch, o Grazien»)
eine besondere Bedeutung zu. Der Dichter
vergleicht sich dort mit einem bildenden
Künstler, dessen Atelier eine Art Pantheon
vorstellt. Jupiter, Juno, Apoll, Minerva,
Merkur sowie Bachus und Venus haben
ihren Platz darin. Bachus steht jedoch in
Träumen versunken, Venus blickt mit dem
Ausdruck «der süssen Begier» und scheint
zu fragen: «Sollte der herrliche Sohn uns an
der Seite nicht stehn?» Der vermisste Sohn
ist niemand anders als Priap. Er ist, wie
diese zentrale Stelle zu erkennen gibt, aus
dem Atelier des modernen Künstlers
verbannt — aus Gründen, die im Jahre 1790
nicht ausdrücklich genannt zu werden
brauchten.

Auch die implizite Dichter-Persona der

«Elegien» ist sich der Abwesenheit des

phallischen Gottes bewusst; er ist es ja, der
den Mangel am stärksten empfindet und
ihn den bleichen Göttern von den Augen
abliest. Er reagiert darauf mit einer Geste
der Rettung, indem er die «wenigen Blätter»

seiner Dichtung, also seine Elegien,
den Grazien zum Opfer bringt. Was ist der
Sinn dieses Opfers? Offenbar sollen die
«Römischen Elegien» für den verbannten
Gott einstehen und ihn literarisch zu
neuem Leben erwecken: Es wäre die
Heimholung Priaps in den Tempel der Kunst —

seine Rettung.
Damit ist nun aber auch der zu Anfang

der «Elegien» angerufene «Genius» neu zu
bestimmen: «Saget, Steine, mir an, o sprecht,
ihr hohen Paläste!/Strassen, redet ein Wort!
Genius, regst du dich nicht?» In den
einschlägigen Kommentaren wird dieser
Genius meist als der Geist der Stadt Rom
gedeutet, als genius loci. Es ist aber wohl eher

Offenbar

sollen die

«Römischen

Elegien» für

den verbannten

Gott einstehen

und ihn

literarisch zu

neuem Leben

erwecken:

es wäre die

Heimholung

Priaps in

den Tempel

der Kunst -
seine Rettung.

der Geist der poetischen und geschlechtlichen

Zeugungskraft gemeint; er ist auch
der gute Geist des ganzen, gewagten
Unternehmens, eine genuin moderne erotische

Dichtung neu zu begründen. Die
abschliessende Elegie, in der Priap dem
Dichter für seine Rettung dankt, liefert die

endgültige Bestätigung der hier aufgewiesenen

Zusammenhänge: «Nun, durch deine

Bemühung, o! redlicher Künstler, gewinn ich
I Unter Göttern den Platz, der mir und
andern gebührt. »

Ironische Fabel

Das Hauptmotiv des «Tagebuch»-Gedichts:
Das sexuelle Versagen eines älteren Mannes

vor einem zur Liebe bereiten jungen
Mädchen, ist ein seltenes, doch nicht
gänzlich unbekanntes Motiv der erotischen

Dichtung. Ovid, Ariost und der Earl of
Rochester sind als die bekanntesten Vorgänger
Goethes anzusehen. Siruation und Ton der

Darstellung sind dort jedoch jeweils
anders als bei Goethe; als Vorbilder kommen
diese Texte nicht in Frage. Einen näherliegenden,

plausibleren Anknüpfungspunkr
bieten die eigenen «Römischen Elegien»:
Hier wie dort die 24-Teiligkeit, die
Rahmenstruktur, die symmetrische Anordnung.
Dort wurde dem Dichter von Priap selbst
eine nie versagende Zeugungskraft versprochen;

hier nun begegnen wir demselben
Dichter, älter geworden und in bürgerlicher

Verkleidung als Tagebuch schreibendem

Handelsmann, der sich unerwartet
veranlasst sieht, über das Versagen jener
sonst so verlässlichen Gabe zu reflektieren.
Beiden Texten liegt zudem dieselbe
Figurenkonstellation zugrunde: die Liebesbegegnung

eines reisenden Schriftstellers mit
einer jungen Frau. Daraus erwächst das

zentrale poetische Interesse, im Tagebuch
noch entschiedener als in den «Römischen
Elegien»: der intime Zusammenhang von
Schreibakt und Liebesakt, den beiden
paradigmatischen Formen menschlicher
Kreativität.

Goethe kleidet diese Thematik in eine
ironische Fabel: Ein älterer, verheirateter
Mann kehrt von einer Geschäftsreise
zurück; ein Unfall nötigt ihn, ein weiteres
Mal ausser Haus zu übernachten. Im Gasthof

bedient ihn eine reizende Kellnerin.
An diesem Abend ist er unfähig, auch nur
eine Zeile in seinem Tagebuch zu schrei-

22 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

ben, in dem er sonst regelmässig die Ereignisse

des Tages für seine Ehefrau festzuhalten

pflegt. Wie sich herausstellt, ist er auch

unfähig zur geschlechtlichen Vereinigung
mit der gefälligen Kellnerin, der er beim
Abendessen etwas heftig den Hof gemacht
hatte und die nun gekommen ist, das Lager

mit ihm zu teilen. Dieses namenlose
Mädchen - eine zweite Philine und in
gewissem Sinne die emanzipierteste Frauengestalt

Goethes — hat beschlossen, den
fremden Gast zu ihrem angeblich ersten
Liebhaber zu machen. Wachliegend und
verzweifelt über sein Versagen gerade bei
dieser traumhaften Gelegenheit erinnert er
sich seiner Gattin und der ungetrübten
Freuden, die ihm die Liebe in seiner
Jugend- und Brautzeit gewährte. Mit
besonderer Lebhaftigkeit gedenkt er der

Trauungszeremonie. Geheimnisvollerweise,
doch ersichtlich durch den blossen Akt der

Erinnerung, findet er seine Potenz wieder
hergestellt. Entgegen unseren Erwartungen

weckt der Schlaflose die neben ihm
schlummernde Schöne jedoch nicht.
Stattdessen springt er aus dem Bett, eilt zu
seinem Tagebuch und fängt an zu schreiben,
wozu er sich nun auch wieder in den Srand

gesetzt sieht.

Wider den moralinsauren Geist

Wo steckt in diesem Gedicht Priap? In
prüder Zeit, also auch in der Weimarer
Klassik, ist es das Schicksal des phallischen
Gottes, sich verstecken zu müssen. Goethe
hat ihn in eine rätselhafte Vokabel gekleidet.

Er nennt das edle Glied «Lste», d.h.
dieser hier, dieses Ding da. Ein Fall von
Benennungsnot, wenn man will, auf die
Goethe ebenso korrekt wie witzig aufmerksam

macht. Er hatte dieser Benennungsnot
zuvor schon in den «Venerianischen

Epigrammen» sarkastisch Ausdruck verliehen:
«Gib mir statt <der Schwanz> ein ander
Wort, o Priapus». Da die deutsche Sprache
kein poetisch akzeptables Wort für den Penis

zu bieten hat, auch heute noch nicht,
nennt Goethe ihn «Iste» oder zärtlich
«Meister Iste.» Darin steckt jedoch auch
eine gewisse Tücke, denn Iste reimt sich

perfekt mit Christe. Und gerade auf diese

Konfrontation des blutigen Kruzifixes mit
dem eregierten Penis steuert das Gedicht
zu. Die betreffenden Zeilen — es ist die 17.

Stanze - wurden stets als die anstössigsten

In prüder

Zeit, also

auch in der

Weimarer

Klassik,

ist es das

Schicksal des

phallischen

Gottes, sich

verstecken

zu müssen.

Goethe hat

ihn in eine

rätselhafte

Vokabel

gekleidet.

aus Goethes Feder empfunden und lange
nur mit diskreten Pünktchen gedruckt:
«Und als ich endlich sie zur Kirche führte: I
Gesteh ichs nur, vor Priester undAltare,/ Vor

deinem Jammerkreuz, blutrünstger Christe,/
Verzeih mirs Gott! Es regte sich der Iste. » In
den «Römischen Elegien» zwar rehabilitiert,

aber immer noch verbannt, muss sich
der phallische Gott in der fremden Vokabel

verbergen. Ein weiteres «Venetianisches

Epigramm», in dem der gekreuzigte Gort
ausdrücklich mit dem Gott von Lamp-
sacus, der mythischen Heimat des Priap,
konfrontiert wird, liefert den Beweis,

wenn es denn eines weiteren Beweises
bedürfte. So erweist sich denn auch das

grosse «Tagebuch»-Gedicht als ein Rettungsversuch

Goethes — als eine vorausblickende

Rettung des Priap vor dem moralinsauren
Geist, der, wie Goethe ahnte, mit dem
bürgerlichen Zeitalter zur Herrschaft gelangen

würde.
Wovon dieses erstaunliche Gedicht

jedoch eigentlich kündet, was es feiert, ist
die mysteriöse und eigenwillige Kraft, die
den priapeischen Apparat steuert. Als die
Urform dieser Kraft figuriert hier der
wilde, priapeische Eros jenseits bürgerlicher

Konvention und chrisrlicher Moral,
vor der Ehe und ohne den Segen der Kirche.

Auch die Ehe, die einzige sanktionierte

Erscheinungsform von Geschlechtlichkeit

in der bürgerlichen Gesellschaft,
wird im Innersten von der elementaren
priapeischen Kraft zusammengehalten.
Das Gedicht feiert also letztlich die Ehe,
und zwar auf eine verschlagene Weise,
indem es von einem Ehebruch erzählt —

einem auf geheimnisvolle Weise verhinderten

Ehebruch - und indem es die
bewusste Untreue mit einer höheren,
unbewussten Treue versöhnt. Dementsprechend

endet das Gedicht mit einer
ausgesucht ironischen Moral: «Wir stolpern
wohl aufunsrer Lebensreise,/ Und doch

vermögen in der Welt, der tollen,/Zwei Hebel
viel aufs irdische Getriebe: ISehr viel die

Pflicht, unendlich mehr die Liebe.»

Tyrann Zeitgeschmack -
Modelle der Rettung

Im Gegensatz zu Götz, Sachs und Faust hat

Priap weder bei der Mitwelt noch bei det
Nachwelt auf Dauer Aufnahme gefunden;
der phallische Gott blieb noch lange nach

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6 23



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

Goethes Tod aus der Dichtung verbannt.
Eine naheliegende Erklärung wäre Goethes

Selbstzensur, seine Entscheidung, die
priapeischen Texte dem ohnehin nicht sonderlich

geschätzten Publikum vorzuenthalten.
Die tiefe Ursache ist aber zweifellos bei
dem Tyrannen Zeitgeschmack zu suchen,
über den Goethe Eckermann gegenüber so
beredr Klage führte und der den Deutschen
schliesslich, nach dem unrühmlichen Muster

des «Family Shakespeare», einen
«Family Goethe» beschert hat.

Noch im Scheitern aber bestätigt das

priapeische Projekt, dass mit dem Gestus
der Rettung ein wesentlichet Zug in Goethes

geistigem Habitus bezeichnet ist. Die
frühen Beispiele des Götz von Berlichingen
und des Hans Sachs gehören einem
einfachen Modell von Rettung an, wie es

Lessing vorschwebte, als er die antiquarische
Beschäftigung mit der Vergangenheit vor
sich selbst zu rechrfertigen suchte. Ihr
Sinn sei es, «die Namen berühmter Männer
zu mustern» und «ihr Recht auf die Ewigkeit

zu untersuchen». Dieses Lessingsche
Modell von Rettung hat sich im Verfolg
des Priapeischen Projekts und vollends
mit dem Faust-Projekt beträchtlich erweitert

und kompliziert. Rettung in diesem

komplexeren Sinn hat eine unverkennbar

geschichtsphilosophische Dimension:
Sie ist das Ergebnis einer kritischen
Reflexion auf die Frage, was werr isr, bewahrt
zu werden.

Die fundamentale Bedeutung des

Gestus der Rettung ist nicht zuletzt darin zu
erblicken, dass sich darin ein sehr
charakteristisches, bisher jedoch wenig bedachtes
Merkmal seines Schaffens manifestiert,
das von seinen bahnbrechenden Anfängen
bis zu seinem — Thomas Mannisch gesprochen

— «Greisenavantgardismus» Gültigkeit

besitzt. Der Gedanke der Rettung
wird in zahlreichen Dichtungen thematisiert.

Erwähnt seien hier lediglich
«Iphigenie», «Hermann und Dorothea», «Die
natürliche Tochter», «Die Wahlverwandtschaften».

Darüber hinaus hat der Impuls
zur Rettung Goethes Schaffen in einem
umfassenden Sinne geprägt. So stellen sich

Goethe

rettet auch

sein eigenes

Bild im

Gedächtnis der

Nachgeborenen

als eines

Dichters, der

den erotischen

Energien des

ewig neuen

Lebens und

somit auch

dem stets neu

ersehnten

Versprechen

von Befreiung

noch im Alter

die Treue

bewahrte.

uns seine theoretischen Schriften heute

weitgehend als ein Versuch dar, den
Dilettanten zu retten, ihn gegen die
Einschüchterungen durch die Fachleute und
die bedrohlichen Anforderungen der
Spezialisierung in Schutz zu nehmen. Sein
wissenschaftliches Hauptwerk, die
«Farbenlehre», wollte er als eine dringliche
Rettungsaktion verstanden wissen - als

Rettung des Lichts vor den Gewalttätigkeiten

der Newtonschen Physik.
Die wohl denkwütdigste Rettung steht

am Ende seines letzten Romans, «Wilhelm
Meisters Wanderjahre». Dieser Roman, der
meist als ein Plädoyer für Entsagung gelesen

wird, endet mit einer ebenso wunderbaren

wie tiefsinnigen Rettungsaktion.
Felix, die Verkörperung des Willens zu
einem unverkürzten Leben — er ist die

Nicht-Entsagung par excellence — stürzt
vom Pferd, fällt in den Fluss und wird leblos

aus dem Wasser gezogen. Sein Vater,
der nun zum Wundarzt ausgebildete
Wilhelm Meister, bringr ihn kraft seiner
ärztlichen Kunst wieder ins Leben zurück —

eine Rettung im schönsten Wortsinn. Retter

und Geretteter stehen «fest umschlungen,

wie Kastor und Pollux, Brüder, die sich

aufdem Wechselwege vom Orkus zum Licht
begegnen». So endet das grosse Buch der

Entsagung mit der Rettung der Nicht-Entsagung.

Goethe rettet so aber auch sein

eigenes Bild im Gedächtnis der
Nachgeborenen als eines Dichters, der den
erotischen Energien des ewig neuen Lebens
und somit auch dem stets neu ersehnten

Versprechen von Befreiung noch im Alter
die Treue bewahrte.

Damit lässt sich nun abschliessend auch
das eigentümliche Profil Goethes als
historische Gestalt deutlicher bezeichnen. Dem
Alten zugetan, aber des Neuen begierig,
stand seine Mittler-Rolle zwischen
Vergangenheit und Zukunft im Zeichen der

Rettung. Letztlich ist Rettung das bewahrende

Erinnern eines Gewesenen, an dem

gegen den Srurmwind des Fortschritts
festzuhalten ist, weil es im Namen einer
menschlich ungeschmälerten Zukunft nicht
verloren gehen darf.

24 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6



DOSSIER

Walter Hildebrandt,
geboren in Leipzig,
studierte Soziologie,
Geschichte, Philosophie
und Wirtschaftswissenschaften

in Leipzig,
Königsberg, Wien und

Prag, o. Professor an

der Universität Bielefeld,

zu deren Emeriti
er heute in der Fakultät
für Soziologie gehört.
Mitbegründer und

-herausgeber der
Zeitschriften 'Moderne
Welt' und «Deutsche
Studien'. Mitarbeit in
den Zeitschriften
'Universitas» und 'Kul-
tursoziologie»,
Wissenschaftliche Halbjahreshefte

der Gesellschaft
für Kultursoziologie
e.V., Leipzig. Präsidium
des 'Gesamteuropäischen

Studienwerkes
e.V.' sowie der 'Ost-
Akademie', Institut für
Ost-West-Fragen an der
Universität Lüneburg.
Zu den letzten Büchern
zählen 'Das nachliberale

Zeitalter',
'Versuche gegen die Kälte»,
Schriften zu Literatur
und Zeitgeistforschung,
'Europäische Werte in

der Zerreissprobe»,
Essays und Studien
zur Kultursoziologie.

Die Aktualität Goethes heute
Seine Kunstauffassung und Wirkungsgeschichte

Die Studie soll in das Begegnungsfeld und Beziehungsgeflecht von
Literatur und Kunst einführen und dabei den Blick für die
zeitübergreifenden Strukturen, die in die Zukunft weisen, schärfen.
Im Mittelpunkt steht Johann Wolfgang Goethe, der sich mit grosser
Phantasie diesem Problem gewidmet hat. Das schliesst das Verhältnis
des Künstlers zur Landschaft ein. Als grosser Wanderer im tatsächlichen
wie metaphorischen Sinne erwanderte sich Goethe die Natur ebenso wie
die Geschichte, und da vor allem die Geschichte der Kunst, welche die
Folie seines ganzen Lebenswerkes und auch der Grundfür seine
immerwährende Aktualität ist, die seine Rezeptionsgeschichte bis heute ausweist.

öein doppelgesichtiges
Verhältnis zur Geschichtlichkeit des Menschen
hat Goethe einmal sehr dezidierr in einem
längeren Brief an den Historiker Heinrich
Luden vom 13. Dezember 1813 — über die

eigene Herkunft nachsinnend - beschrieben.

Luden, Professor in Jena und ein
Anhänger der Geschichtsphilosophie Fichtes
sowie der Volkstumsgedanken Herders,
wollte Goethe für eine Mitarbeit an seiner

neuen Zeitschrift «Nemesis» werben. Da
hatte er schon einen langen Weg zurückgelegt.

Er dachte über die Strecke nach, die
mit der Schrift «Von deutscher Baukunst»
begann, in der er 1772 als Dreiundzwan-
zigjähriger den Erbauer des Strassburger
Münsters, Erwin von Steinbach, würdigte,
und mit ihm — unter dem Einfluss Herders
— das Deutsche im Gotischen. Dazu kam
sein neu aufkeimendes Interesse an den

Sprachen und der Volksdichtung Europas.
Er interessierte sich für die alemannische
Mundart Johann Peter Hebels wie für die
nationalen Gedichte der Serben. Und nun
dieser Briefwechsel mit Luden über Volk,
Vaterland und Patriotismus. Dort fasste

er seine gewonnenen Erkenntnisse in die
Worte: «Ich habe oft einen bitteren Schmerz

empfunden bei dem Gedanken an das deutsche

Volk, das so achtbar im einzelnen und
so miserabel im ganzen ist. Eine Verglei-
chung des deutschen Volkes mit anderen
Völkern erregt uns peinliche Gefühle, über welche

ich in jeglicher Weise hinwegzukommen
suche, und in der Wissenschaft und Kunst
habe ich die Schwingen gefunden, durch
welche man sich darüber hinwegzuheben

vermag, denn Wissenschaft und Kunst ge¬

hören der Welt an und vor ihnen verschwinden

die Schranken der Nationalität.»
Es ist kein Wunder, dass der Schweizer

Germanist, Autot und Weltbürger Adolf
Muschg gleich zu Beginn seines Festvortrages
auf der 72. Hauptversammlung der Goethe-

Gesellschaft in Weimar im Mai 1991 mit
dem Titel «Vom tragbaren Augenblick» diese

Worte Goethes zitiett, die so ganz in unsere
transnationale Horizonte ansteuernde

Gegenwart passen. Die Äusserungen Muschgs
über Goethes Schwierigkeit mit seiner nationalen

Prägung und dessen Versuch, sich mit
Hilfe det Kunst (und seiner eigensinnigen
Beschäftigung mit den Wissenschaften)
davon zu befreien, sind für unser Thema von
entscheidender Bedeutung. Goethe gelangte
auf diese Weise zu einer ihn bestimmenden
und zugleich autonom machenden
Zeitachse, die ihn über die Jahrhunderte hinweg
zu einem Verbindungsmann der Völker, vor
allem aber zu einem Vermittler zwischen den

Epochen par excellence machte.
Schon vor Jahren hatte Muschg in einer

Notiz über seinen deutschen Kollegen Peter

Wapnewski, auf Goethe zielend, dieses
Thema berührr. Muschg meinte damals,
Wapnewski zeige, «wie man über Minnesang

aktuell schreibt und über Handke
historisch: Dafür muss man sich nur, nach
Goethes Wort, von dreitausend Jahren
Rechenschaft geben können...». Oder, wie es

Goethe im Dritten Buch von «Wilhelm
Meisters Wanderjahren» etwas altertümlicher

und populärer formuliert: Was an uns
Original ist, wird am besten erhalten und
belobt, so meint er dort, wenn wir unsre
Altvordern nicht aus dem Auge vetlieren.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6 25



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

%\\. \

-

~B -

V

Angelika Kauffmann, Die Komische und die Tragische Muse huldigen Goethe, 1788.
Feder in Schwarz, grau laviert, über Graphitskizze, 326 x 220 mm, London, The Victoria

and Albert Museum.

Die bislang unveröffentlichte Ideenskizze zu der Titelillustration des achten Bandes der

Goethe-Schriften, herausgegeben 1789, zeigt ursprünglich eine andere Gewichtung von

Komödie und Tragödie. In der finalen Reinzeichnung werden dann die Positionen
getauscht und damit der Tragödie mehr Gewicht eingeräumt. Amor spannt rechts den

Bogen, ihm ist die Komödie zugewendet, während die Tragödie huldvoll zur Büste des Dichters

aufblickt. Unverkennbar hat sich Kauffmann in der Haltung der Thalia zunächst auf
den berühmten Musensarkophag besonnen, den sie damals im Museo Capitolino in Rom

besichtigen konnte (heute Louvre). Die korrekten Attribute der Melpomene, der
Tragischen Muse, nämlich Keule und Theatermaske, konnte sie den Musengemälden von Her-

kulaneum, publiziert in Le Pitture antiche d'Ercolaneo, entnehmen. Winckelmann gab ihr
die letzte Sicherheit, in seinem Versuch einer Allegorie schreibt er, dass Melpomene

'insgemein mit einer Keule gebildet wird, den Inhalt der Tragödien aus der Zeit der Helden

vorzustellen, deren gewöhnliche Waffe eine Keule war». Die antike Gemme, die

Winckelmann in seinen Monumenti antichi inediti von 1767 abbilden liess, hat unmittelbar

auf Kauffmanns Entwurf zu einer Titelvignette zu eben jenem achten Band der

Goethe-Schriften gewirkt. Die Muse der Tragödie mit Keule unterstützt nochmals die

Bedeutung des Titelkupfers.

Man merkt gleich, dass sich in diesen
Worten auch die Hoffnung andeutet, das

Leben möge sich immet fottschreiben und
damit zugleich die produktive Kraft des

Selbst an die Späteren weirergeben, so dass

sich Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft amalgamieren in einer Kette der
unendlichen Zusammengehörigkeit und
Befruchtung. In den letzten Jahren haben
sich neben vielen anderen Franz Zwilg-
meyer und Rudolf zur Lippe, beide ganz
speziell auf Goethe ausgerichtet, mit dieser

chronologischen Webkunst der Kultur
beschäftigt. Der Adornoschüler Prinz Rudolf
zur Lippe, 1937 geboren, schlägt in seinem

Hauptwerk «Sinnenbewusstsein. Grund-

*Siehe dazu insbesondere

Sabine Schulze

(Hg.), Goethe und die

Kunst, Verlag Gert

Hatje, Stuttgart 1999.

legung der anthropologischen Ästhetik»
(1987) den Bogen von Leonardo da Vinci
bis Hugo Kükelhaus und Joseph Beuys.

Goethes Kunstauffassung
auf dem Weg zur Moderne

Auch wenn man Goethes Hinwendung zur
Kunst unter die subjektive Trias
«Wahrnehmungsvielfalt — Stimmung — Reflexion»
stellt und dabei noch enger seine

Beschäftigung mit der Landschaftsmalerei als

besonderes Beispiel auswählt, wie das im
folgenden geschieht, führt uns das doch
immer wieder vom Speziellen zum
Allgemeinen. Es zeigt den ganzen Goethe, der
als Künstler bis in unsere Zeit fortwirkt.
Exemplarisch ist ein Werturteil von Erich
Trunz: Goethe «nimmt die Methode der

Kunstgeschichte des 20. Jahrhunderts
vorweg». In einet Epoche, in der seine

Zeitgenossen zumeist die mehr quantitativen,
datstellenden Aufzählungen von Daten,
etwa über Genres, Motive oder Farben,

bevorzugten, habe Goethe eine «Geschichte
des Sehens» und eine solche der
Landschaftsauffassungen im Zusammenhang
mit der sich wandelnden Geistigkeit der
Künstler herausgearbeitet.

Ein Beispiel für den Erfolg von Goethes

Besuchen in den Kunstsammlungen findet
sich in einem Artikel aus seiner reifen Epoche,

den Goethe 1816 im «Morgenblatt für
gebildete Stände» publiziert. Darin
beschreibt er drei Landschaftsbilder des

flämischen Meisters Jakob van Ruysdael*.
Goethe lobt die treffliche Arbeit, doch
dann nennt er das Eigentliche: «Gegenwärtig

aber wollen wir ihn als denkenden

Künstler, ja als Dichter betrachten, und
auch hier werden wir gestehen, dass ihm ein
hoher Preis gebühre...»

In diesem Aufsatz erwähnt Goethe auch
die Bedeutung der Kopien, die sich in
seinem Besitz befinden. An diesen Schatz,

überhaupt an seine gesamte Graphik Sammlung

muss erinnert werden, die schliesslich
rund 2500 Zeichnungen sowie 6500
Kupferstiche umfasste. Mit diesem handwerklichen

Material, auf das immer wieder sein

Augenmerk gerichtet war, in abertausend
Stunden, wusste Goethe meisterlich
umzugehen, um eine seiner Hauprmissionen, die

er sich selber gestellt hatte, zu erfüllen: Die
Dichtung mit der Kunst und die Kunst mit
det Dichtung zu veibinden. Das Wort, das

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

in den «Maximen und Reflexionen»
erschien, «Denken ist interessanter als Wissen,

aber nicht als Anschauen» verstehen wir nun
immer besser und können auch die Verbindung

zu einer anderen Sentenz knüpfen:
Wenn der Künstler mit der Welt und mit
der Natur recht umgehe, so Goethes

Meinung, dann entspringe ihm, «nach welcher
Seite hin man schaue», Unendliches.

In alle seine Werke hat Goethe dieses

Thema eingestreut. Und immer kommt er
aufs Grundsätzliche zu sprechen. Auch
feierte sein Freundeskreis lebhaft Lessings
gerade erschienenes Werk «Laokoon», weil —

so Goethe — «dieses Werk uns aus der Region
eines kümmerlichen Anschauens in diefreien
Gefilde des Gedankens hinriss». Als Oeser

versucht, ihn in die Kunstgeschichte
einzuführen, notiert Goethe: «Aber auch diese

Übungen brachten bei mir eine andere
Wirkung hervor, als er im Sinne haben mochte.

Die mancherlei Gegenstände, welche ich von
den Künstlern behandelt sah, erweckten das

poetische Talent in mir, und wie man ja
wohl ein Kupfer zu einem Gedicht macht, so

machte ich nun Gedichte zu den Kupfern
und Zeichnungen. » Auf diese Weise habe er
sich daran gewöhnt, die Künste in Verbindung

miteinander zu betrachten.
In seine Leipziger Zeit fällt auch ein

besonders wichtiger Besuch der Dresdner
Gemäldegalerie, die er wie ein «Heiligtum»

betrat. Das Feierliche übermannt
ihn. Schliesslich die Notiz: «Hier fand ich
mich, zu meinem Behagen, wirklich zu
Hause...» Goethe steigerte sich in diesen

Tagen so in die Bilderwelr hinein, dass er
abends in sein Quartier heimgekehrt, die

Wohnung seines Schusters in ihrer dämm-
rigen Farbigkeit wie das Werk eines Malers
zu betrachten begann: «... ich glaubte ein
Bild von Ostade vor mir zu sehen».

Das alles war Vorspiel. Der Quantensprung

gelang ihm mit seinen italienischen
Aufenthalten, die im September 1786 mit
seiner heimlichen Abreise aus Karlsbad
Richtung Süden begannen und ihn über
München und den Brenner in das Land
brachte, das ihm den Ausruf entlockte:
«Auch ich in Arkadien!»

Im Juni 1788 trifft Goethe wieder, aus
Italien kommend, in Weimar ein. Vorher, am
17. März, hatte er an Herzog CarlAugustaus
Rom einen Brief geschrieben, der gipfelte in
der Bemerkung: «Ich habe mich in dieser

anderthalbjährigen Einsamkeit selbst wiederge-

«Eine

Vergleichung

des deutschen

Volkes mit

anderen

Völkern erregt

uns peinliche

Gefühle,

und in der

Wissenschaft

und Kunst

habe ich die

Schwingen

gefunden,

durch welche

man sich

darüber

hinwegzuheben

vermag, denn

vor ihnen

verschwinden

die Schranken

der Nationalität.»

funden; aber als was? — als Künstler!» Auf die
Eindrücke, die Goethe in dieser Zeit gesammelt

hatte, können wir hier nicht in ihrer
Gesamtheit eingehen. Es wäre eine Wiederholung

seines 500-Seiten-Werkes.
In unserem Zusammenhang sind die

Begegnungen mit den drei deutschen Malern

Johann Heinrich Tischbein, dem zwölf
Jahre älteren Jakob Philipp Hackert und
dem jungen Landschafter Christoph Heinrich

Kniep von besonderer Bedeutung. In
Rom wohnte Goethe zunächst bei Tischbein,

der ihn später nach Neapel und nach
anderen Orten im südlichen Italien begleitete.

Wichtiger wurde die Freundschaft
mit dem Landschaftsmaler Hackert, die im
Februar 1787 begann. Unter seiner Anleitung

fertigte Goethe viele landschaftliche
Zeichnungen an.

Ein noch grösseres Gewicht hatte die

Begegnung Goethes freilich mit den in
Rom befindlichen Gemälden zweier
Landschaftsmaler aus der Anfangszeit dieses

Genres: Gaspard Poussin (1615-1675) und
Claude Lorrain (1600—1682), der zwar aus

Lothringen stammte, aber ein «Römer»
wurde und auch dort als einer der
einflussreichsten Landschaftsmaler der Zeit sein
Leben beendete. Für Goethe wurde Claude
Lorrain das grosse Erlebnis, von dem er
hinfort nicht loskam.

Anderthalb Jahrhunderte vor Goethe
geboren, ging von ihm eine Entwicklung
aus, die über Goethes Beschäftigung mit
ihm und mit Rubens, wie wir noch sehen

werden, bis zur Moderne führt. Eine Linie
der Weitergabe von Eindrücken und
Empfindungen, die ihresgleichen sucht. In
der «Italienischen Reise» vermerkt Goethe

unter dem 27. Juni 1787: «Ich war mit
Hackert in der (Galerie Colonna>, wo Poussins,

Claudes, Salvatore Rosas Arbeiten
zusammen hängen. Er sagte mir viel Gutes und
gründlich Gedachtes über diese Bilder
Wenn man nun gleich wieder die Natur
ansehn und wieder finden und lesen kann, was
jene gefunden und mehr oder weniger
nachgeahmt haben, das muss die Seele erweitern,
reinigen und ihr zuletzt den höchsten
anschauenden Begriff von Natur und Kunst
geben. Ich will auch nicht mehr ruhen, bis

mir nichts mehr Wort und Tradition,
sondern lebendiger Begriff ist.» - Einsichten
einer bemerkenswerten Reife.

Schon unter dem 3. April 1787 hatte er
geschrieben: «Mit keinem Worte ist die dun-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6 27



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

stige Klarheit auszudrücken, die um die
Küsten schwebte, als wir am schönsten Nachmittage

gegen Palermo anfuhren. Die Reinheit der

Konturen, die Weichheit des Ganzen, das

Auseinanderweichen der Töne, die Harmonie von
Himmel, Meer und Erde. Wer es gesehen hat,
der hat es aufsein ganzes Leben. Nun verstehe

ich erst die Claude Lorrains...»
Als Goethe Rom verliess, schenkte man

ihm eine Sammlung von Radierungen dieses

Meisters. «Sie sind unschätzbar, wie alles

von seiner Hand», schrieb er an Carl August.
Mit seinen zatten, aber bestimmten
Landschaften blieb Claude Lorrain sein Liebling,
ohne Unterbrechung. In seiner Korrespondenz

finden sich immer wieder Hinweise
auf diesen Maler. Und natürlich in seinen

Fragmenten über die Landschaftsmalerei.
Berühmt die Stelle: «Im Claude Lorrain
erklärt sich die Natur für ewig.» Schliesslich
im Teil IV der Fragmente zusammenfassend:

«Von Claude Lorrain, der nun ganz ins
Freie, Ferne, Heitere, Ländliche, Feenhaft-
Architektonische sich ergeht, ist nur zu sagen,
dass er ans Letzte einer freien Kunstäusserung
in diesem Fache gelangt...»

Neben Claude Lorrain begeistert sich
Goethe für die Landschaften des flämischen
Malers Peter Paul Rubens (1577-1640),
über den Goethe in der essayistischen Notiz
«Antik und Modern» (1818) schrieb: Sehen

wir «die ungeheuren Schritte, welche der
talentreiche Rubens in die Kunstwelt hineintut!
Auch er ist kein Erdgeborner; man schaue die

grosse Erbschaft, in die er eintritt, von den

Urvätern des I4ten und 15ten Jahrhunderts
durch alle die trefflichen des löten hindurch,

gegen dessen Ende er geboren wird».
Dabei sieht Goethe in diesem universalen

Genie noch Zusätzliches. Das wird
im Nachwort zu Goethes «Schriften zur
Kunst» in der dtv-Gesamtausgabe (München

1962) betont. Das Erfinderische des

Künstlers lasse diesen zu einer «innerlichen
Wahrheit» gelangen. Da wird man an das

Wort Paul Cézannes: «Genauigkeit ist nicht
Wahrheit» erinnert. Um diese Einsicht
geht es in den Gesprächen zwischen
Goethe und Eckermann am 11. und 18.

April 1827, fünf Jahre vor GoethesTod.
Dort bittet Goethe seinen Partner, das

Rubenssche Gemälde «Heimkehr von der
Ernte» zu interpretieren. Mit höchster
pädagogischer Kunst wird dieser von
Goethe zu der Erkenntnis geführt, dass

Rubens in seinem Bilde mit Licht und

EUROPAS GRIECHENLAND

Im Gebirge trotzt alles
Urtiefes

Göttergewartiges Schweigen
In den Dörfern

Kennt das kalkige Weiss

Keinen Makel

Milde ist's nicht
Was ich hier
Im Herzen der Griechen erfuhr
Dornengebüsch Sand Fels -
Und der Spiegel der See

Alles ist gross
Selbst der Trennstrich des Meeres

Ist wie ein Schwert
Das den gordischen Knoten
Zerteilt

Nur das Licht
Ist von feiner Natur
Und die Kunst?
Sie atmet dem nach

Vollendet
Ist alles.

Walter Hildebrandt

Schatten sehr frei umgeht, weil er die nach
Hause gehenden Schnirter unbedingt ins
helle Licht rücken will. Was Eckermann
zunächst als Mangel des Malers ansieht,
erkennt er bald unter Goethes Anleitung
als die Abstraktion eines Genies, ganz
ähnlich wie Claude Lorrain so vieles, besonders

bei seiner «Lichtmalerei» und der

Behandlung des Wassers, genialisch die Natur
«übersteigend» (ich wage nicht zu sagen, die
Natur beherrschend) «erfunden» hat.

Nicht verwunderlich, dass wir in Band 9

der Propyläen Kunstgeschichte noch einmal

über Lorrain lesen: «Seine Bilder sind in
Licht gebadet. Ohne dieses milde, manchmal

warme, meist aber kühle Licht würden

sie blind sein, und viel von dem,

was an diesen Gemälden mit Recht
als Poesie gerühmt wird, ginge verloren.»

Und noch entschiedener: Er,
der als Zeichner so gern mit dem
vollen Tuschpinsel oder nur mit
zwei Sepiatönen einen erstaunlichen

Eindruck von Weite, atmender

Ruhe oder mächtiger Spannung
herzauberte, habe nicht die direkte
Wirkung von Sonne oder Mond
benötigt, sondern arbeitete mit
einer «einheitlichen Lichthaut», die
der Mensch als eine neue Wirklichkeit

erlebt. So war es auch bei dem
«alchemistischen Verhältnis» Lorrains

zum Wasser.

Davon liess sich Goethe auf seine

eigene Manier berühren, wenn wir
an sein ewiges magisches Ringen
mit dem Wasser in seinen Werken
denken. Das geht vom «Werther»
über das Gedicht «Der Fischer» mit

seiner Sequenz «Das Wasser rauscht, das Wasser

schwoll...», und seine Gedanken zum
Seelengedicht des Gestaltwandels im «Gesang

der Geister über den Wassern» bis zum
Sonett «Mächtiges Überraschen»: «Die
Welle sprüht, und staunt zurück und weichet

Die Rezeption Goethes im 20.
Jahrhundert - Das Beispiel Paul Klee

Die Freiheiten des Künstlers, die Goethe

nur andeutet, machen sich immer
selbständiger. Doch gerade dadurch
konstituieren sich neue Verbindungen unserer
Epoche zu der Denkarbeit Goethes, ob wir
nun Thomas Mann, Ernst Barlach oder Paul

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

Klee als Beispiele nehmen. Thomas Mann,
der sich ausdrücklich und vielfältig in der

Nachfolge Goethes sah, und der japanischen
Jugend 1932 in einer Goethe-Studie das

schöne Wort von der Weltfähigkeit anempfiehlt.

Ernst Barlach, der sich früh von
Goethes «Faust» beeindrukken liess, Goethe

1904 eine barlach-typische Keramik
«Ruhender junger Goethe» widmete und 1923
als Höhepunkt seiner Annäherung an die
dämonisch-übersinnlichen Dimensionen in
Goethes Werk den Walpurgisnacht-Zyklus
mit 20 Holzschnitten herausbrachte.

Schliesslich Paul Klee und seine Verbindungen

zu Goethe. Diese Wahlverwandtschaft

ist zu vergleichen mit der Goethes

zu Claude Lorrain. Da ging es ja auch nicht
nur um virtuose Kunstfertigkeiten von
Licht und Wasser, Bäumen und
Baumgruppen, sondern um spirituelle Antworten,

wie Goethes Reaktionen in Wandrers
Nachtlied «Über allen Gipfeln ist Ruh...».
Theodor Adorno ging so weit, dieses
Gedicht - seinen existentiellen Ernst in der

Verquickung von Natur, der Nähe zum
grossen Schweigen und metaphysischem
Menschenschicksal vor Augen — als «un-
erreichliches Beispiel authentischer
Landschaftsdarstellung» zu bezeichnen.

Doch jeder tritt zurück hinter Paul Klee
und seinen inneren Dialogen mit Goethe.

Da eröffnet sich ein tiefgtündiges Feld. Zu
dem soll hier mit Hilfe von Klees

«Tagebüchern», der Schrift von Christa Lichten-
stern «Die Wirkungsgeschichte der
Metamorphosenlehre Goethes. Von Philipp
Runge bis Joseph Beuys» (1990) und den

Inspirationen des Gestaltpsychologen Viktor

von Weizsäcker ein Zugang gefunden
wetden.

In Anknüpfung an Goethes Begriffe der
«anschauenden Urteilskraft» und des

«gegenständlichen Denkens» hat Weizsäcker in
seinem Buch «Gestalt und Zeit» (1960)
den goethenahen Doppelbegriff der No-
mophilie der Sinneswahrnehmung und der

Eidophilie des Denkens eingeführt. Oder
noch kürzer: «Wie also die Wahrnehmung
zum Denken strebt, so das Denken zur

Klee verstand

seine eigenen

Schöpfungen

als einen

eng mit der

Naturgeschichte

verbundenen

«weiterführenden

geistigen

Akt».

Wahrnehmung.» Das kennzeichnet auch
das malerische und denkerische Werk Paul
Klees, dem Christa Lichtenstein ein langes

Kapitel widmet und daran erinnert, dass

der Kunsthistoriker Werner Haftmann in
seiner Schrift «Paul Klee. Wege
bildnerischen Denkens» (1950) zum ersten Mal
Klees gedankliche Nähe zu Goethes

morphologischer Methode aufgezeigt hat. Als
hochgegriffene, zentrale Maxime Klees

werden dort seine Worte zitiert: «Kunst
verhält sich zur Schöpfung gleichnisartig: sie

ist jeweils ein Beispiel, ähnlich wie das

Irdische ein kosmisches Beispiel ist.» Dem
entspricht, dass Klee seine eigenen
Schöpfungen als einen eng mit der
Naturgeschichte verbundenen «weiterführenden
geistigen Akt» verstand.

Das Wort vom «Schöpfungsgleichnis» hat
Klee erstmals 1916 formuliert. Von da ab

wird es für ihn massgebend. Klees
Landschaftsstudie «Wald-Ende», ein eindrucksvolles

Ölbild, benutzt Christa Lichtenstein,

um zu zeigen, wie Klee seine Bemühungen
von einer «morphologischen Betrachtungsweise»

zu einer «Ausdruckskunst» weiter
geführt hat. Auch schilderr sie, wie Klee
Goethes Gedicht «Gesang der Geisrer über
den Wassern» berührt aufsein Malen übertrug.

Wenn sich Klee mit Goethe befasste,

ging es ihm in der Regel ums Ganze. «An
der pantheistischen Ehrfurcht kann man
sich wohl stärken. Zur Genussfähigkeit stärken

einmal ganz sicher», schreibt Klee
(«Tagebücher», S. 81). Symbolisch, dass er das

mit 22 Jahren im Jahre 1901 auf seiner
Italienreise in Rom festhielt. Da wird schon
früh die enge doppelte Bruderschaft zu
Goethe über die Zeiten hinweg deutlich.
Das ging bis zum Ende seines Lebens weiter,

wenn wir daran denken, wie der Maler
noch die Worte für seine Grabplatte
formulierte, die dann nach dem 29. Juni 1940
sein Grab schmücken sollten. (Tagebücher,
S. 427). Diese Aktion kann nur als eine

spirituelle Weiterführung Goethescher
Gedanken in den kosmisch-transzendenten
Ewigkeitsraum hinein gedeutet werden:

DIESSEITIG BIN ICH GAR NICHT FASSBAR
DENN ICH WOHNE GRAD SO GUT BEI DEN TOTEN
WIE BEI DEN UNGEBORENEN
ETWAS NÄHER DER SCHÖPFUNG ALS ÜBLICH

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6 29



DOSSIER

Heinz Ludwig Arnold,
geboren 1940 in Essen,
lebt als freiberuflicher
Publizist In Göttingen:
seit 1963 Herausgeber
der Zeitschrift für
Literatur TEXT + KRITIK,

seit 1978 des
Kritischen Lexikons zur

deutschsprachigen
Gegenwartsliteratur (KLG)

und seit 1983 des

Kritischen Lexikons zur
fremdsprachigen
Gegenwartsliteratur (KLfG).
Seit 1995 Honorarprofessor

an der Universität

Göttingen.
Zahlreiche Veröffentlichungen
zur deutschen Literatur.

Zuletzt erschienen:
• Die deutsche Literatur
seit 1945.
Seelenarbeiten 1978-1983'
(Hg. 1998). 'Querfahrt
mit Friedrich Dürrenmatt.

Aufsätze und

Vorträge-, (1998). 'Die
deutsche Literatur seit
1945. Letzte Weiten

1984-1989' (Hg., 1999).
• Einigkeit und aus

Ruinen. Eine deutsche

Anthologie- (Hg. 1999).

Tilman Jens, Goethe
und seine Opfer, Patmos

Verlag, Düsseldorf
1999.

W. Daniel Wilson, Das

Goethe-Tabu, Deutscher
Taschenbuch-Verlag,

München 1998.

«Keinen frostigeren Gesellen gibt es

auf Gottes Erdboden»
Notizen zu Goethes Negativa

Johann Wolfgang von Goethe ist der Inbegriffdeutscher Kultur,
deshalb tragen die ausländischen deutschen Kulturinstitute seinen

Namen. Viele seiner nachgeborenen Schriftstellerkollegen haben

ihn imitiert; nicht nur in Vers und Prosa, sondern vor allem im
Habit, in ihrer stilisierenden Imagination seines gelebten Dichtertums:

in diesem Jahrhundert gewiss Gerhart Hauptmann, Thomas

Mann und zuletzt Ernst Jünger. Thomas Mann hat dem «Dichterfürsten»

mit seiner «Lotte in Weimar» allerdings ein ironisches

Denkmal gesetzt, und sich dabei wohl auch selbst ein wenig
beobachtet. Er lässt Lotte am Ende ihres Besuchs beim alten Goethe

bilanzieren: «So sehr wohl und behaglich war mir's nicht eben in
deiner Wirklichkeit, in deinem Kunsthaus und Lebenskreis, es war
eher eine Beklemmung, eine Apprehension damit, das lass mich

gestehen, denn allzusehr riecht es nach Opfer in deiner Nähe.»

/lber nicht nach «Weihrauch»

rieche es, fährt Lotte fort, sondern
«nach <Menschenopfern> sieht's leider aus
in deinem Umkreis, es ist ja beinah wie ein

Schlachtfeld und wie in eines bösen Kaisers
Reich. Ach, es ist wundervoll, ein Opfer
bringen, jedoch ein bittres Los, ein Opfer sein!»

Was Thomas Mann Lotte erkennen lässt,
dass nämlich all diese Opfer Goethes nichts
anderes seien als Opfer seiner Grösse, das

haben schon andere artikuliert. So nannte
Jean Paul Goethe den «Montblanc unserer
Literatur — keinen frostigeren Gesellen gibt
es aufGottes Erdboden». Und von Friedrich
Nicolai ist der Satz über Goethe überliefert:
«Der Kerl ist ein Genie, aber das Genie ist
ein schlechter Nachbar.»

Es verwundert deshalb nicht sonderlich,
wenn zum 250. Geburtstag dieses Genies
nicht nur seine Grösse gefeierr wird,
sondern auch die Schatten zur Sprache kommen,

die solche Grösse wirft.
Einer, der mit literarischer Leichenfledderei

unrühmlich bekannt wurde und das

polemische Fleddern auch an noch lebenden

Figuren des Literaturbetriebs gern er-
probr, hat, herb und bildlich gesprochen:
die Leichen, die da im Keller am Weimarer
Frauenplan vergraben sind, ausgegraben
und seziert — Tilman Jens führt in einer
flotten Schrift «Goethe und seine Opfer»

vor. Die Strecke dieser Opfer — Goethe

wurde bekanntlich 82 Jahre alt - ist lang.
Auf dieser Strecke blieben bereits zu

Beginn seiner Karriere in Weimar einige alte
Fteunde — Weimar, das war sein Revier, da
wurde jegliche Konkurrenz vehement
weggebissen: zum Beispiel Jakob Michael Reinhold

Lenz, der dem aufsrrebenden Herrn
Minister in Weimar nicht mehr gut genug
war für seine vornehme neue Entourage;
oder Maximilian Klinger, einst sein
mitstürmender und drängender Bruder im
revolutionären Geisre, der nun auch nicht
mehr ins höfische Bild passte; oder Johann
Heinrich Merck, der ihn schon früh finanziell

über Wasser gehalten hatte und für den

er, als Merck später selbst in Not geriet und
einiger Zuwendung bedurfte, keinen Taler
übrig hatte. Und nicht mal ein Wort mehr.

Goethe hat auf sie gesetzt, solange sie

seinem Treiben und seinen Geschäften
nützlich waren. Dann hat er sie vergessen,
verdrängt. Die Formel solchen lebenslangen

Verhaltens hat er dem Kanzler Friedrich

von Müller am 6. Dezember 1825

anvertraut: «Die Geschäfte müssen abstrakt,
nicht menschlich mit Neigung oder Abneigung,

Leidenschaft, Gunst behandelt
werden, keine Vorwürfe über Vergangnes,

nun doch nicht zu Änderndes wie
könnte man leben, wenn man nicht jeden

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

Abend sich und andern ein Absolutorium
erteilte. »

Nach diesem Muster hat er alle seine

dienstbaren Geister behandelt: von der
Köchin Charlotte Hoyer über die Diener Johann
David Eisfeld, Philipp Friedrich Seidel, Carl
Christian John und Carl Wilhelm Stadelmann
bis hin zu, natürlich, Eckermann, dessen

Beziehung zu Goethe Tilman Jens so beschreibt:
«Keinen zweiten hat Goethe so beharrlich

ausgenommen wie Johann Peter Eckermann.
So konsequent abgerichtet.» Er weiss: Dieser
Mann aus ärmlichen Verhältnissen wird
aufschauen zu ihm, dem Staatsdichter. Er
braucht schliesslich eine Hilfskraft, die seine
Werke letzter Hand durchsieht. Verleger
Cotta wird nach langer Verhandlung das

Werk mit über 100000 Talern entlohnen.
Goethe weiss nun seinen Marktwert. Dem
Assistenten aber will er keinen Groschen
zahlen. «Bei Tische teilt er manches mit mir,
und gibt mir von seinem Teller», jauchzt
Eckermann 1824 in einem Brief an seine
Verlobte Johanne Bertram. Wer so schreibt, ist
ein ideales Opfer. Der lässt sich schinden.

Skrupel kennt Goethe nicht. Schon 1805 hat

er im Rahmen seiner Mittwochsgesellschaft
einen, so Henriette von Knebel, «hübschen

Vortrag» über die «Elastizität der Moral»
gehalten. - Goethe handelte mit System.

Verleugnung der Familie

Aber auch Familie und Verwandtschaft waren

eingespannt, in das «System Goethe»:
Die Schwester Cornelia hat er tyrannisiert,
bis sie ihm in eine kurze unglückliche Ehe

entrann, was er ihr nie verzieh: Noch in
«Dichtung und Wahrheit» hat er es ihr
heimgezahlt mit bösen Worten über ihre
angebliche Hässlichkeit. Den Sohn August
Walter hat er sich als Werkzeug seiner
Interessen zugerichtet und ihm mit Ottilie
eine Schwiegertochter verpasst, die nach
Christianes und Augusts Tod sein Haus

versorgte. Selbst Christiane, die er nach

achtzehnjährigem, zuerst leidenschaftlichem,
dann immerhin noch liebevollem Konkubinat

heiratete, wurde nach der Hochzeit
ausschliesslich zur blossen Verwalterin seiner
häuslichen Geschäfte, während er sich

jüngeren Damen zuwandte; und als sie auf den
Tod lag und starb, wachte er weder an
ihrem Krankenbett noch begleitete er ihren
Sarg zum Grabe. Aber auch die vier Kinder,
die Christiane ihm nach August noch gebo-

-

Angelika Kauffmann, Bildnis Johann Gottfried Herder, 1791. 01 auf Leinwand,
637 x 521 mm, Frankfurt/M., Freies Deutsches Hochstift, Frankfurter Goethe-
Museum.

Während seiner Italienreise vom August 1788 bis Juni 1789 entwickelte Herder

(Mohrungen 1744-1803 Weimar) eine sehr innige, vom Empfindsamkeitskult
geprägte Freundschaft mit Angelika Kauffmann. Sie sei von 'holder Schüchternheit,

demüthiger Engelsklarheit und Unschuld', so Herder. Er verehrte die
Künstlerin als 'Vielleicht die kultivierteste Frau in Europa'. Der rege
Briefwechsel mit seiner Frau Karoline, geb. Flachsmann, diente dazu, sie über die

Entfernung hinweg in den Freundschaftskult einzubeziehen. Am 27. Februar
1789 berichtet er von Kauffmanns Plan zu einem Porträt, das als 'Pendant von

Goethe, den sie auch gemalt hat', dienen soll. Tatsächlich ist Kauffmanns
Herder-Porträt ganz bewusst als Dialog-Bild zu dem von Goethe (siehe Titelblatt)
angelegt worden. Würden sie wieder einmal nebeneinanderhängen, Goethe

links, Herder rechts, so wären sie einander zugewendet und bezögen den

Betrachter in die Zwiesprache mit ein. Wie Goethe ist auch Herder etwas verjüngt
und geschönt dargestellt.

ren hat und die alle kaum einige Tage alt
wurden, finden im gesamten Werk keine

Erwähnung. Goethe floh die Erscheinung
des Todes, wo immer er konnre - sich selbst
hat er kaum zu überwinden vermocht, um
anderen zu dienen.

So pflegte er auch zu den Kollegen,
Wieland und Schiller etwa, bloss diplomatische

Freundschaften. Herders unabhängigen
Geist hat er im Dienste des Herzogs
gebrochen. Mit jungen Autoren wie Hölderlin

und Kleist ging er distanziert, ja ver-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6 31



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

ächtlich um. Er verstand ihre neuen Töne
nicht — die theatralischen Schmonzetten
eines Kotzebue waren ihm lieber, denn sie

konnten ihm nicht gefährlich werden.
Es waren auch die Töne einer neuen Zeit,

die ihm unheimlich war, die er nicht mochte.

Und schon gar nicht jene revolutionären
Klänge, die nach 1789 aus Paris
herüberschallten. Sie infizierten nicht nur die
Intellektuellen, die in Weimar lebten,
sondern auch die Professorenschaft in Jena,
und deren Studenten. Und als mit dem

Kriege zwischen den europäischen Monarchien

und der französischen Republik deren

Ideen näherrückten, gab es Unruhe
auch in der Bevölkerung, die das
patriarchalische Regiment des Weimarer Fürsten
nicht abschütteln, aber doch etwas lockern
wollte. Was wiederum eine ganze Maschinerie

an Spitzelei und Repression in Gang
serzte, an denen auch der Dichterfürst
Goethe als Mitglied des Geheimen Consiliums

nicht unmassgeblich beteiligt war. Er
hat sie sogar ziemlich rabiat betrieben,
worunter namentlich einige Jenaer Professoren

zu leiden hatten. Zum Beispiel der junge
Philosoph Johann Gottlieb Fichte, der 1799

von Jenas Universität verbannt wurde und
nach Berlin ging, freilich erst, nachdem er
sich den revolutionären und demokratischen

Schneid hatte abkaufen lassen. Oder
der Jurist Gottlieb Hufeland, det schon
deshalb unliebsam auffiel, weil er eine Vorlesung

über die neue französische Verfassung
hielt, dann aber, eingeschüchtert, sich dem
«Wunsch» des Herzogs fügte und nun selbst

zum Verteidiger der Zensur wurde. Ähnlich
erging es dem Philosophen und Theologen
Carl Christian Ehrhard Schmid und dem
Mediziner Christian Gottfried Grüner, die
als politisch freidenkende Professoren nach

Jena berufen wurden, um der Universität
einen liberalen Anstrich zu geben, denen
dann aber untersagt wurde, politische Themen

öffentlich zu arrikulieren. Noch Jahre

später, 1816, als der berühmte Naturforscher

Lorenz Oken, ein späterer Lehrer
Georg Büchners, in seiner Zeitschrift «Isis»

gegen Zensur und Spitzelei opponierte,
schlug Goethe in einem Gutachten vor,
die nur zögernd und in engen Grenzen

gewährte «Pressfreiheit» und am besten
auch gleich die aufmüpfige Zeitschrift zu
kassieren.

Schon vor einigen Jahren hat sich der
amerikanische Germanist W Daniel Wil-

Auch die vier

Kinder, die

alle kaum

einige Tage alt

wurden, finden

im gesamten

Werk keine

Erwähnung.

Goethe floh

die Erscheinung

des Todes,

wo immer

er konnte.

Das

durch die

Goetheforschung

geisternde

Urteil, der

politische und

soziale Geist

im klassischen

Weimar sei

liberal

gewesen,

ist falsch,

beruht auf

Legendenbildung.

son im beschriebenen Sinne kritisch über
die Intellektuellen und die Macht im
klassischen Weimar, und insbesondere über
Goethes Wirken als Geheimer Rat, geäussert.

In seinem jüngst erschienenen Buch
«Das Goethe-Tabu. Protest und
Menschenrechte im klassischen Weimar» nun
belegt er auf vielen Feldern seine damalige
Behauptung: Das durch die Goethe-For-

schung geisternde Urteil, der polirische
und soziale Geist im klassischen Weimar
sei liberal gewesen, ist falsch, beruht auf
Legendenbildung. Tatsache ist: «Die
Intellektuellen erkauften (massige) wirtschaftliche

und soziale Reformen durch die Preisgabe

politischer Freiheit — ein Modell, das

sich bis in unser Jahrhundert verheerend

ausgewirkt hat. Und gerade die normative

Dichterfigur Goethe schützt das Tabu

um den absolutistischen Staat: Da er an der

Herrschaft teilnimmt, möchten die Forscher
nicht so genau nach möglicher Opposition
gegen diese Herrschaft fragen.»

28. August 1945

Diese, wenn man so will, späte Opposition
kommt nun, zum 250. Geburtstag Goethes

und zum 50. Geburtstag des neuen, wieder

gesamten deutschen Staates, in Tilman
Jens' polemischem Buch überaus zeit-
gemäss zu Wort — als Erinnerung einer
sehr deutschen Ambivalenz: «Frankfurt am
Main, 28. August 1945, des Klassikers

erster Nachkriegsgeburtstag. Ernst Beutler,
Direktor des Freien Deutschen Hochstifts,
erklärt in festlich-zeitentrückter Rede,

Goethe zeuge <von dem Edelsten und Schönsten),

dessen deutscher Geist fähig gewesen
ist». Das war in beklemmender Weise
zutreffend, wenn auch anders als vom
Festredner intendiert. Deutsche Geister hatten
die Welt in Schutt und Asche gelegt, eine

ganze Kultur nahezu ausgerottet. Der
Schrecken war an Goethes Ehrentag gerade
einmal vier Monate vorüber; doch schon
wurden überall kleine Schlussstriche gezogen.

Wohin man auch schaute: leuchtend
weisse Westen. Nirgendwo Täter, nur hier
und dort ein paar verirrte Mitläufer.

Wie noch hatte Goethe 120 Jahre zuvor
gesagt? «Keine Vorwürfe über Vergangenes,

nun doch nicht zu Änderndes. Jeder Tag
bestehe für sich; wie könnte man leben, wenn
man nichtjeden Abend sich und anderen ein
Absolutorium erteilte?»

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6



DOSSIER

«•»Mi»ir« «Keine Liebschaft war es nicht»
Goethe und Ulrike von Levetzow

Ans Heiraten dachte der Geheime Rat Johann Wolfgang von Goethe

wahrlich nicht, als er 71jährig, im Sommer 1821, wieder einmal nach

Böhmen fuhr, ans Kuren allerdings auch nicht. Den täglichen Gläsern

Wasser zwar nicht abgeneigt, genoss er — wie er seinem Arzt Rehbein

schrieb — nicht ganz ohne Schadenfreude, als habe er dem wohlmeinenden

Freund ein Schnippchen geschlagen, das «angenehme Leben»

und den «Umgang mit liebenswürdigen Personen».

Ucr 71jährige ist auf dem

Höhepunkt seinet gesellschaftlichen
Anerkennung. Seine Titelsammlung - beachtlich:

grossherzogliches sächsisches Grosskreuz,

weimarischer wirklicher Geheimer
Rat und Staatsminister, und für den Frack
lagen je nach Bedarf noch andere Gross-,
Komtur-, Ritter- und Offizierskreuze in
der Reiseschatulle. Die Kunde von Goethes

Anwesenheit in Marienbad macht ihn
umgehend zum Mittelpunkt der Konversation

auf den Promenaden und den Terrassen

der Cafés. Doch es dauert nicht lange,
und man erzählt sich unter vorgehaltener
Hand: Der Geheime Rat sei in Begleitung
einer jungen Dame gesehen worden, am
Brunnen, im Kurpark, selbst in der
Umgebung Marienbads. Von adeligem Geblüt
sei die junge Dame, und man beobachtet
ihn sogar, wie er sichtlich seinen Schritt
beschleunigt, sobald er ihre Stimme in den
Gässchen des Ortes hört. Trotz aller
Diskretion, die der Dichter an den Tag legt —

der Sekretär, dem er seine Tagebuchaufzeichnungen

diktiert, muss die Stellen, wo
ihr Name erscheint, freilassen, und Goethe

setzt ihn beim Korrekturlesen eigenhändig
ein -, verbreitet sich der Name der Glücklichen

wie ein Lauffeuer: Ulrike — Ulrike
von Levetzow, 17 Jahre alte Tochter der
Amalie von Levetzow, einer langjährigen
Freundin Goethes, die im gleichen Haus,
beim Grafen von Klebelsberg, wohnt, mit
zwei weiteren Töchtern, Amalie und Berta.

Ulrike, eben aus dem Strassburger
Pensionat gekommen, musste von der Mutter
über Werk und Rang des alten Herrn
aufgeklärt werden. Nicht ohne dass diese ihr
die Fürsorge für die Excellenz ans Herz
legt. Ulrike leistet Goethe bei seinen

Morgenspaziergängen Gesellschaft und ver¬

plaudert Abende mit ihm auf einer Bank

vor dem Hause oder lädt ihn zu Pfänderspielen

mit der Mutter und den Schwestern

ein. Goethe scheint sichtlich
verjüngt, geht ganz aus sich heraus: Als
entspränge er dem Jungbrunnen, improvisiert
er Tanzschritte, wenn sich Graf von Kle-
belsdorfz.ns Klavier setzt. Auf dem Ball im
Hause des Wiener Bankiers von Geymüller
tanzen die beiden bis nach Mitternacht.
Goethe verliert alle Scheu und geniesst
sichtlich mit Ulrike das luxuriöse, abendliche

Treiben in Marienbad.
Ulrikes Elsässer Akzent lässt wehmütige

Erinnerungen in dem alten Mann aufsteigen:

Strassburg, Sesenheim. Dann lässt

sich Goethe schnell wieder fangen von
Ulrikes Jugendlichkeit, ihrer Offenheir.
Kaum ein Tag, an dem er ihr nicht
weltmännisch galant, eine Aufmerksamkeit
überreicht - nicht ohne ein paar Verse

hinzuzufügen: die «Wanderjahre», gerade
frisch aus der Druckerpresse gekommen,
dann Blumen, Schokolade, die er extra aus

Wien kommen lässt. Goethe schlüpft in die
Rolle des Lehrers in mineralogischen
Angelegenheiten und amüsiert sich, wenn
Ulrike ihn kaum versteht: «Augite, mein
zierliches Fräulein, sind Calcium-Magne-
siumsilicate, die ich oft in der Karlsbader
Gegend fand und von denen die schönsten der

geschätzte Herr Huss in Eger zu finden wusste.»

Die «Lehrjahre» erzählt er ihr in einer

gleichsam entschärften Version. Was ahnt
Ulrike? Spielt sie ihre Naivität der

Öffentlichkeit und Goethe nur zu ihrem Schutz vor?

Metternich wird informiert

Im Frühling des folgenden Jahres kann es

Goethe gar nicht abwarten, wieder nach

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6 33



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

Angelika Kauffmann, Iphigenie, Orest und Pylades, 1787. Schwarze Kreide mit weisser Kreide gehöht, 290
x 360 mm, Düsseldorf, Goethe-Museum. Anton und Katharina-Kippenberg-Stiftung, Inv.Nr. KK 310.
Orest strandet auf der Insel des Thoas, wo seine Schwester Iphigenie als Priesterin gefangen gehalten wird.

Iphigenie erkennt ihren Bruder, der im Wahn glaubt, In den Hades eingegangen zu sein. Als Iphigenie und

sein Freund Pylades zu ihm treten, fragt er sie: 'Seid ihr auch schon herabgekommen?' Pylades entgegnet
ihm: »Erkennst du uns und diesen heil'gen Hain / Und dieses Licht, das nicht den Toten leuchtet? / Fühlst
du den Arm des Freundes und der Schwester, / Die dich noch fest, noch lebend halten? Fass, / Uns kräftig
an: wir sind nicht leere Schatten.»

Iphigenie, die eigentliche Heldin des Dramas, verkörpert Goethes Ideal des edlen Menschen. Kauffmann
erkannte jene Grundhaltung Goethes und griff für ihre Zeichnung mit sicherem Gespür die 'Achse des Stückes»

(Goethe) heraus. Es ist jener 'fruchtbare Augenblick' zwischen Schuld, Opferung, Tod auf der einen Seite
und Läuterung und Freiheit auf der anderen, welcher der Darstellung die eigentliche Spannung verleiht.
Orest erscheint hier in einer Scheidewegsituation im Schema des Herkules zwischen Tugend und Laster.

Marienbad zu fahren. «Es geht mir schlecht,
denn ich bin weder verliebt», klagt er im
Mai gegenüber Julie von Eglojfsein, «noch

liebt mich jemand». Glaubwürdig klingt das

nicht — eher verdächtig. Goethe erfährt zu
seiner grossen Freude, dass die Levetzows

in diesem Jahr bereits Mitte Juni das Kle-
belbergsche Haus in Marienbad beziehen
werden. Bereits am 19. Juni, eineinhalb
Monate früher als im Vorjahr, trifft er wieder

in Marienbad ein. Man wohnt wie
gehabt: der Geheimrat im ersten Stock,
Ulrike mit ihrer Familie im Rez-de-Chaussée.
Bald jeden Abend Tanz und Bälle, Spiele
bei «der Familie», «in Gesellschaft», mit «den

Mädchen», wie er nach Weimar schreibt.
«Die Gesellschaft ist sehr gut, man kann

sagen glänzend. Wöchentlich werden Bälle
gegeben, und zu ernsterer Unterhaltung

Grossherzog

Carl August

wirft seinen

Namen zu

Goethes

Gunsten in die

Waagschale.

fehlt es nicht an gereiften Diplomaten und
sonst erfahrenen Weltmenschen.» Nicht einmal

fällt der Name Ulrike in Goethes

Korrespondenz. Aber in Weimar weiss man
Bescheid: Man tuschelt von Heiratsplänen
in den Kreisen der Charlotte von Schiller
und Caroline von Humboldt. Pater Zaupers
Tagebuchnotizen sind eindeutig. Die Polizei

schreibt es an Metternich. Im Bericht
des Oberpolizeirats Ignaz Kopfenberger

klingt es sehr verständnisvoll: «Die Abende

verbringt der Geheimrath von Goethe
grösstenteils in Gesellschaft der Familie Levetzow,
und er scheint vorzüglich an der Seite des

Fräuleins Ulrike von Levetzow, die ihn
entweder mit Gesang oder einigen scherzhaften
Gesprächen unterhält, wenigstens für einige
Augenblicke die Unbilden vergessen, welche

er durch die verunglückte Heirat mit seiner

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

ehemaligen, unter dem Namen Vulpius
bekannten, Wirthschafterin zu dulden hat.»

10 000 Taler Pension, falls
Goethe heiratet

Goethe allerdings hält sich zurück. Ulrikes
Mutter gesteht er, er wünsche noch einen
Sohn zu haben, denn dieser müsste dann
«Ulrikes Gatte werden». Und er fügt noch
hinzu: «Für Ulrike habe ich eine grosse und
väterliche Liebe und würde sie ganz in meinem

Sinne ausbilden.» Er sagt nicht: «eine

grosse väterliche Liebe.» Der alte Herr
verrät sich, wo er doch seine Gefühle
verbergen will. Er liebt eine Achtzehnjährige
und dichtet wie ein Achtzehnjähriger die
«Äolsharfe», kitschig und doch ergreifend,
und dennoch sind dies nicht die richtigen
Worte, die er findet. Denn die Bedrücktheit

der Aussichtslosigkeit liegt nicht im
Liebesschmerz eines jungen Mannes, der

weiss, dass es nicht die letzte Liebe sein
wird. Ulrike ist die letzte Liebe. Eine
schwere Erkrankung im Winter 1822/23,
von der er sich nur mühsam erholt,
vergegenwärtigt ihm Todesnähe. Und ein

Jahr später, im Sommer 1823, geht er aufs

Ganze: Der Dreiundsiebzigjährige hält bei
Amalie von Levetzow um die Hand der

Neunzehnjährigen an - und erhält
Schützenhilfe, wenn auch von jemand, der

eigentlich von der Aussichtslosigkeit des

Unternehmens überzeugt ist. Grossherzog
CarlAugustwirft seinen Namen zu Goethes

Gunsten in die Waagschale. Im Frack
mit sämtlichen Orden erscheint er, der

Grossherzog, feierlich bei Amalie von
Levetzow und stellt, falls Ulrike Goethe

heiraten würde, der Murter eine erste Stellung
bei Hofe und 10 000 Taler Pension für ihre
Familie in Aussicht. «Dem Grossherzog von
Weimar war es sehr ernst, dass ich Goethe

heiraten sollte, und kein Scherz von ihm»,
wird Jahrzehnte später Ulrike bekennen.
Amalie von Levetzow bespricht sich mit
ihren Angehörigen. Alle sehen die
Schwierigkeiten: Ulrike als die bestgehasste
Fremde Weimars, dann der
Altersunterschied. Die Mutter macht sich
Vorwürfe: Hat sie nicht die Gefahr kommen
sehen, hätte sie die Beziehung nicht
beizeiten beschränken sollen? Ihr «Nein» wird

Der alte

Herr liebt eine

Achtzehnjährige

und dichtet

wie ein

Achtzehnjähriger

die «Äolsharfe»,

kitschig
und doch

ergreifend,

und dennoch

sind dies nicht

die richtigen

Worte, die er

findet.

um Tage aufgeschoben und bleibt, auch als

es ausgesprochen wird, nur angedeutet.
Goethe ist in dieser Zeit höchst erregbar,

ja krankhaft reizbar. Stundenlang ist er
nicht auffindbar, unbegleitet geht er in
Konzerte, bricht bei dem Konzert der
polnischen Pianistin Szymanowska in Tränen

aus. Amalie von Levetzow sieht nur noch
eine Möglichkeit, um weitere Peinlichkeiten

zu verhindern: Sie teilt Goethe mit,
dass sie ihren Töchtern zum Ende der
Saison noch eine Ortsveränderung gönnen
möchte und mit ihnen am nächsten Morgen

nach Karlsbad übersiedeln wolle.
Nach nur fünf Tagen reist Goethe den Le-

vetzows hinterher und steigt im «Goldenen
Strauss» ab, wo auch die Damen wohnen.
Alles scheint wie früher: Man unternimmt
Ausflüge, ist fröhlich, es wird gelesen,
doch der endgültige Abschied liegt wie
Blei in der Luft. Alles klingt wie ein letztes
Mal. Noch in Marienbad schreibt Goethe

Verse des Abschieds, streicht, verwirft,
schreibt neu. Die «Marienbader Elegie»
entsteht, die den Augenblick festhalten
und Ulrike aus ihrer irdischen Existenz
herausschneiden will, um ihr in der Dichtung

eine neue zu vetleihen, die niemand
mehr dem alten Mann — und der Nachwelt
— nehmen kann.

Goethes schriftlicher Heiratsantrag wurde
nie wiedergefunden. Ulrike sprach
fünfundsiebzig Jahre später in ihren Erinnerungen

davon, dass Goethe «sehr viel zu
ihrer Belehrung und Bildung beigetragen»
habe; wenige Zeilen später heisst es dann
kühl: «Keine Liebschaft war es nicht.» Dreizehn

Bewerber habe sie ausgeschlagen, von
denen Goethe der erste war. Die Muttet
habe ihr die Entscheidung überlassen, und
sie habe abgelehnt, weil sie mit achtzehn
Jahren der Meinung gewesen sei, «Goethe

bedürfe meiner nicht». Auf Schloss Trieblitz
in Nordböhmen, das ihr Stiefvater Klebeisberg

hatte bauen lassen, lebte sie erst
mit diesem und ihrer Mutter, später dann
allein. An ihrem fünfundneunzigsten
Geburtstag beauftragte der Prinz von Wales,

später König Eduard VII, ein vieljähriger
Marienbader Kurgast, den Maler K
Alberti mit ihrem Bildnis, das im Marienbader

Hotel «Stadt Weimar» einen Ehrenplatz

fand.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6 35



DOSSIER

Rüdiger Görner,

geboren 1957 in Rottweil

am Neckar, lebt
seit 1981 in London.

Professor für Heuere

Deutsche Literatur und

Kulturgeschichte an der
Aston University,
Birmingham (bis 1991 an

der University of Surrey)
sowie Direktor des

Institute of Germanic

Studies der University
of London. Schriftsteller
und Kritiker. Jüngste

Buchveröffentlichungen:
• Hölderlins Mitte'
(1993), 'Goethe. Wissen

und Entsagen aus

Kunst' (1995).
'Grenzgänger. Dichter und

Denker im Dazwischen'
(1996). 'Die Kunst des

Absurden- (1996).
'Einheit aus Vielfalt.
Föderalismus als

politische Lebensform'
(1997). 'Wortwege.
Zugänge zur spätmodernen
Literatur' (1997).
'Streifzüge durch die

englische Literatur»
(1998).

Das Goethe-Mosaik
Zur Literatur im Goethe-Jahr

Überflüssiges ist im Goethe-Jahr in reichlichem Masse erschienen; wie könnte

es anders sein. Daneben aber finden sich Bände, die Sagenswertes versammeln,
Kontroverses unverblümt zur Sprache bringen, Goethe in seiner Zeit neu
beleuchten und seine «Bedeutung heute» ein weiteres Mal erörtern.

Jedes gesparte Wort über
Goethe sei ein Gewinn. Mit dieser
Bemerkung eröffnete Walter Benjamin seine
Sammelrezension der zum hundertsten
Todestag des Weimarer Dichterfürsten
erschienenen Bücher. Nein, dieser
Auffassung bin ich angesichts der diesjährigen
Bücherberge, die sich um Goethe erheben,
durchaus nicht.

Publizistisch gesehen begann das

Goethe-]^! natürlich bereits 1998, etwa
mit Sigrid Damms Biographie einer Beziehung:

«Christiane und Goethe» (Insel)
und der Quellenedition von Heinz Hamm:
«Goethe und die französische Zeitschrift
<Le Globo» (Böhlau), die Goethes Verhältnis

zur französischen Kultur anhand seiner
Lekrüre dieser wichrigen Zeitschrift
nachvollziehbar macht. Die Trophäe des

«schönsten Buches zu Goethe» muss fraglos

Jochen Klauss überreicht werden, der
mit seinem Band «Goethes Deutschland»
die deutsche Topographie dieses

einzigartigen Wirkens (bei in Goethes Falle
auffallend beschränktem Reiseradius) aufs

genaueste und sinnfälligste dokumentiert
hat.

Jedes von Goethe geäusserte Wort droht,
so scheint es, in Kommentaten zu versinken.

Andererseits finden sich nur wenige
Dichter, deren Worte solchermassen
Kommentare herausfordern und lohnen. Das
hat seinen Grund auch darin, dass Goethe

selbst grossen Gefallen daran hatte, seine

Dichtungen und andere Arbeiten zu
«besprechen». Kein Schriftsteller vor ihm
hatte sich ähnlich ausgiebig selbst erläutert.

Wobei das Pikante an diesen

Selbstaussagen ist, dass sie ihrerseits oft kryptisch

blieben und somit weiter
erläuterungsbedürftig. Goethe hatte einen Sinn
dafür, sein Leben zu dokumentieren, sich

zu enthüllen und dabei zu verschleiern.
Er gab sich bedeckt, auch wenn er sich

scheinbar offenbarte. Die Bekenntnisse
dieser «schönen», aber auch abgründigen
Seele wagten viel, ohne sich je eine wirkliche

Blosse zu geben. Denn eines war ihm
nur zu bewusst: Was man sagt, kann nicht
nur erläutert, sondern auch verfälscht werden:

«Das glücklichste Wort, es wird
verhöhnt, /Wenn der Hörer ein Schiefohr ist»,
heisst es im «Westöstlichen Divan», eine

Dichtung, die dieses Thema, das

Verhöhnen des Wortes «durch die Menge», in
allen nur denkbaren Varianten bietet.
Goethe wollte, dass ein in «freundlicher
Gesinnung» gesprochenes Wort «freundlich»

bleibe, ein Gedanke, der ihm so

wichtig war, dass er ihn an den Anfang seines

späten Widmungsgedichts «An Lord
Byron» stellte.

Nicht-anders-Können als
«der Sohn» sein zu müssen

Wichtiges ist erschienen. August von Goethes

Briefe und Tagebuchaufzeichnungen
aus Italien. Ausgiebige Beschreibungen
und knappe Reflexionen des Sohnes auf
des Vaters und Grossvaters Spuren in
jenem Lande, wo die Zitronen auch ihm
endlich blühten, aus dem Jahr 1830,
seinem Todesjahr. Er wusste, wie er den Vater
(wenigstens etwas) beeindrucken konnte:
mit geologischen Beschreibungen. Beim
Übergang nach Italien mühte sich denn
August, noch von Eckermann begleitet,
redlich, gar mit Bezug auf des Vaters
Lieblingsgestein: «Der Granit tritt ohngefähr 2
Stunden von der höchsten Spitze des Sym-
blon [sie!] hervor und bildet unbeschreibliche

Massen; er erstrekt sich bis zum Lago
Majore wo auch schöner weisser Marmor
bricht (...).» Auf diesen «weissen Marmor»
wird er noch wiederholt zu sprechen kommen.

Erschien er ihm ein Symbol der
Reinheit? Er sagte es nicht.

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6



DOSSIER

Aber eines bekannte August von Goethe

dem Vater in Lausanne, am Abend des

4. Mai 1830 auf der Terrasse eines
Gasthauses, von der er den ganzen Genfer See

übersehen konnte: «Sollte dieses Tagebuch

etwas flüchtig erscheinen so verzeihen Sie ich
bin aber auch wie aufder Flucht gewesen.»
Auf der Flucht vot dem Mansarden-Dasein
am Frauenplan, vor dem Nicht-anders-
Können als «der Sohn» sein zu müssen, vor
sich selbst. Wie einst der Vater 1786 aus

Weimar «floh» — vor den Ämtern und dem

schwierigen Verhältnis zu Charlotte von
Stein —, so flieht nun der Sohn. Die
Pyramide des Cestius in Rom hatte Vater
Goethe einst im Vollmondlicht gezeichnet;
in deten Schatten sollte des Sohnes Flucht
ihr Ende finden. Fraglos, er hatte sich endlich

einmal wohlgefühlt in diesen

Weingärten, Oliven- und Orangenwäldchen auf
den Anhöhen über dem Tiber. Und seine

Sprache hatte er gefunden, zuweilen
gewitzt, passagenweise langatmig, aufschluss-
teich immer und zuweilen poetisch:
«Bunte Schmetterlinge, erschienen mir wie

fliegende Blumen.» Wie hatte August von
Goethe, der ewige Sohn, im Jahre 1829
gedichtet? «Ich will nicht mehr am Gängelbande

I Wie sonst geleitet seyn, I Und lieber

an des Abgrunds Rande I Von jeder Fessel

mich befreien.» Die Abgründe am «Sym-
blon», die Schluchten und Wasserstürze
hat et folgerichtig genossen, während er
«mit Sehnsucht aufNachrichten von Ihnen»,

vom Vater in Weimar wartete.
Unter einigen von August von Goethe

hinterlassenen Papieren finden sich
Vermerke seines Sohnes, Wolfgang Maximilian

von Goethe, der in erster Linie den
Nachlass des übergrossen Grossvaters
betreute. Diesen Enkel stellt Dieter Kühn in
den Mittelpunkt seiner halb dokumentarischen,

halb fiktiven «biographischen
Skizze» mit dem auf die «Campagne in
Frankreich» hinweisenden Titel «Goethe
zieht in den Krieg». Wir schreiben das Jahr
1867. Der Enkel plant eine Biographie
über den monumentalen Ahnen. Aus Wien
begibt er sich zu diesem Zwecke nach Weimar

zurück, wo er feststellen muss, dass

ein solches Vorhaben seine Möglichkeiten
übersteigt. Stattdessen konzentriert er sich,
wie er in Briefen an seinen Freund und
Verleger, Frommann, begründet, auf Goethes

Teilnahme am Koalitionskrieg gegen
die Revolutionäre in Frankreich.

Im Jahre

1949 etwa

sollte mit

Goethe in

Deutschland

gleich doppelt

Staat gemacht

werden, wobei

auffällt, dass

damals dennoch

der unpolitische

Goethe betont

wurde.

JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

Goethe-Verwandlungen

Was da erzählerisch geboten wird, ist recht
brav, recht apart, ein guter Einfall, der
aber im Grunde nur für eine Novelle
reicht. Ganz von ferne grüsst freundlich,
aber immer noch verlockend, Thomas

Manns Roman «Lotte in Weimar»,
unerreicht untet den novellistischen Goethe-

Verwandlungen in seiner schillernden
Vielgestaltigkeit und Freude an der Montage.

Kühn wirkt im Vergleich dazu, es

könnte schwerlich anders sein, etwas -
abgestanden. Man mag einwenden, dass

ein Vergleich mit Thomas Mann hinken
müsse. Vielleicht. Ziehen wir eine andere
erzählende «GW^-Bearbeitung« heran,
Heinz Pionteks 1993 erschienene Exkursion

«Goethe unterwegs in Schlesien»,

vom Autor bescheiden «fast ein Roman»

genannt. Es ging um Goethes Campagne
im Riesengebirge, als 1790 Krieg zwischen
Preussen und Österreich drohte, der dann
durch die Reichenbacher Konvention in
letzter Minute verhinderr wurde. Aus
Erzfeinden wurden Verbündete, während der

4ljährige Goethe der zwanzig Jahre jüngeren

Henriette von Lüttwitz einen Heiratsantrag

machte. Vergeblich, wie Chronisten
wissen. Was da wie eine Vorwegnahme
der späten Marienbader Herzensepisode
anmutet, hat Piontek, das lässt sich sechs

Jahte nach Erscheinen des fast-Romans
doch behaupten, gültig umgesetzt. Eine
wohlfeile Taschenbuchausgabe dieses

Romans vermisse ich in diesem Goethe-Ja.hr.
Es härte fraglos seinen Reiz, anhand der

wichtigen Reden zu den gtossen Goethe-

Jahrestagen (1849, 1899, 1932 und 1949),
die oft in signifikante «Wendezeiten»
fielen, kulturelle Stimmungsbilder der jeweiligen

Zeit zu entwerfen. Im Jahre 1949

etwa sollte mit Goethe in Deutschland
gleich doppelt Staat gemacht werden, wobei

auffällt, dass damals dennoch der

unpolitische Goethe betont wurde. Auch der
Zürcher Germanist und Historiker Karl
Schmid, dessen mustergültig edierte
Werkausgabe, eine Fundgrube geistiger Kleinodien

(s. Rez. in «Schweizer Monatshefte»,
2/99), gleichsam auch zum Goethe-Jahr

gehört, wenn man die wesentliche
Bedeutung Goethes für diesen Intellektuellen
bedenkt, Karl Schmid also sprach 1949

davon, dass «Goethes Weg ein Weg der
Entfernung von seiner Zeit gewesen» sei. In die-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6 37



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

Der

Mikrokosmos

Weimar wurde

zum Modellfall

kosmopolitischen

Denkens.

Im Herzogtum

simulierte

Goethe, wenn

man so will,

die antike

Polis.

ser Hinsicht hat sich unser Goethe-Wùd

wohl am grundlegendsten gewandelt. Zwei
gewichtige, aber vereinzelt gebliebene
Stimmen hatten Goethe jedoch im Umfeld
seines 200. Geburtstages als zoon politicon
vorgestellt: Wilhelm Mommsen in seiner

Untersuchung «Die Politischen Anschauungen

Goethes» (1948) gefolgt von Arnold
Bergstraessers im ametikanischen Exil ver-
fasster Studie «Goethe's Image of Man and

Society» (1949). Hans Tümmler und Karl
Otto Conrady haben dann in Abständen
von Jahrzehnten den Politiker Goethe
kritisch gewürdigt, bis dann Friedrich Sengle

1995 seine gewichtige Studie «Das Genie
und sein Fürst» vorlegen konnte, die
unverzichtbar ist, will man Goethes Verhältnis
zur Politik und staatlichen Autorität zu
bewerten versuchen. Im vergangenen Jahr
publizierte Woljgang Rothe seine Erörterung
des Themas in «Der politische Goethe.
Dichter und Staatsdiener im deutschen

Spätabsolutismus», und dieses Jahr hat ein
subtiler Kenner der Materie, Ekkehart
Krippendorff, Politologe an der Freien Universität

Berlin, seine eingehende Analyse
«Goethe. Politik gegen den Zeitgeist»
vorgelegt. Krippendorff verweist auf Goethes

bewusst betriebene «Abrüstungspolitik» im
Kleinstaat Sachsen-Weimar-Eisenach, was
wiederum seiner «Kulturpolitik» zugute
kam. Der Mikrokosmos Weimar wurde so

zum Modellfall kosmopolitischen
Denkens. Im Herzogtum simulierre Goethe,

wenn man so will, die antike Polis.

Goethe als Zeitbürger

Ausgehend von Schillers wesentlicher
Formel: «Man ist ebensogut Zeitbürger, als man
Staatsbürger ist (...)», die sich im zweiten
Btief «Über die ästhetische Erziehung des

Menschen» findet, erörtert Dieter Borch-

meyer in luziden Veisuchen, die eine Fülle
wichtiger Einsichten in Werk und Wirken
Goethes bieten, Goethe eben als «Zeitbürger».

Man folgt Borchmeyer gerne, wenn er

behauptet, «dass Zeitbürgerlichkeit, wenn
sie denn nicht Zeituntertänigkeit sein, also

ein freies Verhältnis zur Zeit bedeuten soll,

immer ein gewisses Mass von Unzeitgemäss-
heit einschliesst». Borchmeyer geht bei
seinen im wesentlichen chronologisch geordneten

Werkbetrachtungen entsprechend
von der «Dialektik von Zeitbürgerlichkeit
und Unzeitgemässheit» aus, die er richtiger¬

weise nicht aufzulösen versucht, sondern
bis hin zu den «Wanderjahren» und
«Faust» am Werke sieht. Teil dieser
Dialektik ist auch die «zwiefache Gestalt» des

Mythos im 19. Jahrhundert, die Borchmeyer

überzeugend am «Faust» und «Ring
des Nibelungen» erläutert.

Dem «Zwiefachen», ja «Zwielichtigen»,
dem zwischen Ancien Régime und
Revolution, zwischen vergegenwärtigtem
Mittelalter und Wirtschaftsbürgertum
Angesiedelten in Goethes Werk gilt zu Recht
Borchmeyers besondere Aufmerksamkeit.

Gerhard Schulz' Essays handeln von der
«Exotik der Gefühle», von «Goethe und
seinen Deutschen». Schulz sieht Goethevor
allem da «politisch» agieren, wo der Dichter

die deutsche Kleinstaaterei als

«kulturfördernde Kraft» verstand, kultivierte und
nutzte. Dieses so komplexe, weil
problematische Verhältnis Goethes zu den Deutschen

(und umgekehrt!) deutet Schulz
auch als didaktische Frage. Goethe wurde
sich selbst und seinen Deutschen
«klassisch», als er sich anschickte, poetische
«Nationalerziehung» zu betreiben. Schulz
liest denn auch die «Wanderjahre» als «ein
Stück Nationaldidaktik», wobei der
kulturelle Pluralismus der «Kleinstaaterei» in
diesem didaktischen Konzept Goethes stets
seinen festen Platz gehabt hatte. In diesem

Zusammenhang verdient vor allem der
abschliessende Essay des Bandes über
die nationalpädagogische Funktion der

Spruchdichtung Goethes besondere
Aufmerksamkeit. Der Spruch stellt eine
Brücke her zwischen poetischem Anspruch
und moralischem Appell, zwischen
individueller Sprachkunst und Gemeingut
sowie zwischen einer am (kulturspezifischen)

Einzelphänomen entwickelten
Einsicht und Weltweisheit.

Spannungsverhältnis von Geist
und Macht

Wir wissen es, wissen es seit langem: Der
zwielichtigste Bereich (nicht nur
deutscher) Intellektualität ist das Spannungsverhältnis

von Geist und Macht. Kein
Künstler vom Range Goethes hat je über so

viel konkrete politische Macht verfügt wie
der Verfasser des «Faust» und der «Farbenlehre».

Dass das Theoretisieren über
Macht und das Ausüben von Macht durchaus

zweierlei ist, diese Erfahrung macht

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

/-.«;*

5fôft•:f

$fetì£'sr

i—

v.

3Jß

¦->¦•? fi

»K f

'*>'

sv

A

iV# i>

^
...^

-, 79*,

Kopie des 18. Jahrhunderts nach Johann Georg Schütz, Frankfurt/M. 1755-1813.
Anna Amalia von Sachsen-Weimar mit Angelika Kauffmann und Freundeskreis im Park der Villa d'Esté in

Tivoli, 1789. Aquarellierte Federzeichnung über Bleistiftquadratur, 407 x 522 mm, Düsseldorf, Goethe-

Museum. Anton und Katharina-Kippenberg-Stiftung.
Die zeitgenössische Kopie nach dem Aquarell von Schütz zeigt die Reisegesellschaft der Herzogin mit ihrer
Begleitung und dem engsten Kauffmann-Kreis, von links nach rechts: der Maler und Radierer Johann Georg
Schütz, ein Hausgenosse Goethes am Corso und ehemaliger Schüler der Düsseldorfer Akademie, Johann
Gottfried Herder, beim Vorlesen von Goethes Tasso, die Herzogin mit einem Korb voll Kräuter, die ihre
Hofdame Louise Ernestine von Göchhausen an ein Schaf verfüttert, Angelika Kauffmann rechts daneben,
stehend hinter Ihr Hofrat Reiffenstein, der Kammerherr Friedrich Hildebrand von Einsiedeln, der Architekt
Maximilian Verschaffelt und vorne lagernd der Ehemann Kauffmanns, Antonio Zucchl. Im Herbst 1788 trat die

Herzogin, durch Goethes Begeisterung animiert, ihre Italienreise an. Sie wohnte zunächst in der Villa Malta
am Pincio, in unmittelbarer Nachbarschaft zu Kauffmann und liess aus Verbundenheit zu der Künstlerin und

um schnelle Besuche abstatten zu können, in die gemeinsame Gartenmauer ein Tor einbauen. Später nahm

dort Ludwig I. von Bayern sein Quartier.

Wir wissen es,

wissen es seit

langem: Der

zwielichtigste

Bereich (nicht

nur deutscher)

Intellektualität

ist das

Spannungsverhältnis

von

Geist und Macht.

Kein Künstler

vom Range

Goethes hat

je über so

viel konkrete

politische Macht

verfügt wie

der Verfasser

des «Faust»

und der

«Farbenlehre^.

jede Generation von Intellektuellen aufs

neue. Goethe nun war politische Macht
durch herzogliche Gunst zugefallen, ohne
dass er sich darum wirklich bemüht hätte.
Fragen von Macht klangen zwar an im
«Götz von Berlichingen», in «Clavigo»
(journalisrische Macht!); aber Goethe

übernahm seine Ämter ohne vorgefertigte
Machttheorien. Dass seine daraufhin
entstandenen Dichtungen, etwa die «Iphigenie»

und «Tasso» auch und gerade im
Lichte seiner politischen Ptaxis zu sehen

sind, hat Borchmeyer anschaulich dargestellt.

Ich gestehe, dass mir diese Sicht der

Dinge erspriesslicher vorkommt als W.

Daniel Wilsons mit Goldhagenscher Verve

vorgetragene These vom Geheimakten
über Schiller und Fichte führenden,
Soldaten verschachernden Goethe (vgl. dazu
die Besprechung von Heinz Ludwig Arnold
in diesem Heft). Dazu aus meiner Sicht
nur dieses: Gesetzt, diese Vorwürfe gegen
Goethe hätten ihre volle Berechtigung. Ist
es nicht denkbar, dass ihm selbst zunehmend

unbehaglich wurde an den Schaltstellen

der politischen Macht? (Man
studiere einmal mit der gleichen Intensität
die Phasen von Goethes Verabschiedung
von der politischen Bühne!) Kann es nicht
sein, dass die tiefe Humanität, die den späten

Goethe auszeichnet, gerade jenem
Unbehagen, ja, Zweifel an seiner Rolle, abge-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6 39



DOSSIER JOHANN WOLFGANG VON GOETHE

wonnen war? Vergessen wir eines nicht: So

akribisch unsere recherchierenden
Kunststückchen auch sein mögen, so begründet
die Lust am Brechen des «Goethe-Tabus»
auch sein mag, wit reichen damit nicht im
mindesten an das Lebenskunstwerk
namens Goethe heran. Wenn uns denn bei
diesem Eingeständnis eine Perle aus dem
berühmten Krönlein fiele, dann wäre
damit mehr gewonnen als verloren.

Faust und die Deutschen

Sieht man davon ab, dass drei wichtige
Veröffentlichungen zu diesem Goethe-Jahr

erst noch erscheinen werden, Hans
Blumenbergs Überlegungen zu Goethe, Jochen
Schmidts Faust-Buch sowie der zweite
Band det GWïÂf-Biographie von Nicolas
Boyle — auf sie wird bei späterer Gelegenheit

zurückzukommen sein — dann bleibt
noch ein Band, der abschliessend erwähnt
sein will: Willi Jaspers provokative Studie
«Faust und die Deutschen». Um es

vorwegzunehmen: Dieses Buch zwingt zum
Aufmerken: Keines rüttelt mehr auf in
diesem Goethe-Jahr, die Recherchen Wilsons

eingeschlossen. Es ist ein unbequemes
Buch, das noch einmal die Frage nach dem
«Faustischen» im Deutschen stellt und
dabei sinnvollerweise von dem ungeheuerlichen

Fall Hans Schwerte ausgeht, dem
renommierten Faust-Forscher («Faust und
das Faustische», 1962), alias Hans Ernst
Schneider, seines Zeichens SS-Offizier und
einstiger «Verbindungsführer» der Waffen-
SS Freiwilligenverbände aus den «germanischen

Randgebieten». Eine deutsche

Doppelkarriere. Mephisto und ein von
allen guten Geistern verlassener Faust in
einem. Jasper zeigt, dass GW^mit seinem
Faust den gefährlichen Typus eines
Menschen ohne sozialen Alltag vorgestellt
habe. Und tatsächlich erlebt Faust nur
absolute Höhepunkte oder bedrohliche
Tiefpunkte. Er ist konventionellen Normen

enthoben und wird dafür nicht
wirklich zur Verantwortung gezogen. In
Ergänzung zu Gerhard Schulz sieht Jasper
die nationalpädagogische Funktion Goethes

(und die seines «Faust») erst im
Wilhelminischen Kaiserreich eingelöst:
Goethe auf und unter der Schulbank,
später in des Lanzers Tornister als erbauliche

Lektüre im Schlamm der Schützengräben.

Goethe verliess

den Bereich

der politischen

Machtausübung

vielleicht auch

deswegen,

weil er spürte,

dass er sich

auf die

Macht seiner

Sprachkunst

verlassen

konnte.

Dieter Borchmeyer,
Goethe. Der Zeitbürger.
Carl Hanser Verlag
München, Wien 1999.
August von Goethe, Auf

einer Reise nach Süden.

Tagebuch 1830. Hrsg.

von Andreas Beyer und

Gabriele Radecke. Carl

Hanser Verlag München,
Wien 1999.
Heinz Hamm, Goethe
und die Zeitschrift »Le

Globe'. Verlag Hermann

Böhlaus Nachfolger,
Weimar 1998.
Willi Jasper, Faust und

die Deutschen. Rowohlt

Berlin 1999.
Jochen Klauss, Goethes

Deutschtand. Deutsche

Verlagsanstalt Stuttgart
1998.
Ekkehart Krippendorff,
Goethe. Politik gegen
den Zeitgeist, tnsel Verlag

Frankfurt / Main,

Leipzig 1999.
Dieter Kühn, Goethe

zieht in den Krieg. Eine

biographische Skizze. S.

Fischer Verlag.
Frankfurt/Main 1999.
Gerhard Schulz, Exotik
der Gefühle. Goethe und

seine Deutschen. C. H.

Beck Verlag 1999.

Das Aufrüttelnde, Unbequeme an
diesem Buch ist, dass es eine viel wesentlichere

Frage als Wilsons Studien stellt, nämlich

die nach der «Macht der Poesie».

Goethe verliess den Bereich der politischen
Machtausübung vielleicht auch deswegen,
weil er spürte, dass er sich auf die Macht
seiner Sprachkunst verlassen konnte.

Faust und die Deutschen, das ist Faust als

Grenzüberschreiter (Bloch), als Kolonist
und, «im braunen Hemd», der Beschaffer

von «Lebensraum», koste es, was es wolle;
das ist der Melancholiker und teuflisch
Inspirierte, der von Mephisto verführte
Verführer Gretchens. Das ist die bedenklich
geniale Filmrhetorik eines Gründgens und die
Faszination des «Immer weiter», «Immer
höher». Faust, das ist der Mythos vom
«Totalen», vom Alles oder Nichts.

Etwas zu forsch und psychologistisch an
Kurt R. Eissler orientiert gibt sich Jaspers

Kapitel über Faust und die deutschen
Männerbünde, wenn er das Verhältnis von
Faust und Mephisto zu einseitig auf die
Tradition der «Selbsterzeugung des Mannes»

bezieht. Hier droht das Buch aus dem
Ruder zu laufen, kulturgeschichtlich zu
sehr abzuschweifen; denn niemand kann
ernsthaft die wesentliche Rolle des Weiblichen

im «Faust» bestreiten. Die Frauengestalten

im «Faust» verkörpern Gegenwelten
zum blinden Streben. Erst im Zeichen des

«Ewigen», des «ewigen Bemühens» und des

«Ewig-Weiblichen» können beide Sphären
konvergieren. Doch dieser Missgriff bleibt
in diesem Buch Episode. Insgesamt bietet
es wesentliche Einsichten in die prekäre
Faust-Rezeption seit 1900.

Zu Goethe kann es kein Schlusswort
geben. Man darf nur hoffen, dass das Niveau
der Auseinandersetzung mit Goethe zu
seinem zweihundertsten Todestag (2032)
noch jenem entspricht, das die
überwiegende Zahl der heuer veröffentlichten
Studien auszeichnet. Wie sagte Goethe:

«Fromme Wünsche dürfen wir hegen, liebevolles

Annähern an das Unerreichbare zu
versuchen, ist nicht untersagt.» Er meinte
das «kosmisch», aber doch wohl auch, wie
nahezu alles, was er äusserte, auf sich

bezogen, auf seine eigene fürwahr
«inkommensurable» Person. «Liebevolles Annähern»,

ein für Goethe so bezeichnendes
Wort. Er, der die zwielichtigen Abgründe
in sich nur zu genau kannte, wusste, weshalb

er es schätzte.

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 6


	Dossier : Johann Wolfgang von Goethe
	Die Rettung des Priap : Betrachtungen zu Goethes erotischer Lyrik
	Titelbild : Goethe und Angelika Kauffmann : Bildnis Johann Wolfgang von Goethe, 1787
	[s.n.]
	Die Aktualität Goethes heute : seine Kunstauffassung und Wirkungsgeschichte
	"Keinen frostigeren Gesellen gibt es auf Gottes Erdboden" : Notizen zu Goethes Negativa
	"Keine Liebschaft war es nicht" : Goethe und Ulrike von Levetzow
	Das Goethe-Mosaik : zur Literatur im Goethe-Jahr


