
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 79 (1999)

Heft: 5

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Elise Guignard,
geboren 1926, lebt
in Rombach AG, 1946
bis 1948 Studium der

Kunstgeschichte und

Archäologie, 1974
bis 1980 Studium der

Romanistik und

Literaturkritik. Übersetzungen:

'Marco Polo. II

Milione'. Übersetzung

aus dem Urtext und

Nachwort. Manesse

Vertag, Zürich 1983.
• Eugène Delacroix,
Briefe und Tagebücher-.

Ausgewählt, übersetzt
und kommentiert.
Deutscher Kunstverlag.
München 1990. Nachwort

zu Alphonse de

Lamartine, 'Graziella-.
Manesse Verlag, Zürich
1997. Nachwort zu Gustave

Flaubert, 'November».

Manesse Verlag,
Zürich 1997.

Treffen am Ruhepunkt des Gedichts
Ein Gespräch mit dem chinesischen Exildichter Yang Lian

Yang Lian wird 1955 als Sohn chinesischer Diplomaten in Bern geboren.
Er wächst während der Kulturrevolution in Peking aufund wird zur
Umerziehung aufs Land verschickt. Ab 1978 kursieren seine Gedichte im
Untergrund; die offizielle Kritik betitelt ihn als «geistigen Verschmutzer».

Im Jahre 1989 begibt er sich aufeine Vortragsreise nach Neuseeland;
der 4. Juni 1989, das Massaker aufdem Platz des Himmlischen Friedens,

verunmöglicht die Heimkehr. Er wird zum Exildichter. Seit 1989 sind
Auckland, Berlin und New York die Stationen. Anlässlich seines Besuchs beim

Weltenbürgerverein in Hannover sprach Elise Guignard mit Yang Lian.

Zitate aus: Yang Lian,
Der Ruhepunkt des

Meeres. Gedichte.
Aus dem Chinesischen

übertragen von Wolfgang
Kubin. Edition Solitude,

Stuttgart 1996.

Elise Guignard: Am 23. Juli
1988 fand im Souterrain einer Pekinger
Buchhandlung das Treffen des «Clubs der
überlebenden Dichter» statt. Sie, Herr Yang,

waren der Spiritus rector der Zusammenkunft.

Zwei Mottos, die an dieser Versammlung

geäussert wurden, beleuchten einerseits
die schwierige Lage von Dichtern und
Schriftstellern in der politischen und kulturellen

Szene, und anderseits betrachte ich sie

als Merkmale für Ihre Dichtung: Von Boris
Pasternak wurde der Ausspruch zitiert:
«Nur leben. Nur weiter leben, leben bis zum
Ende.» Und von Wang Wei, einem
chinesischen Dichter aus dem 8. Jahrhundert,
wurden zwei Verse zitiert: «Wir gehen bis

ans Ende der WasserI Und schauen aus

uns den Flug der Wolken.» Pasternak und
Wei — innerhalb dieser Spannweite von
mehr als tausend Jahren sehe ich Ihr
bisheriges Schaffen, und innerhalb dieser
Polarität habe ich mich in Ihr Lyrikbändchen
«Der Ruhepunkt des Meeres» vertieft. Da
gibt es zum Beispiel die Vokabel «Feuer». Sie

verwenden sie in manchem mir unerklärlichen

Zusammenhang. Was bedeutet für
Sie dieses Wort?

Yang Lian: Feuer ist wie Holz, Wasser,

Metall, Erde eines der fünf chinesischen
Elemente. Feuer ist ein Symbol für Wandel,
Verwandlung. Und was ist Dichten anderes
als Wandel, als Transformation eines
Zustandes in einen andern? Lesen Sie die zwei

Verse: «Der Sommer ist trist wie eine Steinwand

mit Efeu/aber der Wegführt durch das

Feuer tief in den Winter.» Mit dem Gedanken

an die unheimliche Verwandlungskraft
des Feuers erfassen wir den natürlichen
Ablauf von der lastenden Hitze des Sommers
in die eisige Kälte des Winters.

Auf welcher Vorstellung aber beruht
der Vers: «Feuer und Feuer giessen einen

Spiegel»?
Feuer hat viel mit Alchimie zu tun, ich

möchte die Wörter sogar als Synonyme
bezeichnen. So wie in der Alchimie die
Materie geläutert wird, aus dem Rohzustand

Edles entsteht, so wird in der Hitze
des Feuers der metallene Spiegel gegossen.
Wir Dichter sind auch Alchimisten. Wir
ziehen die Wörter wieder und wieder
durchs Feuer, bis sie geläutert sind zum
poetischen Wort, bis sie klar sind wie ein
Spiegel und ohne Trübung allein die Aussage

des Dichters enthalten.
Auch der Gedichtanfang: «Unsere Leiber

sind zu Fenstern gebaut», lässt mich stocken,

dies ist für mich kein Einstieg ins Gedicht,
eher eine Barriere.

Ihre Empfindung ist so abwegig nicht.
Unser Körper ist ein Gehäuse mit Öffnungen,

mit Fenstern. Was dringt durch diese

Öffnung hinein? Wie dringt es ein? Und
was geschieht danach?

Das Fenster ist also eine Metapher für die
Kommunikation zwischen äusserer und in-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5



KULTUR YANG LIAN

nerer Realität. Aber warum diese eindeutig
bestimmte Form?

Durch das Fenster wie durch das Feuer
führt ein Weg von der Aussenwelt zur
Innenwelt. Wieder und wieder passieren die
unterschiedlichsten Phänomene der realen
Wirklichkeit diesen Weg, und danach,
manchmal schon rasch, oft erst spät wandelt

sich das Aussenbild zum Innenbild,
zum dichterischen Bild. Schreibende und
Lesende gehen verschiedene Wege, aber
sie treffen sich im Ruhepunkt des
Gedichts. Auch wir Schreibenden sind grosse
Leser. Dem chinesischen Dichter waren zu
allen Zeiten die Werke seiner Vorfahren,
ja, seiner Urahnen vertraut. Wie Sie wohl
wissen, ist unsere Sprache monosyllabisch,
und unsere Schrift ist eine auf
Ideogrammen basierende Begriffsschrift. Wir
Chinesen sind daher imstande, selbst vor
zweieinhalb Jahrtausenden geschriebene
Texte ohne grosse Mühe zu lesen und zu
verstehen. Was unsere Dichter und Denker

hinterlassen haben, liegt ausgebreitet
vor unsern Augen, suggeriert uns in
gewissem Sinne eine Gleichzeitigkeit. Das ist
vermutlich ein Grund, warum wir einen
andern Geschichtsbegriff haben als Ihr im
Westen.

Die Lektüre Ihrer Gedichte hat mich zu
dem 1965 verstorbenen T. S. Eliot geführt.
Im Zyklus «Four Quartets» kommt, wie ich
meine, an vielen Stellen ein ostasiatisches

Zeitgefühl zum Ausdruck. Fühlen Sie da

nicht eine Verwandtschaft, wenn Sie hören:
«Times present and time past IAre both

perhaps present in time future IAnd time
future contained in time past.»

Das tönt beinahe wie eine Erklärung der
Zeit! Kann man sie wirklich erklären? Zeit
ist etwas Metaphysisches. Wir Menschen
möchten sie gern erfassen, darum teilen
wir sie ein. Ihr im Westen spannt dazu die
Zeit auf eine Gerade, die ins Unendliche
läuft. Für uns Chinesen läuft sie auf einer
infiniten Kreisbahn.

Die Tangzeit vom 7.-9. Jahrhundert ist
einer der Höhepunkte der Kunstdichtung.
Ermüdungserscheinungen gab es im Laufe
der Entwicklung sicher auch. Woher kamen
die frischen Impulse? Aus der Volkskunst?
Aus fremden Kulturen?

Nein, Anregungen aus Bauernliedern,
aus Volksliedern waren gering.

Eine Auseinandersetzung in dieser Hinsicht

wie etwa in der deutschen Literatur

Yang Lian, Photo: Ekko

von Schwichow.

ZZJr

Wir Chinesen

sind imstande,

selbst vor

zweieinhalb

Jahrtausenden

geschriebene

Texte ohne

grosse Mühe

zu lesen und

zu verstehen.

Yang Lian, Gedichte.
Drei Zyklen. Aus dem

Chinesischen mit Hilfe
von Huang Yi und mit
einem Nachwort von

Albrecht Conze, Ammann

Verlag, Zürich 1993.

Yang Lian, Geisterreden.

Essays aus Auckland,

Berlin, New York.

Aus dem Chinesischen
von Mark Renne,
Ammann Verlag, Zürich
1995.

Yang Lian, Der
Ruhepunkt des Meeres.
Gedichte. Aus dem

Chinesischen übertragen von

Wolfgang Kubin. Edition

Solitude, Stuttgart
1996.

um die Jahrhundertwende vom 18. zum 19.

Jahrhundert fand demnach nie statt.
Nein, soviel ich jedenfalls weiss, nicht:

Aber ich bin kein Literaturwissenschaftler.
Im kommunistischen China hat das
Verhältnis von Kunstdichtung und Volk freilich

einen völlig neuen Aspekt bekommen.
Doch ich will nun Ihre Frage nach dem
Einfluss fremder Sprachen und Kulturen
beantworten - und zwar aufgrund meiner
eigenen Erfahrungen. Die einzige
Fremdsprache, die ich einigermassen beherrsche,
ist Englisch. Der anglo-amerikanisch
Wortschatz ist für mich nach dem chinesischen
gleichsam zur zweiten Schatztruhe
geworden. Zur chinesischen Vokabel «Feuer»

gehört für mich ein Strahlenkranz an
Bedeutungen. Sobald ich das englische «fire»

vernehme, lockt es mich, das Bedeutungsfeld
dieses Wortes zu erkunden. Und wo

ist dies am ergiebigsten? Natürlich in der

Dichtung.
Ihre eigentliche Heimat ist die Sprache?

Ja, das kann man so sagen. Meine
Augen, meine Ohren, der Tastsinn, der
Geruchssinn, alle Sinne reagieren auf das

Fremde chinesisch. In meinem Innersten
findet die Anverwandlung statt.

Wie aber reagieren Sie aufIhre ins fremde
Idiom übertragenen Gedichte?

Wie nahe eine Übertragung meinem
Text kommt, kann ich nur aufgrund einer
Diskussion mit dem Übersetzer abschätzen.

Wir reden zusammen über einzelne
Wörter, über deren Bedeutungsbereich im
Chinesischen und in der Zielsprache. Und
wenn unser Reden eine harmonische
Gestimmtheit erreicht, dann bin ich
überzeugt, dass meine Verse sinngemäss
übertragen sind.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5 49


	Kultur

