Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 79 (1999)

Heft: 5

Artikel: Die Wende findet im Denken statt : Uber dem Tor der
Jahrtausendwende steht das Wort Differenz

Autor: Good, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-166103

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-166103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Paul Good

von Mels hat in Paris
und Minchen Philo-
sophie studiert, Disser-
tation 1970 in Minchen
tiber M. Merleau-Ponty,
1973 erfolgte die Ha-
bilitation. Er ist seit
1983 Lehrstuhl-Inhaber
fiir Philosophie an der
Kunstakademie Dissel-
dorf. Jingste Buch-
Verdffentlichungen: Die
Unbeziiglichkeit der
Kunst, Fink, Minchen
1998; Minimalia zur Ge-
genwartskunst, Parerga,
Disseldorf/Bonn 1998;
Max Scheler - Eine
Einfihrung, Parerga,
Diisseldorf/Bonn 1998;
M. Merleau-Ponty -
Eine Einfihrung, Pa-
rerga, Disseldorf/Bonn
1998; Hg. von Lewis
Carroll, Das Spiel der
Logik, Tropen u. from-
mann-holzboog, Kéln
und Stuttgart 1998.

DOSSIER

Die WENDE FINDET IM DENKEN STATT

Uber dem Tor der Jahrtausendwende steht das Wort Differenz.

Es geht darum, Wende selber als positiven Wert zu begreifen,
mit der Verschiedenheit, Mannigfaltigkeit, Andersheit,
Fremdheit im Denken anders umzugehen als bisher. Diffe-
renzen sind bisher in der Philosophie immer der Identitiit
unterworfen worden. Nur unterhalb der Einbeit eines Wesens,

einer Idee, eines Begriffs, einer Gattung, einer Art konnte es
Vieles, Verschiedenes, Besonderes, Individuelles geben. Was
geschieht dem Denken, wenn die Differenzen nicht mehr

durch eine ldentitiit gezihmt werden, wenn sie je als der Wert
genommen werden? Nicht Erinnerung der Einheit (Platon),
nicht Wiederholung des gottlichen Ereignisses (Kierkegaard),

Differenz ist selber der Wert'.

Pdrmenides von Elea hat um
500 v. Chr. in einem Lehrgediche® die
grosse Teilung vorgenommen: Er trennte
den Bereich der unerschiitterlichen Wahr-
heit, wo keine Verinderung, keine Bewe-
gung vorkommt, denn Wahrheit duldet
keinen Wechsel, vom Bereich der sinn-
lichen Erscheinungen und Mannigfaltig-
keiten, woriiber es nur wechselnde Mei-
nungen, keine Wahrheit geben kann. Die
rechte Bahn des Redens besteht darin, zu
sagen, dass «ist» ist und dass nicht-Sein
nicht ist. Wer behaupten wiirde, dass
nicht-Sein sei, der wiirde Unmégliches sa-
gen. Am Nicht scheiden sich die Geister.
Damit ist fiir die Logik der Identititssatz
und das Verbot des Widerspruchs verbind-
lich eingerichtet worden. Und fiir die On-
tologie ist das Sinnliche als Wirklichkeit
ein fiir allemal disqualifiziert. Seither stellt
sich die Frage, ob dem Wandel, dem Er-
eignis, dem Verginglichen, der Bewegung,
der Zeit, dem Nicht als einem Negativen,
das gerade keine Negation ist, im Denken
nicht ganz anders Gerechtigkeit widerfah-
ren miisste.

Differenz

Die Natur wiederholt sich nicht. Sie pro-
duziert nicht zwei in allen Teilen gleiche
Blitter am selben Baum. Dem Denken

fehlen die Mittel, diese Produktivitit und
das darin waltende Verinderliche positiv

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

zu sagen. Es abstrahiert von dieser Fiille,
indem es lauter Ahnliches, das verschieden
ist, einer identisch gedachten Form, einem
Urbild von Blatt unterordnet. Friedrich
Nietzsche, der in «Uber Wahrheit und Liige
im aussermoralischen Sinn» auf dieses Bei-
spiel hingewiesen hat, als er die philoso-
phische Begriffsbildung kritisierte, meinte
spiter, die Philosophie miisste gesungen,
gelacht, getanzt, mit dem Hammer betrie-
ben werden. Der Wahnsinn besteht darin,
dass unsere gesamte Sprechkultur in All-
tag, Philosophie, Wissenschaft, Religion
identitdtslogisch verfasst ist. Nur die Ein-
fithrung neuer Mittel des Ausdrucks kann
das Identititsdenken sprengen.

In dem Masse, in welchem ein Philo-
soph ein Schaffender wird, schligt er die
Bahn des Differenz-Sagens ein. Er ist nur
dort Philosoph, wo er an iiberkommenen
Denkmustern und Mitteln des Sagens
zweifelt und andere schaffen muss. Das
Gefiihl des Scheiterns wird er dabei nicht
los. So aber wird der Wandel in seinen Be-
griff des Denkens eintreten. Von der Seite
der Macht schligt er sich auf die Seite der
Ohnmacht. Denken heisst anders denken.
Nur dort, wo ich anders und also Anderes
denke und sage, liegt Denken vor. Es ist
die Wende des Denkens, anders zu den-
ken. Mit dem Fortschreiten der Einheit
und Globalisierung der Verhiltnisse (men-
tal, politisch, 6konomisch, technisch)
muss das Bewusstsein, der Respekt, die



DOSSIER ZEITWENDE

Wiirde der Differenz wachsen. Achtung  * Lewis Carroll, Das mannigfaltige Welt als dunklen Grund ge-
und Toleranz dem Fremden, dem Anderen,  Spiel der Logik. Heraus-  meinsam, jede besitzt aber die helle Stelle
dem Unbekannten gegeniiber hingt ab gegeben und mit einem 4 einem anderen Ort. Falte und Monade

8 . Nachwort versehen von N
von der Differenz als Wert. Uberall, wo . sind neue Instrumente des Denkens und
Paul Good, (ibersetzt

ich bin, bin ich ein Fremder. Wer fiir sich 5, wichaer zoler, Beschreibens der Welt. Sie sind entstan-
und seine Wahrnehmung ein Gefiihl der  Tropen veriag/ den, um gegeniiber einer riumlich-geo-
Fremdheit, des Nichtverstehens bewahrt, frommann-hoizboog, metrischen Darstellung der Dinge der
der wiirdigt auch das andere Fremde po-  K0/n. Stuttgart 1999. Differenz (Wandel, Zeit, Ereignis) positiv
sitiv. Die Fremdheit ist im Denken selbst. Rechnung zu tragen’.

Damit tritt Wettstreit und Konkurrenz ins
Innerste der Philosophie hinein und ist
nicht mehr nur ein leidiger institutioneller
und dusserlicher Faktor. |

Wenn das Denken nicht mehr eine
intelligible Welt der idealen Einheiten,
Wesen, Ideen, Begriffe, Zahlen, Formen
als das ewig Vorausgesetzte des Denkens
annimmt, welche als Ordnung fiir die reale
sinnliche Mannigfaltigkeit dient, gerit es
in Not, in Gefahr, ins Nichtwissen. Aber es
verliert nicht seine wahre Wiirde, wenn
es sich nicht mehr vor dem Andrang
der Erscheinungen in eine imma-
nente Denksphire wie in einen
Himmel zuriickziehen kann. Es
nimmt sich selbst erst recht in
die Verantwortung. Es muss
ohne die Haltetaue der Erinne-
rung und ohne Wiederholung
einer transzendenten Einwir-
kung sich unermiidlich aus
den Sinnen herausarbeiten.
Denken wird wie Kunstschaf-
fen empirisch. Mit den Sinnen
denken — das ist die einzige Ori-
entierung. Das fiihrt zu einer
volligen Umwertung des Begriffs
der Erscheinung, der immer nega-
tiv besetzt war.

Maurice Merleau-Ponty fasst in
Abhebung zu Leibniz das Denken als
das Sinnliche, das sich hohlt. Leibniz
hatte die intelligible Welt noch als das
Vorausgesetzte des Denkens beibehalten.
Er hat aber neben dem allgemeinen logi-
schen Begriff den singuliren, signierten
Begriff der Falte und der Monade kreiert.
Die Falte ist keine Form, wonach die rea-
len geologischen und kiinstlerischen Fal-
tungen geformt wiren. Es gibt nur je diese
und jene Kriimmung, keine zwei in allen
Teilen gleiche, keine Kriimmung an sich
als geometrisches Muster. Und die Mo- Form des Sprechens einsetzt, damit einen
nade ist ein dunkler Grund mit einer Nebenstrang des abendlindischen Den-
hellen Stelle. Es gibt nicht zwei gleiche Alberto Giacometti, kens seit Heraklit iiber die Stoische Logik
Monaden. Alle haben zwar die gleiche Léffelfrau, 1926 aktivierend, bekommt Differenz qua Er-

Wende

Die Wende findet im Denken statt, nicht

im Kalender. Ich méchte diese These am
Beispiel der Zeit selber erliutern. Entwe-
der ist Zeit die Wende par excellence, oder
es gibt keine Wende*.

In der Chronoszeit, mit der man sehr
prizise auf den Mond und weiter fliegen
kann und die im linearen Nacheinander

gleicher Einheiten besteht, ist das Verin-
derliche der Zeit nicht ausgedriickt.
Zeit ist das Mass der Bewegung in

bezug auf Friither und Spiter, defi-
nierte Aristoteles die Zeit. Und

dieses Mass wird durch die Zahl
dargestellt. Dem hilt Henri
Bergson entgegen, das Wesent-
liche von Zeit und Bewegung
sind Verinderung, Vergehen,
Verschwinden. Also nicht die
Masseinheiten selbst, sondern
was dazwischen passiert, was
ihren Wechsel hervorruft. Die
Zahl kann die Zeit nicht aus-
driicken’.

Die Zeit des Ereignens/Verge-
hens kann nur als Paradox von Zu-
kiinftig-Vergangenem dargestellt wer-
den. Ein Ereignis wird stattfinden und
ist bereits eingetreten: Einer wird sich
gleich verlieben und entdeckt sich schon
als verliebt. Einen genauen Punkt des Ein-
tretens kann er nicht angeben. Wachsen als
wachsen gesagt, bedeutet, Alice im Wun-
derland wird grésser als sie ist und macht
sich dabei kleiner als sie wird. Die Zeit des
Sterbens ist kleiner als die kleinste merk-
liche Grésse, jemand wird gleich sterben
und ist schon tot. Bei solcher paradoxen
Rede, welche der Logiker Lewis Carroll*
in seinen Alice-Biichern als poetische

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

39



DOSSIER

eignis positiven Ausdruck. Man kann
nicht zweimal in den gleichen Fluss stei-
gen. Alberto Giacometti notierte sich die-
sen Heraklit-Satz fiir sein eigenes Schaf-
fen. Damit ist das Scheitern bejaht. Aber
auch: Wer lange scheitert, erreicht viel.
Das ist das Fazit von Alberto Giacomettis

Schaffen.
Mit den Sinnen

Die Wende im Denken besteht darin, auf
das ewig Vorausgesetzte einer intelligiblen
Welt zugunsten eines anderen Zeitlosen
im Zeitlichen zu verzichten und das Den-
ken mit den Sinnen freizusetzen. Die
Sinne sind unsere Orientierung. Mit den
Sinnen denken: Diese Formulierung er-
scheint im Lichte der alten Teilung von
Sinnlichkeit und Denken als Paradox. Das
Paradox, die Ambiguitit ist aber gerade
ein Mittel des Sagens von Differenz. Ich
mochte Alberto Giacometti in der Kunst
und Maurice Merleau-Ponty in der Philo-
sophie als Beispiele fiir ein Denken mit
den Sinnen anfithren. Alberto Giacometti
eignet sich gerade deshalb als Beispiel sehr
gut, weil er m.E. mit einem identitits-
logischen Begriff vom Kunstschaffen be-
ginnt und nach dem Zweiten Weltkrieg
sich restlos einer differentiellen Vision von
Wirklichkeit, Denken, Kunst verschrieben
hat. Wie kaum ein anderer bildender
Kiinstler des 20. Jahrhunderts hat er das
Sehen selber reflektiert und sich die Dar-
stellungsmittel fiir ein erweitertes Sehen
erst erschaffen miissen®. Denn normaler-
weise sehen wir nur die Konvention, wir
sehen nicht die Wirklichkeit, nicht die
Wahrheit. In vielen Formulierungen kommt
Giacometti mit Merleau-Ponty iiberein, bei-
de sprechen von Strahlungen, beide davon,
dass Sehen Nichtsehen ist und dass das
Wairkliche unsichtbar ist.

Nicht anders als véllig verkiirzt kann ich
hier fiir die erste Phase nur auf die «Lof-
felfrau» (Bronze 1926) verweisen. Sie re-
sultiert aus einem identititslogischen Ver-
stindnis des Weiblichen, welches dieses
mit Rundungen und Wélbungen in Ver-
bindung und zum Ausdruck bringt. Die
Wahl der Loffelform soll durch eine Holz-
schopfe aus der Elfenbeinkiiste angeregt
worden sein. Entscheidend ist allerdings,
dass der Kiinstler, nachdem er sicher mit
eigenen Augen schwangere Frauen gesehen

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

Giacometti
hat sich
von einem
identitéats-
logischen
Begriff vom
Kunstschaffen
getrennt
und sich
nach dem
Zweiten
Weltkrieg
restlos einer
differentiellen
Vision von
Wirklichkeit,
Denken
und Kunst
verschrieben.

ZEITWENDE

hatte und aus eigener Anschauung um die
rundlichen Formen des weiblichen Kér-
pers wusste, ein Bildnis der Frau schafft,
das er im geistigen Auge schaut. Zweifellos
eine schone, iiberraschende Losung, die
man bewundern kann. Aber es handelt
sich um Kunst, die aus der Idee schépft,
die Sinne in die Pflicht des separierten
Geistes nimmt. Die Losung kommrt aus
der Erinnerung des Weiblichen. Gesucht
wird ein Urbild des Weiblichen. Natiirlich
wird auch die sinnliche Anschauung be-
friedigt, sonst wire da ja gar keine Kunst.
Aber diese Ahnlichkeit der Form mit ge-
wissen Ideen des Weiblichen war nach
1946 nicht mehr das Ziel seines Kunst-
schaffens. In vielen Werken, so auch in
«Mann und Frau» (Bronze 1928/29), wo
die Idee der Aggressivitit zwischen den
Geschlechtern auf besonders spitze, akute,
grausame Weise bildnerisch formuliert
wird, werden geistige Wirklichkeiten er-
kundet und in akkurate anschauliche Lo-
sungen gebracht. Aber genau das geniigte
Alberto Giacometti plétzlich nicht mehr.
Die Vollkommenheit der Form, wie sie
auch bei Brancusi oft anzutreffen ist,
wirkte auf ihn langweilig.

Die Wirklichkeit und Wahrheit, die es
in der Kunst zu erforschen gilt, ist nicht zu
trennen von der realen, fliichtigen, verin-
derlichen Existenz eines Gegeniibers. Gia-
cometti kehrt ausschliesslich zur Arbeit vor
dem Modell zuriick, mit der er als Kind
mit klassizistischen Zeichnungen begon-
nen hatte. Ihm fehlen aber die Mittel der
Darstellung dessen, was er in seinem Se-
hen als Wirklichkeit und Wahrheit der
Existenz gewahrt. Ein Ganzes zu schaffen,
war fortan véllig unméglich. Konzen-
trierte er sich auf ein Detail, nahm dieses
plétzlich gigantische Ausmasse an. Zwi-
schen beiden Nasenfliigeln tat sich ihm die
unendliche Weite der Wiiste Sahara auf.
Er war mit den iiberkommenen Mitteln
vollig am Ende. Mit den Sinnen denken,
das hiess zwar, vom realen Gegeniiber aus-
zugehen. Aber es konnte natiirlich nicht
darum gehen, dieses nach riumlichen Ver-
hiltnissen und persénlichen Merkmalen in
Zeichnung, Malerei, Skulptur abzubilden.
Die Arbeit beschrinkte sich mehr und
mehr auf das Gesicht und den Kopf des
Modells. Nicht der Kérper mit seinen
riumlichen Proportionen war die Wirk-
lichkeit, um die es dem Schaffenden ging.



DOSSIER

Es war ein Leuchten im Blick, ein singu-
lirer Ausdruck des Gesichts, Strahlungen
des Seins, die unendliche Leere, welche in
den Formen und Riumen nistete. Also
auch nicht der spezifische Ausdruck einer
Seele, die einmal traurig, einmal froh, ein-
mal bése, einmal aggressiv guckt. Es ging
um die Intensitit, die Singularitit, das
Feuer eines Blickes, der aus weiter Ferne
durch alles Individuelle, Persénliche, Zu-
fillige, Zeitliche hindurch strahlte. Es war
ein Zeitloses im Zeitlichen, unabtrennbar
von ihm. Leben und Tod zusammen er-
geben erst diese Wirklichkeit der Person.
Wesentlichen Anstoss fiir ein solches
Sehen hat Alberto Giacometti aus der Be-
gegnung mit Toten bekommen. Wenn ein
Lebendiges plétzlich in ein totes Objekt
verwandelt ist, dann riickt es unendlich
weit weg. Ohne diese Dimension der
Bedrohung sehen wir das Lebendige nicht
in seiner vollen Intensitit.

Dafiir mussten die Mittel der Darstel-
lung erst geschaffen werden. So kommt es,
dass die Gesichter und Figuren in grosser
Distanz zu verschwinden drohen. Die
ganze Arbeit konzentrierte sich mehr und
mehr auf den Blick. Die Formen, Volumen,
Proportionen lésten sich in amorphe Ma-
terie auf. Die Konvention der riumlichen
Darstellung musste zerstért werden. Das
nenne ich ein Denken mit den Sinnen,
welches die Konvention des Sehens, des
Denkens, des Darstellens im Namen von
grosserer Intensitit iiberwindet. Diese
Losung kann von keinem abgespaltenen
Denken bezogen werden. Sie kann nur
durch Scheitern und erneutes Scheitern
hindurch einen kleinen Schritt vorankom-
men. Dabeibleiben, obwohl man scheitert,
auf langer Strecke sein Bestes geben, das
fithrt zu Resultaten, welche Kunst sind,
wobei dieser Name einem am Ende auch
egal ist. Es gelingt nicht, dieses strahlende
Sein in Zeichnung, Malerei, Skulptur um-
zusetzen. Da spricht Alberto Giacometti
unermiidlich von Ahnlichkeit, welche er-
reicht werden muss. Es geht um die Ahn-
lichkeit einer nur existentiell realisierten
Lebendigkeit, welche die Zeichen des Ver-
schwindens einschliesst, darin aber wie
die Prostituierten im «Sphinx» die unend-
liche Wiirde einer Transzendenz hat
(«Sphinx», Ol auf Leinwand, um 1950,
ebenso «Vier Frauen auf einem Sockel»,
Bronze bemalt, 1950). Alle Mittel der Dar-

Die Konvention
der rdumlichen
Darstellung
musste

zerstort werden.

Das nenne ich
ein Denken
mit den Sinnen,
welches die
Konvention
des Sehens,
des Denkens,
des Darstellens
im Namen
von grésserer
Intensitat
liberwindet.

ZEITWENDE

stellung, auch die Farbe, miissen sich
diesem Ausdriicken von Differenz unter-
ordnen. Gesichter ohne Hinterkopf und
Képfe wie Beile entstehen. Die Figuren
verdiinnen, vertikalisieren. Rahmung in
Rahmen, Kifigsituation, Isolation ver-
stirken die Intensitit und Konzentration
des Blickens der Augen. Die Malerei in
Grauténen erzeugt Weite, Leere, ldsst mi-
nimalste Tupfer von Farbe wie Flammen
aufleuchten, im verwischten Grau einen
zarten Schimmer von Licht aufscheinen.
Alles Denken wird aus den Sinnen gewon-
nen, es wird nirgends ein Ideal vorausge-
setzt («Caroline», Ol auf Leinwand, 1965,
«Sitzender Lotar IIl», Bronze, 1965).

Jean Paul Sartre lag mit seiner existen-
tialistischen Interpretation von Anfang an
daneben, wenn er in diesen neuen Mitteln
der Darstellung den Ausdruck der Not,
Einsamkeit, Verlorenheit des Menschen
erblickt hat. Sartre hat die intelligible Welt
in Form des Imaginiren, Kunst als Aus-
druck eines Imaginiren aufrecht erhalten’.
Dagegen zitiert Jean Genet Alberto Gia-
cometti so®: «Die Einsamkeit, wie ich sie
verstehe, bedeutet keinen elenden Zustand,
sondern eher geheime Kinigswiirde, tiefe
Unvermittelbarkeit, aber mehr oder weniger
dunkles Wissen um eine ungreifbare Einzig-
artigkeit» (S. 22). Das dunkle Wissen ist
eines, das z.B. das Nicht des Todes ge-
geniiber dem Leben nicht als Negation,
sondern als ein produktives Negatives ver-
steht, ohne welches wir die Wirklichkeit
nicht wirklich sehen, nicht kennen.

Chair

Nicht Jean Paul Sartre, aber Maurice Mer-
leau-Ponty hat in der franzdsischen Philo-
sophie die Bahn des differentiellen Sehens
und Sagens ebenso eingeschlagen, wie A/-
berto Giacometti es in der Kunst getan hat.
Maurice Merleau-Ponty hat den Leib in den
Begriff des Denkens eingefiihrt. Das hat
bei ihm das Denken und die Instrumente
der Reflexion mehr und mehr revolutio-
niert. Gilles Deleuze hat ganz entschieden
daran angekniipft und die Notwendigkeit
des Sagens der Differenz in vielen Be-
reichen aufgewiesen. Ich will zum Schluss
auf Merleau-Pontys «Phinomenologie der
Wahrnehmung» und auf sein spites Frag-
ment «Das Sichtbare und das Unsichtbare»
aufmerksam machen’.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

41



DOSSIER

Der Leib hat nicht die Raumlichkeit der
Objekte, er gribt eine hohle Stelle in die
Kontinuitit der Objekte, er schafft darin
eine Zone des Nicht-seins. Sein Hier defi-
niert sich nicht durch riumliche Koordi-
naten, vielmehr ergeben sich fiir ihn erst
aus der Konfrontation mit einer Aufgabe
Koordinaten einer menschlichen Welt. Der
Mensch ist nicht in-der-Welt, vielmehr
aufgrund seiner Leiblichkeit zur- Welt. Dem
«lch denke» voraus liegt ein «Ich kann».
Das Subjekt der Wahrnehmung ist nicht
das persénliche Ich, sondern ein vorper-
sonliches Man. Geist ist engagierter, ver-
leiblichter Geist. Der Leib ist selber immer
auch Abstandnehmen, Héhlung in der
Welt. Die Einheit des Leibes ist nicht die-
jenige eines Objekts, eher die des Kunst-
werks, eines bestimmten Stils, einer Geste,
eines Ausdrucks. Bewusstsein bleibt un-
trennbar mit den Sinnen verkniipft. Die
Sinne sind «an ein bestimmtes Feld gebun-
denes Denken». Weil nie fertig, isz der Leib
das Vermogen des Niveauwechsels, er isz
Verankerung und Offenheit, Ruhe und
Bewegung, realer und virtueller Leib zu-
gleich. Der Leib ist meine Zugehorigkeit
zur Welt in dem Sinne, dass deren Struk-
turen in ihm vorgebildet sind zur Uber-
nahme und zum Ausdruck der Welt. So de-
finiert sich das Bewusstsein nicht mehr
einseitig als Ort der Klarheit in mir, es
wird selber durch diese leibliche Veranke-
rung der Ort der Zweideutigkeit (Ambi-
guitit). Und Merleau-Ponty sieht die Para-
doxe des Leibes, der Welt, des Dinges und
des Anderen im Paradox der Zeit begriin-
det. Aller konstituierten Zeit voraus geht
die Erfahrung von Zeit als des Vergehens
und des Ubergangs. Mein Sein ist eine ak-
tive Bewegung des Transzendierens: Ich
bin als leibliches Wesen das Paradox (die
Ambiguitit), an die Welt angebunden zu
sein und mich von einzelnen Bindungen
l6sen zu kénnen, um mich anderen zuzu-
wenden. Zeit ist das Vermégen des Nicht.

Diese eminente Rolle des Leibes fiir das
Erkennen wird nun im spiteren Werk von
Maurice Merleau-Ponty um die ontologi-
sche Dimension noch erweitert. Mit den
Sinnen denken, das bedeutete am Ende,
dem rohen, wilden, amorphen, vertikalen
Sein (das sind seine eigenen Ausdriicke)
Rechnung tragen, welches das ver-
bindende Element des Sehenden und des
Gesehenen, des Berithrenden und des

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

Sartre lag
mit seiner
existentiali-
stischen
Interpretation
von Anfang
an daneben,
wenn er in
Giacomettis
Mitteln
der Darstellung
den Ausdruck
der Not,
Einsamkeit und
Verlorenheit
des Menschen
erblickt hat.

ZEITWENDE

Beriihrten, aber auch des Sehenden und
des Beriihrenden usw. ausmacht. Merleau-
Ponty nennt dieses im Sinne der Elemente
der Versokratiker verstandene ontologi-
sche Element «la chair». Damit ist nicht
Materie, vielmehr Textur gemeint, welche
das Sichtbare mit dem sehenden Leib ver-
bindet. Ohne ein solches Element wiirde
das Sehen niemals die Wirklichkeit, die
Wahrheit eines Gesehenen erreichen kon-
nen. Dass es da Reversibilitit, Chiasma,
Uberkreuzung geben muss, bevor nur ein
einziges Sehen ein Gesehenes ausfindig
machen kann, weist die Ambiguitit und
Paradoxie unserer Verfassung als ontolo-
gische Struktur des Seins selbst aus. Nichts
anderes als diese wird von den Kiinsten
freigelegt und zum Ausdruck gebracht.
Dass Existenzen und Dinge und Land-
schaften Strahlungen eines rohen Seins
darstellen, das wird durch die Bemiihun-
gen von Alberto Giacometti aufs eindriick-
lichste bestitigt. Die neue Begrifflichkeit
des Philosophen wie die Arbeiten des
Kiinstlers geben der Differenz im Denken
in einem bisher nicht gekannten Ausmass
und beim Kiinstler in einer in diesem
Jahrhundert sonst kaum einmal erreichten
Intensitit Raum. Die Wende im Denken
hat ihr Instrumentarium bereits geschaf-
fen. Es geht jetzt darum, dieses zu erwei-
tern, zu verfeinern, weiterzutragen in ein
Saeculum der Differenz. 4

! Vgl. dazu Gilles D )cleuze, Differenz und Wleder-fv
 holung, Fink, Miinchen 1992. Auch
gaard Dle Wlederholung, Mohn,

' und der Barock ‘Suhrkas p ]
* Vgl. zu den verschiedenen Zextbegnffen Gilles
Deleuze, Logik des Smns, Suhrkamp, Frankfurt
aM 1993 ~
* Vgl. Henri Bergson, | Dcnken und sc
‘Werden, Hain, Meisenheim a.Glan 1948.
g Vgl aus einer Fiille von Literatur das friihe Buch
von F. Meyer, Alberto Giacometti e Kunst
_ existentieller Wnrkhchkcu, Huber,
Sturtgirt 1968, ‘
7 Vgl. seine Texte iiber Alberto Giacometti in: |
Entweder Objekte oder Poesie, sonst nichts —
Alberto Giacometti Werke und Schriften, Schei-
degger & Spiess, Ziirich 1998. ' u
% In Jean Genet, Alberto Gracomcttl, Scheldegger, .
Ziirich 1962.
9 Maurice Merleau-Ponty, Phanomcnologxe der
Wahrnehmung, De Gruyter, Berlin 1966 (franz.
Paris 1945); ders., Das Sichtbare und das Unsicht-
‘bare, Fink, Miinchen 1986 (franz. Paris 1964).
Dazu Paul Good, Maurice Merleau-Ponty — Eine
Einfithrung, Parerga, Diisseldorf/Bonn 1998.




	Die Wende findet im Denken statt : über dem Tor der Jahrtausendwende steht das Wort Differenz

