Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 79 (1999)

Heft: 5

Artikel: Athener Demos und moderne Demokratie : Gedanken zur Bedeutung
althellenischen Denkens fur unsere Zeit

Autor: Tzermias, Pavlos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-166100

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-166100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pavlos Tzermias, ist
Verfasser zahlreicher
Bicher iber Geschichte,
Politik und Kultur Grie-
chenlands und Zyperns.
Er lehrte von 1965 bis
1995 an der Universitat
Freiburg i.U. und von
1984 bis 1992 auch an
der Universitat Zirich.
Von 1977 bis 1979 lei-
tete er das Europdische
Kulturzentrum in Delphi.
Wéahrend Jahrzehnten
war er Griechenlandkor-
respondent der «Neuen
Zircher Zeitung».

DOSSIER

ATHENER DEMOS UND MODERNE DEMOKRATIE

Gedanken zur Bedeutung althellenischen Denkens fiir unsere Zeit

«We are all Greeks. Our laws, our literature, our religion, our arts

have their root in Greece.» Diese Worte Percy Bysshe Shelleys (1792-1822)
gingen als Ausdruck eines feurigen Philbellenismus in die Geschichte ein.
Heute klingen sie in den Ohren vieler Zeitgenossen lebensfremd. Die
hellenische Antike wird entmythisiert, ja zum Teil dimonisiert. Der
traditionelle Humanismus macht eine tiefe Krise durch. Das hat auch auf
die Bewertung des alten Athen als «Wiege der Demokratie» Auswirkungen.

Die Poleis-Welt war vielfil-
tig. Spartas streng hierarchische Struktur
(kriegerische Herrscherschicht — von der
Staatsleitung ausgeschlossene Perivken —
als Horige die Felder bebauende Heloten),
fiir die schon in der Antike autoritire Gei-
ster Sympathien hegten, kontrastierte in
vieler Hinsicht zum Stadtstaat Athen. Die
inhumane «spartanische Erbpflege» (kér-
perlich untiichtige Kinder wurden bei der
Geburt ausgesetzt) begeisterte in der Zeit
des Nationalsozialismus die «Rassentheo-
retiker». Die einseitige Ausrichtung Spar-
tas auf die Stirkung der Macht iibt auf
Befiirworter undemokratischer Staatsord-
nungen erfahrungsgemiss grosse Anzie-
hungskraft aus. Athens Demokratie der
perikleischen Zeit hingegen wurde zum
Symbol humanistischer und somit auch
humaner Welt- und Lebensauffassung.

Die Emporstilisierung des alten Athen
zu einem solchen Symbol beruhte freilich
auf einer starken Idealisierung. Perikles
war, um es verkiirzt auszudriicken, Ma-
cher, Visionir und Propagandist zugleich.
Schon Thukydides erblickte im Athen des
Perikles eine Demokratie dem Namen
nach, die in Tat und Wahrheit die Herr-
schaft des ersten Mannes war. Allerdings —
und das wird im Schrifttum nicht selten
iibergangen — lobte Thukydides Perikles
als einen besonnenen Staatsmann, der das
Volk beherrschte, ohne dessen Freiheit zu
beschrinken.

Von der Idealisierung zur
Damonisierung?

Die beriihmte Grabrede des Perikles, der
Epitaphios, idealisierte sicher die atheni-

24  SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

sche Wirklichkeit, obschon darin das Be-
kenntnis zur Demokratie stellenweise in
der Form einer aristokratischen Argumen-
tation prisentiert wird — eine Feststellung,
die allerdings nicht iiberspannt werden
darf. Der Epitaphios trug in hohem Masse
zur unkritischen Verherrlichung des alten
Athen als Wiege der Demokratie bei. Das
damalige Athen entsprach nicht dem kon-
sequent durchdachten Prinzip der Volks-
herrschaft. Die Gleichberechtigung (Iso-
nomia) galt nur fiir die Biirger, nicht auch
fiir die — das Biirgerrecht nicht besitzen-
den — ortsansissigen Fremden (Metoken)
und freilich auch nicht fiir die zahlreichen
Sklaven.

Die Frauen waren zudem stark benach-
teiligt. «Schwer sich vorzustellen, dass dies
ganze Athen im wesentlichen Minnersache
war. Dass die Frauen von der Politik, von
all dem Treiben, von den Tragidien und
Komdidien, von vielen Festen allenfalls aus
Erziiblungen hirten; die Neubauten hich-
stens gelegentlich in den Blick bekamen.
Dass sie an der beschleunigten Verinderung
kaum teilhatten.» (Christian Meier, Athen,
«Ein Neubeginn der Weltgeschichte», Ber-
lin 1993, S. 501). Andererseits sollte man
sich davor hiiten, allzu pauschale Urteile
zu fillen und zum Beispiel die Rolle zu
vergessen, welche die Frauen in der klassi-
schen griechischen Literatur spielten.

Die Entidealisierung darf mit anderen
Worten nicht zu einer Dimonisierung des
alten Athen oder iiberhaupt der helleni-
schen Antike fithren. Das Buch von Eva C.
Keuls iiber die Stellung der Frau im Athen
des 5. vorchristlichen Jahrhunderts («The
Reign of the Phallus», Sexual Politics in An-
cient Athens, New York 1985) vermittelt



DOSSIER

wertvolle Informationen. Aber, wie schon
der Titel des Werks zeigt, ist der polemi-
sche Ton uniiberhérbar. Der Aspekt der
«Phallokratie» reicht keineswegs aus, um
die vielfiltige und komplexe Realitit einer
Welt zu deuten, welche etwa eine Gestalt
wie Medea hervorgebracht hat — jene Ge-
stalt, die heute noch Impulse fiir dichteri-
sches Schaffen gibt, wie der gleichnamige
Roman Christa Wolfs beweist. In der
Tragodie des Euripides iibertrifft Medea
trotz ihrer trostlosen Lage Jason an Grosse.

Einiges spricht zwar dafiir, dass die
Frauen in Sparta selbstbewusster aufwuch-
sen als in anderen antiken Stadtstaaten.
Von einer wirklichen Gynaikokratia (Frauen-
herrschaft) kann indes nicht die Rede sein,
zumal die Frauen de jure von den poli-
tischen Rechten in Sparta ebenso ausge-
schlossen waren wie in Athen. Es wire
falsch, wenn man im Rahmen einer an und
fiir sich begreiflichen feministischen Be-
handlung des Themas die politische Stel-
lung der Frauen in Sparta iiberbewertete.
Krass ausgedriickt: Die Entidealisierung
Athens darf nicht zu einer Idealisierung
Spartas im Zuge eines fundamentalisti-
schen Feminismus verleiten. Auch darf
nicht im Namen einer einseitig soziodko-
nomischen Betrachtung die Relevanz des
Rechtlichen heruntergespielt werden.
Vor allem aber sollte nicht ver-
kannt werden, dass die Stellung
der Frauen in Sparta auch mit
der inhumanen «Erbpflege» zu-
jener «Erb-
pflege», welche den nationalsozia-
listischen Rassentheoretiker Hans FE K.
Giinther faszinierte. Die Frauen waren im
Unterdriickungssystem integriert.

sammenhing -

Die politische Gleich-
stellung der Polis-
biirger

Im Epitaphios hob Pe-

rikles im Zusammen-

hang mit der Definition
der Demokratie unter an-
derem hervor, dass die Ar-
mut kein Hindernis sei,
dem Staat niitzliche Dien-
ste zu leisten. Indirekt
riumte er damit ein,
dass es innerhalb
der Biirgerschaft

399 vor Christus trank
Sokrates, in Athen zum
Tode verurteilt, den
Schierlingsbecher.
Sokrates hatte fliehen
kénnen, doch es
scheint, dass er seine
Verurteilung akzep-
tierte, um einerseits
seinen Respekt vor den
Athener Gesetzen zu
demonstrieren und zum
anderen zu zeigen, dass
er sich weder der «Gott-
losigkeit» noch der «Ver-
fihrung der Jugend» -
so lauteten die Anklage-
punkte - schuldig fihle.
(«Der Tod des Sokra-
tes», Gemalde von
Dufresnoy, Galérie
Palatine).

ZEITWENDE

soziale Unterschiede gab. Diese waren zum
Teil krass. Nichtsdestoweniger wire es
falsch, die Bedeutung der politischen
Gleichstellung der Armen mit den Rei-
chen, der einfachen Leute mit den Adligen
zu unterschitzen. Wie Diethard Nickel
1976 in einem Beitrag iiber das Leitbild in
der Gefallenenrede des Perikles zutreffend
feststellte, ermoglichte die athenische De-
mokratie der Mehrheit der Polisbiirger,
wenn auch in unterschiedlichem Grade,
eine Teilnahme am politischen und kultu-
rellen Leben und eine Beteiligung am ge-
sellschaftlichen Reichtum der Polis. In
erster Linie wurde den Angehérigen der
wohlhabenden Oberschicht Rechnung ge-
tragen. Aber die Verfassung Athens ver-
besserte die Existenzbedingungen breiter
Schichten des Demos erheblich und schuf
die wichtigsten Voraussetzungen fiir das
politische Engagement derselben. Es be-
stand zweifellos eine Diskrepanz zwischen
politischer Gleichheit und sozialer Un-
gleichheit, aber diese Diskrepanz, wie auch
die Unterscheidung von Masse und Elite,
darf nicht verabsolutiert werden.
Wann die athenische Demokratie gebo-
ren wurde, ist eine Frage, die sich nicht
durch die Angabe einer eindeutigen histo-
rischen Zisur beantworten lisst. So
spricht zum Beispiel der neugrie-
chische Rechtsphilosoph Kon-
stantinos Despotopoulos von
einer allmihlichen Genesis
in drei Stufen: Solon -
Kleisthenes — Ephialtes und
Perikles. In gewissem Sinne
setzte Kleisthenes die von
Solon 594 v. Chr. begonnene
Emanzipation des Volkes
fort. Er machte die Volks-
versammlung, die Volksge-
richte und den aus dem
Volk jihrlich durch Los be-
stimmten Rat der Fiinthun-
dert zu Trigern der Macht.
Die kleisthenische Staats-
ordnung, iiber welche ge-
wisse Unklarheiten beste-
hen, setzte sich durch die
Neuaufgliederung  des
Volkes die Befreiung des
Staatswesens von den Bin-
dungen des Adels zum Ziel.
Sie scheint in bestimmter
D, Hinsicht eine Mischver-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79.JAHR HEFT 5 25



DOSSIER

Kleisthenes
machte die
Volksversamm-
lung, die
Volksgerichte und
den aus dem
Volk jahrlich
durch Los
bestimmten Rat
der Finfhundert
zu Tragern der
Macht.

26

fassung gewesen zu sein, in anderer aber
Elemente eines demokratischen Radikalis-
mus (direkte Demokratie, Los und ande-
res) aufgewiesen zu haben. Dass dank
Kleisthenes die Volksherrschaft, unter an-
derem durch die Aufnahme von bisherigen
Nichtbiirgern in den Biirgerverband, auf-
gebaut wurde, steht fest.

Eine Idealisierung des kleisthenischen
Reformwerkes wire freilich unangebracht.
Laut Thukydides geht auch die Einrichtung
des Scherbengerichtes, die Institution des
Ostrakismos, auf Kleisthenes zuriick. Der
Ostrakismos, die Verbannung von Biirgern,
denen das Volk misstraute, soll zuerst als
Schutz gegen die Unfreiheit, die Tyrannis,
gemeint gewesen sein. Jucob Burckhardt er-
blickte im Ostrakismos einen «wvortrefflichen
Einfall der Mediokritit», denn nicht wenige
ausgezeichnete Athener Biirger des 5. Jahr-
hunderts mussten den Weg der Verbannung
gehen. Die — nennen wir sie so — Nachfolger
des Kleisthenes, unter ihnen Ephialtes und
Perikles, bemiihten sich um den Ausbau der
Demokratie in der Richtung der Isokratia,
der Gleichheit in der Herrschaft.

Durchbruch zur offenen Gesellschaft

Trotz der vielen Mingel seiner Staatsord-
nung konnte Athen nicht zuletzt wegen
des in die Richtung einer offenen Gesell-
schaft weisenden Isokratia-Gedankens po-
litische, soziookonomische und kulturelle
Fortschritte erzielen, die Sparta nicht
kannte. Gewiss, die Kehrseite der Polisde-
mokratie Athens war die Unterdriickung
und Ausbeutung der Bundesgenossen. Der
Niedergang der wirtschaftlich und kultu-
rell blithenden Insel Agina geht unter
anderem auf den Athener Imperialismus
zuriick. Doch dies indert nichts daran,
dass der Grundsatz der individuellen und
politischen Freiheit auf altgriechisches Ge-
dankengut zuriickgeht, insbesondere auf
Vorstellungen, welche im alten Athen arti-
kuliert wurden. Das Gebot der individuel-
len Freiheit wurzelt in der Vorstellung der
Wiirde des Einzelnen, insbesondere in der
Auffassung, dass der Mensch als vernunft-
begabtes Wesen die Méglichkeit besitzen
soll, sein Tun oder Unterlassen selbst zu
bestimmen. Das Gebot der politischen
Freiheit wiederum fusst auf dem Gedan-
ken, dass die Entscheidung dariiber, was
Gemeinwohl ist, beim Volk liegen soll.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. TAHR HEFT 5

ZEITWENDE

Zwischen individueller und politischer
Freiheit besteht ein innerer Zusammen-
hang, der aus der Vorstellung der Men-
schenwiirde resultiert. In diesem Sinne
sind die modernen Freiheitsrechte des In-
dividuums und das Prinzip der Volkssou-
verdnitit geistige Produkte des Humanis-
mus. Schon in der iltesten griechischen
Literatur klingt beim Wort Eleutheria
(Freiheit) die Interdependenz zwischen
dem individuellen Status des vollberech-
tigten Biirgers einerseits und der Unab-
hingigkeit der Polis andererseits an.

An die griechische Freiheit im dargeleg-
ten zweifachen Sinne denkt man, wenn
man das alte Hellas, insbesondere das pe-
rikleische Athen als die Geburtsstitte der
modernen freiheitlichen Demokratie be-
zeichnet. Die Demokratie von Perikles war,
wie gesagt, keine ideale. Hier geht es in-
dessen nicht um die Charakterisierung der
historischen Wirklichkeit, sondern um die
Gewinnung eines normativen Ansatzes zur
Definition des politischen Freiheitsbe-
griffs. Alexander Demandt trifft wohl das
Richtige, wenn er in seinem Buch «Antike
Staatsformen, Eine Verfassungsgeschichte
der Alten Welt» (Berlin 1995) folgendes
hervorhebt: «Eine wvollstindige Verwirk-
lichung des demokratischen Prinzips gibt es
weder in der Neuzeit noch im Altertum. Im-
merhin bietet Athen die ldeale. Nirgendwo
sind sie biindiger ausgesprochen als in der
von Thukydides iiberlieferten Rede des Peri-
kles fiir die Gefallenen von 431. Die Ge-
geniiberstellung des spartanischen und des
athenischen Staatsgedankens hat Karl Pop-
per zur Grundlage fiir seine Antithese von
geschlossener und offener Gesellschaft ver-
wendet» (S. 231).

Die Bezeichnung Athens als die Ge-
burtsstitte der Demokratie ist zunichst
dem Umstand zuzuschreiben, dass die atti-
schen Vollbiirger immerhin eine nicht zu
unterschitzende Rolle spielten. Diese Rolle
ist ersichtlich aus Analysen der politisch-
strukturellen Organisation der Polis Athen,
insbesondere aus solchen, die den verfas-
sungsrechtlichen Aspekten die gebiihrende
Aufmerksamkeit schenken. Hierher gehort
zum Beispiel das Werk Jochen Bleickens
iiber die athenische Demokratie (Pader-
born 1995), zumal diesem Gelehrten nicht
Idealisierung vorgeworfen werden kann;
denn er unterstreicht, dass die Athener
Vollbiirgerschaft eine Minderheit war.



DOSSIER

Die Bezeichnung Athens als Wiege der
Demokratie ist aber dariiber hinaus und
vor allem dem Denken zu verdanken, das
damals die Entwicklungen mitprigte. Ge-
meint ist hier nicht «nur» die «Entstehung
des Politischen» (Christian Meier), obschon
dies zweifellos eine gewaltige Leistung
war. Laut Christian Meier stellte sich erst-
mals bei den Griechen die Frage, ob die
Regierten selbst regelmissig aktiv und
wirksam an der Politik teilhaben sollten.
Dass diese Frage gestellt wurde, ist bereits
eindrucksvoll. Wenn aber diese Frage
nicht bejaht worden wire, hitte man
eigentlich nicht von der «politischen Revo-
lution der Weltgeschichte» sprechen kon-
nen. Die «politische Revolution» bestand
in der Entstehung des Demokratischen
oder, um mit Kar!/ Raimund Popper zu
sprechen, darin, dass im alten Athen erst-
mals der Durchbruch zur offenen Gesell-
schaft erfolgte — eine revolutionire Ent-
wicklung, deren Aktualitit immer noch
brisant ist.

«Fremdartig» und doch naheliegend

In einem 1995 verdffentlichten Aufsatz
machte Fritz Gschnitzer interessante Aus-
fithrungen iiber die «Fremdartigkeit grie-
chischer Demokratie». Er stellte darin un-
ter anderem fest: «Die griechische Demo-
kratie war eine kurzlebige Schopfung. Sie ist
um 500 v.Chr. entstanden und schon in hel-
lenistischer Zeit, etwa im 2. Jh. v. Chr., wie-
der abgestorben. Auf die Nachwelt hat sie
nur auf literarischem Wege gewirks, als Idee
und Vorbild, nicht durch das Weiterleben
politischer oder gesellschaftlicher Institutio-
nen. Es fehlt also die echte, historische Kon-
tinuitit; nur das geschriebene Wort, das die
Zeiten iiberspringt, vermittelt einen Zusam-
menhang zwischen der griechischen und un-
serer heutigen Demokratie.» Diese Bemer-
kung trifft zwar zu. Sie darf aber nicht
dazu fiihren, die Bedeutung des Ideellen
geringzuschitzen. Die Geschichte lehrt,
dass in manchem Fall die geistige Nach-
wirkung kriftiger ist als die institutionelle.

Wenn man die ideelle Wirkung der
athenischen Demokratie auf die Nachwelt
feststellt, denkt man etwa an die Philoso-
phie, das politische Denken, die Rhetorik
usw. Das Denken der alten Griechen war
hier weniger auf das Juristische, wie wir es
heute verstehen, und mehr auf das Ethi-

sche gerichtet. In der hellenischen Antike
(und das gilt insbesondere auch fiir Athen)
gelangte man nicht zu einem weit ent-
wickelten Rechtssystem im heutigen Sinne
des Wortes. In Rom verlief die Entwick-
lung weitgehend anders.

Nach der Unterscheidung zwischen dem
Juristischen im heutigen Sinne und dem
althellenischen rechtsphilosophischen Den-
ken dringt sich eine weitere Differenzie-
rung auf. Die athenische Demokratie war,
was den ideellen Inhalt betrifft, mit be-
stimmten philosophischen Ansichten eng
verbunden. Hierher gehéren Denker wie
Protagoras, die den Menschen in den Mit-
telpunkt ihrer Betrachtungsweise stellten.
Protagoras war der bedeutendste Vertreter
jener philosophischen Stromung, die —
modernisierend — sophistische Aufklirung
genannt wird. Die Sophisten, diese «Leh-
rer der Weisheit», brachten durch ihre an
die ionische Naturphilosophie ankniipfende
individualistisch-rationalistische Lehre den
alten Glauben ins Wanken. Die Doktrin
des Protagoras weist einen dezidiert demo-
kratischen Grundzug auf. Sein beriihmter
Satz «Aller Dinge Mass ist der Mensch» wirft
zwar nicht zu unterschitzende Interpreta-
tionsprobleme auf, die mit der Tatsache
zusammenhingen, dass das Werk des gros-
sen Sophisten bis auf geringe Spuren un-
tergegangen ist. Vieles spricht aber dafiir,
dass der Homo-mensura-Satz iiber die er-
kenntnistheoretische Bedeutung hinaus auf
den Menschen als schopferisches Wesen
hinweist, in dem Sinne, in dem Wilhelm
Nestle die Protagoras-Doktrin verstand.

Der Homo-mensura-Satz bedeutete eine
Wende in der Auffassung vom Menschen.
Er bildete den Beginn einer Traditions-
linie, welche zu einem die Menschenwiirde
konsequent in den Mittelpunkt stellen-
den, wertenden und nicht bloss beschrei-
benden Humanismus hitte fithren kén-
nen. Die Traditionslinie wurde jedoch
durch zwei schwerwiegende Faktoren be-
eintrichtigt. Zunichst durch die Tatsache,
dass das Werk des Protagoras (wie iiber-
haupt der Sophisten) nicht zuletzt durch
den Einfluss der Sophistengegner bis auf
verhiltnismissig wenige Fragmente verlo-
renging. Und dann durch den Umstand,
dass im Rahmen des traditionellen Huma-
nismus dem humanen Gehalt mancher so-
phistischen Lehre (einschliesslich derjeni-
gen des Protagoras) nicht die gebiihrende

ZEITWENDE

Die «politische
Revolution»
bestand, um

mit Karl Popper

Zu sprechen,
darin, dass

im alten Athen
erstmals der

Durchbruch zur

offenen
Gesellschaft
erfolgte — eine
revolutionére
Entwicklung,
deren Aktualitat
immer noch
brisant ist.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

27



28

DOSSIER

Hinzuweisen ist auf das
Buch: Pavlos Tzermias,
Fir eine Hellenistik mit
Zukunft, Pladoyer far
die Uberwindung der
Krise des Humanismus,
Universitatsverlag Frei-
burg Schweiz, Freiburg
1998.

Bedeutung beigemessen wurde, was sich in
nicht unerheblichen Mass noch heute ne-
gativ auswirkt. Mit anderen Worten wurde
die revolutionire Entwicklung, von der
Popper seinerzeit sprach, nicht folgerichtig
fortgesetzt.

Gerade deswegen sind die Ideale der
athenischen Demokratie bei aller «Fremd-
artigkeit» aktuell. Vom althellenischen Ge-
dankengut kénnte zum Beispiel in der
Schweiz die Diskussion iiber den Stand
und die Zukunft der direkten Demokratie
profitieren. Die sich bemerkbar machende
Krise des traditionellen Humanismus
sollte nicht die wahrhaft humanen Kom-
ponenten des althellenischen Erbes verges-
sen machen. Fiir die moderne Demokratie

ZEITWENDE

ist das von eminenter Bedeutung. Gerade
weil sich der traditionelle westliche Bil-
dungskanon mit seiner starken Konzentra-
tion auf die ins griechisch-romische Alter-
tum zuriickreichenden Traditionen in ei-
ner deutlichen Krise befindet, liegt es nach
dem richtigen Urteil von Kurt A. Raaflaub
nahe, mit Nachdruck auf die athenische
Demokratie zu verweisen. «Denn diese
stellt das einzige gut dokumentierte und
nicht lediglich episodenhafte oder in Raum
und Wirkung begrenzte, sondern in politi-
scher wie kultureller Hinsicht wirkungs-
mdchtige Beispiel einer vormodernen Demo-
kratie dar» (Einleitung zum Band «Demo-
kratia», hrsg. von Konrad H. Kinzl,
Darmstadt 1995, S. 4). 4

Aus dem Sinn der Freiheitsrechte als liberales Wertsystem folgt weiter, dass die
Verfassungsurkunden nicht nur die einzelnen Freiheiten, die sie ausdricklich auf-
z4hlen oder die sich aus den ausdricklich gewéhrleisteten Freiheitsrechten
ergeben, garantieren, sondern vielmehr jede individuelle Freiheit, die iberhaupt
einmal rechtlich relevant werden kann, gewéhrleisten. Im klassischen Katalog der
Freiheitsrechte im Sinne der amerikanischen und franzésischen Erklarungen der
Menschen- und Birgerrechte, der in der Hauptsache auch von den Kantonsverfas-
sungen und von der Bundesverfassung ibernommen wurde, ist ndmlich die recht-
lich garantierte individuelle Freiheit in solche einzelne Freiheiten, die gerade
damals aktuell waren, d.h. durch die Staatsgewalt gefdahrdet erschienen, zerlegt
worden. Je nach Zeit und Ort kénnen nun noch andere sachliche Freiheiten des
Individuums praktisch werden und des Verfassungsschutzes bedirfen. Die Zerlegung
der individuellen Freiheit in einzelne Freiheitsrechte durch die Freiheitsrechts-
kataloge der geltenden Verfassungen kann daher keine endgiiltige sein. Wenn neue
Seiten der individuellen Freiheit aktuell werden, so missen sich aus den Freiheits-
rechtskatalogen die entsprechenden neuen Freiheitsrechte ableiten lassen, es wére
denn, dass die Verfassung ausdriickliche gegenteilige Vorschriften enthalten sollte.
Diese Kataloge bilden mit anderen Worten ein geschlossenes, lickenloses System
der Freiheitsrechte. Die Aufzdhlung einzelner Freiheitsrechte im Katalog kann nur
als eine exemplifikatorische angesehen werden. Dies liegt in der Logik des libe-

ralen Staates.

Zaccaria Giacometti, Das Staatsrecht der Kantone, Schulthess Polygraphischer

Verlag, Zirich 1941, Nachdruck 1979, S. 169.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5



	Athener Demos und moderne Demokratie : Gedanken zur Bedeutung althellenischen Denkens für unsere Zeit

