Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 79 (1999)
Heft: 5
Rubrik: Dossier : Zeitwende

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

18

Hanno Helbling,
geboren 1930, promo-
vierte an der Universitat
Zirich in Geschichte,
Deutscher Literatur und
Vergleichender Litera-
turgeschichte; bis 1958
Verlagslektor in Zirich,
anschliessend bis 1995
Redaktor der «Neuen
Ziircher Zeitung», von
1973-1992 Leiter der
Feuilletonredaktion.
Hanno Helbling lebt
seit 1994 in Rom.
Publikationen zur
Geschichtstheorie, zu
spatmittelalterlicher
Geistesgeschichte und
neuester Kirchenge-
schichte; Essays zu
literarischen Themen.
Ubersetzungen vorwie-
gend literarischer Texte,
aus dem Franzdsischen,
Englischen und Italie-
nischen. Mitglied der
Deutschen Akademie fir
Sprache und Dichtung;
Ehrendoktor der Univer-
sitat Freiburg.

Von Hanno Helbling
erschien in diesem
Frihjahr: Rhythmus,
Suhrkamp Verlag,
Frankfurt/M. 1999.

Es geht um alle
Erscheinungs- und Wahr-
nehmungsformen des
Rhythmus, ums Sehen
wie ums Héren.

«Historische Augen-
blicke» ist ein Aus-
schnitt aus Hanno
Helblings Essay «Jahr-
tausendwende», der
unléngst in der Schrif-
tenreihe der Vontobel-
Stiftung erschien. Die
Publikation kann unent-
geltlich bestellt werden
bei: Vontobel-Holding,
Postfach, CH-8022
Zirich, Telefax:

++41 1 283 75 00.

DOSSIER

HisTORISCHE AUGENBLICKE

Reflexionen tber die Relativitat des Neuen in der Geschichte

Wo waren die grossen Einschnitte in der Geschichte?

So eindeutig, wie es zundiichst scheint, ist diese Frage

gar nicht zu beantworten, denn das Erinnerungsvermdigen

der Menschen hatte in den zuriickliegenden Jahrhunderten
enge Grenzen, und die Interpretation des Geschehens
widerspiegelt immer auch die unterschiedliche Perzeption
der unmittelbar Betroffenen und der Nachgeborenen.

Der alte Jacob Burckhardt
frohlockte, weil im Hotel die Table d’héte
ausser Gebrauch kam. Nun konnte er an
seinem besonderen Tischchen sitzen und
brauchte mit niemandem Konversation zu
machen. Es war bis dahin die Regel ge-
wesen, dass man sich seinen Platz an der
allgemeinen Tafel anweisen liess, dass man
sich den Tischnachbarn, dem Vis-a-vis
vorstellte und sich wihrend oft langer
Mabhlzeiten mit Personen unterhielt, die
man sich nicht hatte aussuchen kénnen.
Das Haus bot immerhin Gewihr fiir
cine ungefihre Gleichrangigkeit seiner
Giste, und kontaktfreudigere Menschen,
als Burckhardt es war, werden die Sitte
gern akzeptiert haben; es konnten dau-
ernde Bekanntschaften, Geschiftsbezie-
hungen, Ehen durch sie entstehen.

Zwei Generationen zuvor hatte das Auf-
kommen der Eisenbahn den sozialen Cha-
rakter des Reisens verindert. Man bestieg
ein Abteil und traf mit Passagieren zusam-
men, die ein anderes oder dasselbe Ziel
hatten: Das mochte sich herausstellen,
Auskiinfte war niemand den Mitreisenden
schuldig; an irgendeine gemeinsame Be-
obachtung konnte sich ein Gesprich
kniipfen, aber zu persénlichem Austausch
wurde man durch die Situation nicht ge-
zwungen. Vorher, und auch gleichzeitig
noch, fuhr in der Postkutsche eine Zufalls-
gesellschaft, oft Tage lang, durch das Land:
gemeinsame Mahlzeit wihrend des Pferde-
wechsels, gemeinsames Nachtquartier, ge-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

meinsam erlittene Unbequemlichkeiten,
Gefahren. Wer da an der allgemeinen Un-
terhaltung nicht teilnahm und zu Aus-
kiinften iiber sich selbst nicht aufgelegt
war, konnte nur ein Sonderling sein.

Philippe Ariés erliutert in seiner «Ge-
schichte der Kindheit», wie nochmals drei
Generationen zuvor in der Architektur der
Adels- und der vornehmeren Biirgerhduser
eine Verinderung eintrat. Bisher hatte sich
auf einem Stockwerk vom Eingang her
Raum an Raum gereiht. Wer sich in ein be-
stimmtes Zimmer begeben wollte, musste
durch mehrere andere hindurchgehen.
Nun begann man Korridore anzulegen, so
dass die Riume einzeln erreichbar wurden;
dadurch entstand eine Intimitit des Woh-
nens, die man frither nicht gekannt hatte.
Ein Lebensstil begann sich abzuzeichnen,
der eine private von einer offentlichen
oder halboffentlichen Sphire abgrenzte
und damit einem anscheinend erst damals
erwachten Bediirfnis entsprach.

Wenn Goethe es mit Recht als epochal
empfand, dass den Truppen der deutschen
Fiirsten nicht ein kénigliches Heer, son-
dern ein Volk in Waffen entgegentrat, so
mag er auch im zweiten Teil des «Faust»
das ausgeschlagene Angebot eines Zwei-
kampfs zwischen Kaiser und Gegenkaiser
einer historischen Episode entlehnt haben,
die er als bedeutsam erkannte: Kaiser
Karl V. hatte seinen grossen Gegner, Kénig
Franz I. von Frankreich, zum Einzelkampf
herausgefordert, um ihren Streit ein fiir



DOSSIER

allemal und ohne die Schrecken eines wei-
teren Kriegs zu entscheiden; aber dieser
ritterliche Antrag fand kein Verstindnis
mehr, die anachronistische Zumutung
wurde abgelehnt.

Kaum zwei Menschenalter frither hatte
sich das Essen mit der Gabel eingebiirgert.
Loffel und Messer hatten bis dahin das
Besteck ausgemacht; feste Nahrung hatte
man von Hand verzehrt, und dem Bediirf-
nis nach Reinlichkeit, wo es bestand, hat-
ten Kannen und Schalen voll Wasser, dazu
auch grosse Servietten, «Mundtiicher»,
gedient. Die Einfithrung der Gabel kann
sich mit der Erfindung des Rads oder des
Pflugs gewiss nicht vergleichen; doch sie
gehért zu den unauffilligen Transforma-
tionen der Gesellschaft, die dazu fiihren,
dass jemand nach langer Abwesenheit fest-
stellen muss, «alles» (er iibertreibt natiir-
lich) sei «anders geworden».

Das Datengeriist - Ungliick des
Historikers

In der Geschichte, die so erzihlt wird,
kommt es auf genaue Datierungen, auf
Jahreszahlen nicht an; vielmehr gibt es
keine — man hat es mit Prozessen zu tun,
die nicht nur iiber chronologische Eintei-
lungen hinweggehen, sondern auch iiber
jede historische Periodisierung: Es gibt
kein Zeitalter des Korridors oder der Ga-
bel — oder doch? Dann aber kann es wie-
derum kein Zeitalter der deutschen oder
franzosischen oder britischen Hegemonie
geben: der jeweiligen Vormachtstellung in
Europa, von der man unter Umstinden
ziemlich genau ermitteln kann, wann sie
begonnen und wann wie geendet hat; nur
dass fiir viele Menschen der jeweiligen Zeit
die Hegemonie ihres Staates weniger wich-
tig war als die Frage, ob sie die neue Mode
der Gabel oder des Korridors mitmachen
sollten oder vorliufig doch eher nicht.

Je linger man also versucht, der Ge-
schichte nach ihren Realien und Realititen
zu folgen, desto willkiirlicher und ab-
strakter — und notwendiger wird das Da-
tengeriist, in das man sie einordnet. Denn
die Verstindigung zwischen dem, der vom
Korridor, und dem anderen, der von fran-
zdsischer Pripotenz spricht, ldsst sich nur
dadurch herstellen, dass man sagt: um
1700. Der Historiker wird so, mit Proust
zu sprechen, nicht gliicklich, erfihrt aber

Die
Einfiihrung
der Gabel

gehort zu den
unauffélligen
Transformationen
der Gesellschaft,
die dazu fihren,
dass jemand
nach langer
Abwesenheit
feststellen muss,
«alles» sei
«anders

geworden».

ZEITWENDE

alles mégliche iiber die Griinde, warum er
es nicht ist. Er ist es zunichst deshalb
nicht, weil er auf eine rein technische Be-
stimmung zuriickweichen muss — nicht
vor den Inhalten der Geschichte, aber vor
ihrer Fiille und Divergenz. Er ist es auch
darum nicht, weil er sich nicht hat ent-
scheiden kénnen zwischen einer «Historie
des longues durées», wie Fernand Braudel
gesagt hat, und der «Histoire événemen-
tielle». Und vor allem ist er es nicht, weil er
sich ebenso wenig wie sonst jemand dem
Bediirfnis nach Koordinaten entziehen
kann, dem die Schulweisheit ihre Geltung
verdankt.

Die Schulweisheit und die Tatsache,
dass wir von Jahrtausenden und Jahrhun-
derten sprechen. Die Fragwiirdigkeit der
Zustindigkeit ist hier begriindet. Jemand
ist Spezialist fiir das 19. Jahrhundert: Er
miisste also iiber den griechischen Befrei-
ungskampf gegen die Tiirken, iiber die De-
kabristen in Russland, die Baumwollindu-
strie in der Schweiz, die britische Verwal-
tung von Indien, die Sozialisten-Gesetze
in Deutschland, den Sezessionskrieg in
den Vereinigten Staaten, die Dreyfus-Af-
fire Bescheid wissen, um nur einige we-
nige Politika zu erwihnen, durch die er
schon weit iiberfordert ist, ehe er sich um
solche Zutaten wie die Dichtung Leopar-
dis, die Malerei zwischen Ingresund Whist-
ler, die Entwicklung der Augenheilkunde,
die Musik von Beethoven bis Debussy, die
Philosophie von Hegel bis Nietzsche, die
Erfindung des Telegraphen und der Psy-
choanalyse hat kiimmern kénnen. Dies
aber nur einerseits; denn andererseits
wiirde er von diesem Jahrhundert erst
dann etwas — aber auch nur etwas — verste-
hen, wenn er die oft ziemlich lange Ver-
gangenheit der Dinge, ihre Vorgeschichten
aufgearbeitet hitte.

Der Mittelalter-Historiker aber ist Spe-
zialist fiir alles, was zwischen 500 und
1500 geschehen ist und was ohne Kenntnis
des griechischen Denkens, des rémischen
Rechts und der Urspriinge des christlichen
Glaubens ritselhaft bleibt. Zugunsten der
Lehrordnung spricht immerhin, dass nie
sich jemand hat einfallen lassen, das zweite
Jahrtausend nach Christus zu einem Fach-
gebiet zu erkliren. Dazu miisste man im
Jahr 1000 das Ende einer «alten» und den
Beginn einer «neuen Zeit» erkennen; und
seltsamerweise gelingt das nicht, obwohl

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

19



DOSSIER

viele Menschen, die damals lebten, so et-
was wie (wenn man dieses Wort hier ent-
lehnen kann) eine «Atemwende» verspiir-
ten.

Die grossen Einschnitte

Wir werden also die Koordinaten nicht
los; wir haben uns damit begniigen miis-
sen, an dem Gitter der Chronologie, der
Periodisierung ein wenig zu riitteln, das
sich vor unser Bild der Vergangenheit
stellt. Es kénnen in einzelnen Fillen ja
auch Verinderungen auf so vielen Ebenen
gleichzeitig eintreten, dass ein Epochen-
einschnitt glaubwiirdig und einigermassen
konkret wird. Wenn im Jahr 1500 Karl V.
geboren wird — der Enkel der Kénigin von
Kastilien, des Konigs von Aragon, der Er-
bin von Burgund und des Kaisers —; wenn
dieses Ereignis unmittelbar auf den An-
fang der spanisch-portugiesischen Kolo-
nialiserung folgt (und mit der Erbin Por-
tugals wird Kar/ sich vermihlen); wenn so
der Grund zu dem ersten nicht nur nomi-
nellen Weltreich gelegt wird und dazu
noch in Deutschland der Streit um den
kirchlichen Ablass ausbricht, der die west-
liche Christenheit spalten wird bis zum
heutigen Tag: dann ist es wahrscheinlich
genug, dass die Jahre, in denen man auch
begann, mit der Gabel zu essen, und auf-
horte, politische Entscheidungen durch
Duelle herbeizufiihren, tatsichlich Jahre
des Ubergangs in ein neues Zeitalter wa-
ren.

Oder die Franzésische Revolution. Wir
koénnen nicht gut davon absehen, dass die-
ses Ereignis die Zeit in ein Vor- und ein
Nachher teilt. Es macht einen Unter-
schied, ob sich das Biirgertum fraglos und
klaglos damit begniigt, historische Rechte
(wie die Genehmigung kéniglicher De-
krete) zu zelebrieren, oder Anspruch dar-
auf erhebt, sie wirklich auszuiiben; das
politische Leben wird nie mehr sein, was es
war, sobald dieser Schritt getan ist; un-
abhingig davon, ob es gelingt, aus den
Biirgern fiir Jahre oder Jahrzehnte noch
einmal Untertanen zu machen.

Solche Einschnitte gibt es also; nur gilt
auch fir sie, kaum weniger als fiir die
«runden» Jahreszahlen, dass sie von nicht
sehr vielen Zeitgenossen verspiirt werden.

Lange hat man sogar gemeint, Ludwig
XVI. habe die Revolution nicht bemerkt,

20 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79.JAHR HEFT 5

Wichtig ist
die Atombombe.
Die Welt, oder
doch vieles an
und in der Welt,
sah anders aus,
als es diese
Waffe noch
nicht gab.
Man hat aber
ihre Bedeutung
nicht immer
gleich gesehen.

Immer geht
es ja, ob
nun bei der
Vorbereitung
eines Kriegs
oder bei der
Herstellung
eines Buchs,
auch und vor
allem um
das Verhéltnis
des Neuen zu
den Uber-
lebensformen
des Alten.

ZEITWENDE

weil er am 14. Juli 1789 in sein Tagebuch
eintrug: «Rien». Nun diente aber dieses
Buch oder Heft allein dazu, das auf der
Jagd erlegte Wild nach Art und Zahl zu
registrieren; das «rien» bedeutet also nur,
dass der Konig an jenem Tag nicht zum
Schuss gekommen war oder nicht getrof-
fen hatte; und es bedeutet allenfalls noch,
dass ihn die Jagd auch in diesem «histo-
rischen» Augenblick mehr interessierte als
der Sturm auf die Bastille. — Die Ereignisse
holen nicht jeden dort ab, wo er gerade ist;
erst die Historiker sind immer gerade dort,
wo «es losgeht»; das aber ist auch eine Art,
nicht dabei zu sein.

Wie viele «historische Augenblicke»
werden — wurden — von den Zeitgenossen
sofort als solche empfunden? In diesem
Jahrtausend hat man einige Male den
Atem angehalten: 1250, als Kaiser Fried-
rich II. starb; sein Tod war fiir das Jahr
1260 vorausgesagt worden: Da wiirde er
sich, so hiess es, zugleich als Antichrist zu
erkennen geben; und nach seinem vorzeit-
gen Ableben rechneten manche mit seiner
Wiederkunft — woraus dann die auf Fried-
rich I. Barbarossa, seinen Grossvater, iiber-
tragene Kyfthiusersage entstand. Dann
beim Fall von Konstantinopel, 1453; das
lang herbeigefiirchtete Ende des Ostromi-
schen Reichs, das in der spiteren Optik
(nach einem «mot» des Byzantinisten Hans
Georg Beck) iiber tausend Jahre hinweg
nicht aufgehért hat, seinem Untergang
raschen Schrittes entgegenzugehen, wurde
von Menschen, die keinerlei Schaden da-
bei erlitten, als Katastrophe empfunden.
Und dann auch, als die Kirchenglocken
den Friedensschluss von Miinster und
Osnabriick verkiindeten, 1648; der Krieg,
der nun zu Ende war, ging als der «Dreis-
sigjahrige» in die Geschichte ein, und dass
er ein Menschenalter gedauert hatte, war
denen, die diesen Namen noch nicht
kannten, darum kaum weniger bewusst.

Was ist wichtig?

Inzwischen aber hatte Kopernikus ein
«neues Weltbild», wie man sagt, begriindet
und Kolumbus es sich zunutze gemacht in
seiner allerdings fehlerhaften Navigation;
und doch geht die Sonne fiir uns noch
immer auf oder unter. Ahnlich gering
blieb auch spiter die verindernde Wir-
kung der Umbriiche in der Naturwissen-



schaft fiir das Bewusstsein; und dhnlich fol-
genreich konnte ihre praktische Anwen-
dung trotzdem werden: die empfingnisver-
hiitende Pille dient je nur personlichen
Zwecken, aber sie hat die Gesellschafts-
struktur im Ganzen nachhaltig beeinflusst.

Was ist wichtig? Es geniigt nicht, eine
Antwort auf diese Frage geben zu wollen,
indem man sagt: Zum Beispiel ... Wichtig
ist die Atombombe. Die Welt, oder doch
vieles an und in der Welt, sah anders aus,
als es diese Waffe noch nicht gab. Man hat
aber ihre Bedeutung nicht immer gleich
gesechen. Der erste Eindruck war, dass sie
den «totalen Krieg» (ein Wort, das auch
Leute, die es heute verwenden, dem Pro-
pagandaminister des Dritten Reichs ver-
danken) zu voller Wirklichkeit werden
lasse. Eine nichste, nun politische Uber-
legung ging dahin, dass die auf zwei geg-
nerische Supermichte beschrinkte Atom-
bewaffnung zwar eine dauernde Gefahr,
aber auch so etwas wie einen Burgfrieden
stifte; man sprach vom «Gleichgewicht des
Schreckens», womit fiir das Unbehagen in
einem vergleichsweise sicheren Zustand
gesorgt war. Dann ging es darum, diese
Waffe anderen Staaten vorzuenthalten;
und gleichzeitig begannen sich an regiona-
len Konfliktherden solche Kampfformen
einzubiirgern, die von der Unmdéglichkeit
atomaren Eingreifens profitieren konnten.
Und schliesslich wurde die Aufmerksam-
keit auf die Risiken friedlicher Nutzung
der Atomkraft gelenkt, wihrend — wie-
derum gleichzeitig — nun doch auch mitt-
lere oder kleinere Michte sich auf das
Gedanken- und Planspiel mit ihrer kriege-
rischen Verwendung einliessen.

Wer also sagt: zum Beispiel die Atom-
bombe ..., muss versuchen, das Phinomen
in seiner zeitlichen und thematischen Ent-
faltung zu erfassen; und in diesem Fall
mag das beinahe noch einfach sein. Zu
sagen: die Elektronik habe «die Welt»
oder «das Leben» verindert, wird auch erst
dann richtig (und dann mit Sicherheit),
wenn diese Verinderung nach allen Seiten
hin sichtbar geworden ist; und welch’ im-
mense Klirungsarbeit erfordert das. Denn
immer geht es ja, ob nun bei der Vorberei-
tung eines Kriegs oder bei der Herstellung
eines Buchs, auch und vor allem um das
Verhiltnis des Neuen zu den Uberlebens-
formen des Alten: In einem Fall setzt sich
die Steinzeit fort, im anderen muss oder

Handschriftliche Kopie
einer Seite aus Galileis
«Unterredungen und
mathematische Demon-
strationen (ber zwei
neue Wissenszweige»,
die 1638 publiziert
wurden. Diese Abhand-
lung Uber die Bewe-
gungslehre gilt heute
als erstes Physiklehr-
buch der Neuzeit.

Bibl. nat., Florenz.

ca;ﬂ,ﬁﬂ&_%%%&d%%h/

darf man feststellen, dass sich die Arbeit
eines geschulten Kopfes etwa gleich ge-
blieben ist. Und weder im einen noch im
anderen noch in sonst einem Fall haben
wir es mit der Geschichte eines Jahrtau-
sends zu tun: nichts von dem, was in letzter
Zeit anders geworden ist, hat so, wie es
nicht mehr ist, im oder um das Jahr 1000
begonnen. Wenn wir die grossen, wichti-
gen und die kleinen, existentiell oft noch
wichtigeren Verinderungen in der Ver-
gangenheit iiberblicken, finden wir keinen
Bruch, der mit jenem abstrakten Datum
zusammenfiele. Zu denken gibt eher
die fast gewaltsame Umgestaltung des
menschlichen Lebens kurz vor dem nicht
weniger abstrakten Datum 2000.

Riickblick vor tausend Jahren

Hitten wir aber vor tausend Jahren gelebt

und Riickschau gehalten auf das Jahr-

oy .

corbrptleco Doble cn e Qeblsc &

M RIS B freantitn Seble Fitre.

@—MM‘J{WAW%/@,;

Jrss G K ¢
gresbboticonbo L prensTirme. Qolla Lo g Lellian :&SZW

z ‘( . ‘ 3 martbe 7
T S e _*"Z«:Zw-' Yol g2 :

J’u—?me—»gz}rn& e le 07\-1—14,«;”:,«_ Yetts Eées._ A? Q‘MAE/[A'
o Manfeteo Sa congranie

= [ L é" ~d
c
5;3'1‘

o
-

9 2oro CerIsor Qru “adl enee Qcm&eyls

. C,""'“‘"’“- oo L comirneedmms \q_[,,.“.“;,fwm.&z gread.
’ 2. zeaGea, Srecee Dol nomeride Jidte- < Ceceiba
“ e 4%.311»7@ CeriscerSta. afl’ corema. men

JInende Ktwgogzww,é[ufa M 077 ke, A‘u;.,._ﬂ%
ch

(€
Ay s QW%,L
4%4\1% y el B o 2

(g"fmlww.’} ﬁ[-««gw AD g

2,
TR

-MMMMMA,

Ll

= e tio e v

= S i SEoren
2 Qees -

sk

< adde.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5



DOSSIER

tausend seit Christi Geburt? Die Frage, so
falsch sie gestellt ist, lisst sich doch nicht
berichtigen. Wir kénnen nicht Zeitgenos-
senschaft simulieren und mit den Augen
derer, die damals lebten, in eine Ver-
gangenheit blicken, von der uns scheidet,
was fiir sie Zukunft war, fiir uns aber
nochmals Geschichte eines Jahrtausends
ist. Wir unterliegen von neuem der Ab-
straktion, die uns von den Jahreszahlen,
um nicht zu sagen: vom Dezimalsystem,
aufgenotigt wird; oder miisste es heissen:
die Geschichte unterliegt unserem Rech-
nen in «runden Zahlen»?

Doch wieder nicht nur. Es kommt uns
entgegen, dass auch im Jahr 1000 nicht
alle, aber viele Menschen der Faszination
der Zahl erlagen. Die Ahnung ging um,
dass mit diesem Datum ein Ort in der Zeit
erreicht werde, an dem sich nun zeigen
miisse, worauf die Geschichte hinauslaufe:
auf das Gericht, auf das Weltende, auf das
Reich Gottes, auf die (vorliufige) Herr-
schaft Satans ...? Eher ein Anbruch als ein
Beginn, weniger eine Offnung als eine
Engfithrung schien bevorzustehen. Das
mehr gefiirchtet als erhoffte Jahr ging
voriiber, und man atmete auf (wir spre-
chen von den wohl doch nicht sehr vielen,
die sich solche Sorgen gemacht hatten);
eine neue Zuversicht liess die Gliubigen
ihre Kirchen instand stellen und versché-
nern — die Zukunft war ihnen wiedergege-
ben.

Die Vergangenheit aber erschien den
Bewohnern verschiedener Linder in un-
gleichen Farben, Beleuchtungen, Dimen-
sionen. Es gab Orte mit langen und wirren
Erinnerungen. In Rom zum Beispiel ging
nun gerade der Weltreichtraum eines
zwanzigjihrigen Kaisers, Ottos III., zu
Ende, und mit ihm wieder einmal die not-
diirftig ordnende Fremdherrschaft, die
den Kampf der rivalisierenden Geschlech-
ter um die Macht in der Kirche und in der
Stadt gedimpft, zeitweise Schutz gegen die
Sarazenen geboten, die Anspriiche Kon-
stantinopels auf Italien abgewehrt hatte.
Wusste man noch — und wieviel? — von der
Reichsgewalt, die Karl der Grosse ausgeiibt
hatte? Von der Langobardenzeit? Von den
fritheren Phasen des langen Prozesses, den
wir «Vélkerwanderung» nennen, der aber
im Gedichtnis der Romer gewiss kein zu-
sammenhingendes Ganzes war? Und von
dem Kaisertum, das zur Zeit Konstantins

22  SCHWEIZER MONATSHEFTE 79.JAHR HEFT 5

Hatten wir
aber vor tausend
Jahren gelebt
und Rickschau
gehalten auf das
Jahrtausend seit
Christi Geburt?
Wir kénnen nicht
Zeitgenossen-
schaft simulieren
und mit den
Augen derer,
die damals
lebten, in eine
Vergangenheit
blicken, von der
uns scheidet,
was flur sie
Zukunft war,
flir uns aber
nochmals
Geschichte
eines
Jahrtausends
igt,

ZEITWENDE

eine christliche Monarchie wurde? Von
den frithesten Zeugen des neuen Glau-
bens? Und von den alten Géttern? Von all
dem konnte man wissen, und wer in Rom
von seinen Augen einen halbwegs geschul-
ten Gebrauch machte, musste davon
wissen, denn es war nichts geschehen, das
nicht in Bauten und Bildern seine Spur
hinterlassen hitte.

Seit fiinthundert Jahren existierte da-
mals das von Benedikt begriindete abend-
lindische Ménchtum. Und die Jahrtau-
sendwende, als mahnende Wegmarke, war
gewiss nicht ganz unbeteiligt an der Re-
form des Ordens, der sich iiber lange Zeit
tief ins Weltliche verirrt und verstrickt
hatte. Mit der Strenge der klosterlichen
Disziplin verband sich aber bei den Bene-
diktinern eine Gelehrsamkeit, die noch
viel mehr als die Denkmiler der Vergan-
genheit das Gedichtnis wachhielt: In ihren
Bibliotheken sammelten sich nicht bloss
die Schriften der Kirchenviter, Heiligen-
legenden und Heiligenviten, frithester
Kirchengeschichte, sondern auch Texte
der vorchristlichen Antike blieben durch
sie erhalten und verbreiteten sich in Ab-
schriften unter zwar wenigen, aber mass-
geblichen Lesern und Lehrern. So griff die
Erinnerung iiber die Zeitgrenze des Ge-
burtsjahrs Jesu zuriick, und die Verbin-
dung von griechischem Denken, romi-
schem Recht und christlichem Glauben
wurde zur Grundlage einer Kultur, deren
Lebensalter nicht nach dem Dezimalsy-
stem zu bestimmen ist.

Wir kénnen uns ein ungefihres Bild von
der Zeitlandschaft machen, auf die im Jahr
1000 die Schriftkundigen und die von
ihnen ein wenig unterrichteten Angehéri-
gen einer Oberschicht in Zentren wie Rom
oder Konstantinopel zuriickblickten. Kai-
serkrénungen und Konzilien, Machtwech-
sel, Friedensschliisse konnten sie da und
dort datiert finden; den Beteiligten war
die Dauer von Pachtvertrigen, das wirk-
liche oder angebliche Alter von Rechtsan-
spriichen geldufig. Fiir die nihere Vergan-
genheit bot die Genealogie ihre Anhalts-
punkte — ein Ereignis hatte sich in der Zeit
oder noch vor der Zeit eines Urgrossvaters
zugetragen. Oder schon damals: bevor die
Familie von Reims nach Autun gekommen
war ... Man sollte aber der verklirenden
Annahme, dass sich der unverbildete, mit
Informationen nicht iibersittigte «Mensch



DOSSIER

des Mittelalters» genauer
zuriick erinnert habe als spitere Men-
schen, nicht trauen; das Gegenteil ist viel
wahrscheinlicher. Die Lebenserwartung
war kiirzer; dass jemand aus dem Mund
seiner Grossmutter noch etwas vernehmen
konnte, war cher selten; und die schrift-
liche Aufzeichnung, zu allen Zeiten eine
wertvolle Gedichtnisstiitze, war erst recht
eine Raritit. Die Regel wird gewesen sein,
dass sich die fassbare Vergangenheit auf
zwei bis vier Generationen — «Menschen-
alter» — erstreckte: auf ein Jahrhundert;
das Jahrtausend verlor sich im Dunkeln.
Wir meinen das gleiche wie auch schon
und sagen es wieder ein wenig anders: Man
kann ein Jahrtausend wissen, doch man
kann es nicht spiiren. Wohl erzeugte das
Wissen, dass seit der Geburt des Herrn
tausend Jahre vergangen waren, Gefiihle;
sie aber bezogen sich — zweifelnd und prii-
fend, angst- und hoffnungsvoll — auf die
Gegenwart; sie erstreckten sich nicht iiber
die Zeit hin, deren Ende erreicht war. Und
gewiss bestand bei Gebildeten das Bediirf-
nis, sich einen Uberblick zu verschaffen:
was alles war nun geschehen seither...
Aber die mittelalterlichen Weltchroniken

und weiter

Die Regel
wird gewesen
sein, dass
sich die
fassbare
Vergangenheit
auf zwei
bis vier
Generationen -
«Menschenalter»
- erstreckte:
auf ein
Jahrhundert;
das Jahrtausend
verlor sich
im Dunkeln.

Wer iibernimmt Patenschaftsabonnemente?

ZEITWENDE

bleiben mit wenigen Ausnahmen a-per-
spektivisch: sie reihen auf, was sie noch in
Erfahrung brachten; und die Motive ihrer
Erzihlung stammen bald aus der christ-
lichen Zeit, bald aus vorchristlicher Ge-
schichte, in der sich das Kommen das
Herrn (und der Kirche) anzukiindigen
schien.

Auch war die Grenze nicht leicht zu zie-
hen. Die alten Gétter hatten noch lange
gelebt, ihr Kult war weltlichen Autorititen
kein unertrigliches Argernis gewesen, und
fliessende Uberginge vom Polytheismus
zur Heiligenverehrung hatten es schwierig
gemacht, im Alltag zwischen rechter und
falscher Religion zu unterscheiden. Der
theologisch abgegrenzte Glaube aber hatte
einen langen Weg von einer Lehrstreitig-
keit zur anderen gehen miissen, und auch
in die Kontroversen, die von den Kirchen-
vitern und den Konzilien der ersten Jahr-
hunderte durchgefochten wurden, hatte
«heidnisches» Gedankengut sich gemischt
— es war ja selbst in die heiligen Schriften
gedrungen. Dies alles wiirde uns, wenn wir
vom Ende des ersten Jahrtausend zuriick-
blicken konnten, als ein verwirrendes
Zeit-Bild erscheinen. 4

Immer wieder erreichen uns Anfragen von Lesern oder Einvichtungen (zum Beispiel Bibliothe-
ken), welche die Schweizer Monatshefte aus finanziellen Griinden nicht regelmiissig beziehen
kinnen. Es ist uns nicht miglich, alle Wiinsche zu erfiillen. Deshalb sind wir auf Ihre Mithilfe
angewiesen. Unser Vorschlag: Ubernehmen Sie ein Patenschafisabonnement der Schweizer
Monatshefte fiir Fr. 100.— (Ausland Fr. 121.—). Rufen Sie uns bitte an. Wir nennen Ihnen
gerne Interessenten. Sie kinnen uns auch einfach die diesem Heft beigefiigte Geschenk-Abo-
Karte mit oder ohne Nennung eines Begiinstigten zusenden. Vielen Dank!

Unsere Adresse: Schweizer Monatshefte, Administration, Vogelsangstrasse 52, 8006 Ziirich
Telefon 01/361 26 06, Telefax 01/363 70 05

!

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

23



Pavlos Tzermias, ist
Verfasser zahlreicher
Bicher iber Geschichte,
Politik und Kultur Grie-
chenlands und Zyperns.
Er lehrte von 1965 bis
1995 an der Universitat
Freiburg i.U. und von
1984 bis 1992 auch an
der Universitat Zirich.
Von 1977 bis 1979 lei-
tete er das Europdische
Kulturzentrum in Delphi.
Wéahrend Jahrzehnten
war er Griechenlandkor-
respondent der «Neuen
Zircher Zeitung».

DOSSIER

ATHENER DEMOS UND MODERNE DEMOKRATIE

Gedanken zur Bedeutung althellenischen Denkens fiir unsere Zeit

«We are all Greeks. Our laws, our literature, our religion, our arts

have their root in Greece.» Diese Worte Percy Bysshe Shelleys (1792-1822)
gingen als Ausdruck eines feurigen Philbellenismus in die Geschichte ein.
Heute klingen sie in den Ohren vieler Zeitgenossen lebensfremd. Die
hellenische Antike wird entmythisiert, ja zum Teil dimonisiert. Der
traditionelle Humanismus macht eine tiefe Krise durch. Das hat auch auf
die Bewertung des alten Athen als «Wiege der Demokratie» Auswirkungen.

Die Poleis-Welt war vielfil-
tig. Spartas streng hierarchische Struktur
(kriegerische Herrscherschicht — von der
Staatsleitung ausgeschlossene Perivken —
als Horige die Felder bebauende Heloten),
fiir die schon in der Antike autoritire Gei-
ster Sympathien hegten, kontrastierte in
vieler Hinsicht zum Stadtstaat Athen. Die
inhumane «spartanische Erbpflege» (kér-
perlich untiichtige Kinder wurden bei der
Geburt ausgesetzt) begeisterte in der Zeit
des Nationalsozialismus die «Rassentheo-
retiker». Die einseitige Ausrichtung Spar-
tas auf die Stirkung der Macht iibt auf
Befiirworter undemokratischer Staatsord-
nungen erfahrungsgemiss grosse Anzie-
hungskraft aus. Athens Demokratie der
perikleischen Zeit hingegen wurde zum
Symbol humanistischer und somit auch
humaner Welt- und Lebensauffassung.

Die Emporstilisierung des alten Athen
zu einem solchen Symbol beruhte freilich
auf einer starken Idealisierung. Perikles
war, um es verkiirzt auszudriicken, Ma-
cher, Visionir und Propagandist zugleich.
Schon Thukydides erblickte im Athen des
Perikles eine Demokratie dem Namen
nach, die in Tat und Wahrheit die Herr-
schaft des ersten Mannes war. Allerdings —
und das wird im Schrifttum nicht selten
iibergangen — lobte Thukydides Perikles
als einen besonnenen Staatsmann, der das
Volk beherrschte, ohne dessen Freiheit zu
beschrinken.

Von der Idealisierung zur
Damonisierung?

Die beriihmte Grabrede des Perikles, der
Epitaphios, idealisierte sicher die atheni-

24  SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

sche Wirklichkeit, obschon darin das Be-
kenntnis zur Demokratie stellenweise in
der Form einer aristokratischen Argumen-
tation prisentiert wird — eine Feststellung,
die allerdings nicht iiberspannt werden
darf. Der Epitaphios trug in hohem Masse
zur unkritischen Verherrlichung des alten
Athen als Wiege der Demokratie bei. Das
damalige Athen entsprach nicht dem kon-
sequent durchdachten Prinzip der Volks-
herrschaft. Die Gleichberechtigung (Iso-
nomia) galt nur fiir die Biirger, nicht auch
fiir die — das Biirgerrecht nicht besitzen-
den — ortsansissigen Fremden (Metoken)
und freilich auch nicht fiir die zahlreichen
Sklaven.

Die Frauen waren zudem stark benach-
teiligt. «Schwer sich vorzustellen, dass dies
ganze Athen im wesentlichen Minnersache
war. Dass die Frauen von der Politik, von
all dem Treiben, von den Tragidien und
Komdidien, von vielen Festen allenfalls aus
Erziiblungen hirten; die Neubauten hich-
stens gelegentlich in den Blick bekamen.
Dass sie an der beschleunigten Verinderung
kaum teilhatten.» (Christian Meier, Athen,
«Ein Neubeginn der Weltgeschichte», Ber-
lin 1993, S. 501). Andererseits sollte man
sich davor hiiten, allzu pauschale Urteile
zu fillen und zum Beispiel die Rolle zu
vergessen, welche die Frauen in der klassi-
schen griechischen Literatur spielten.

Die Entidealisierung darf mit anderen
Worten nicht zu einer Dimonisierung des
alten Athen oder iiberhaupt der helleni-
schen Antike fithren. Das Buch von Eva C.
Keuls iiber die Stellung der Frau im Athen
des 5. vorchristlichen Jahrhunderts («The
Reign of the Phallus», Sexual Politics in An-
cient Athens, New York 1985) vermittelt



DOSSIER

wertvolle Informationen. Aber, wie schon
der Titel des Werks zeigt, ist der polemi-
sche Ton uniiberhérbar. Der Aspekt der
«Phallokratie» reicht keineswegs aus, um
die vielfiltige und komplexe Realitit einer
Welt zu deuten, welche etwa eine Gestalt
wie Medea hervorgebracht hat — jene Ge-
stalt, die heute noch Impulse fiir dichteri-
sches Schaffen gibt, wie der gleichnamige
Roman Christa Wolfs beweist. In der
Tragodie des Euripides iibertrifft Medea
trotz ihrer trostlosen Lage Jason an Grosse.

Einiges spricht zwar dafiir, dass die
Frauen in Sparta selbstbewusster aufwuch-
sen als in anderen antiken Stadtstaaten.
Von einer wirklichen Gynaikokratia (Frauen-
herrschaft) kann indes nicht die Rede sein,
zumal die Frauen de jure von den poli-
tischen Rechten in Sparta ebenso ausge-
schlossen waren wie in Athen. Es wire
falsch, wenn man im Rahmen einer an und
fiir sich begreiflichen feministischen Be-
handlung des Themas die politische Stel-
lung der Frauen in Sparta iiberbewertete.
Krass ausgedriickt: Die Entidealisierung
Athens darf nicht zu einer Idealisierung
Spartas im Zuge eines fundamentalisti-
schen Feminismus verleiten. Auch darf
nicht im Namen einer einseitig soziodko-
nomischen Betrachtung die Relevanz des
Rechtlichen heruntergespielt werden.
Vor allem aber sollte nicht ver-
kannt werden, dass die Stellung
der Frauen in Sparta auch mit
der inhumanen «Erbpflege» zu-
jener «Erb-
pflege», welche den nationalsozia-
listischen Rassentheoretiker Hans FE K.
Giinther faszinierte. Die Frauen waren im
Unterdriickungssystem integriert.

sammenhing -

Die politische Gleich-
stellung der Polis-
biirger

Im Epitaphios hob Pe-

rikles im Zusammen-

hang mit der Definition
der Demokratie unter an-
derem hervor, dass die Ar-
mut kein Hindernis sei,
dem Staat niitzliche Dien-
ste zu leisten. Indirekt
riumte er damit ein,
dass es innerhalb
der Biirgerschaft

399 vor Christus trank
Sokrates, in Athen zum
Tode verurteilt, den
Schierlingsbecher.
Sokrates hatte fliehen
kénnen, doch es
scheint, dass er seine
Verurteilung akzep-
tierte, um einerseits
seinen Respekt vor den
Athener Gesetzen zu
demonstrieren und zum
anderen zu zeigen, dass
er sich weder der «Gott-
losigkeit» noch der «Ver-
fihrung der Jugend» -
so lauteten die Anklage-
punkte - schuldig fihle.
(«Der Tod des Sokra-
tes», Gemalde von
Dufresnoy, Galérie
Palatine).

ZEITWENDE

soziale Unterschiede gab. Diese waren zum
Teil krass. Nichtsdestoweniger wire es
falsch, die Bedeutung der politischen
Gleichstellung der Armen mit den Rei-
chen, der einfachen Leute mit den Adligen
zu unterschitzen. Wie Diethard Nickel
1976 in einem Beitrag iiber das Leitbild in
der Gefallenenrede des Perikles zutreffend
feststellte, ermoglichte die athenische De-
mokratie der Mehrheit der Polisbiirger,
wenn auch in unterschiedlichem Grade,
eine Teilnahme am politischen und kultu-
rellen Leben und eine Beteiligung am ge-
sellschaftlichen Reichtum der Polis. In
erster Linie wurde den Angehérigen der
wohlhabenden Oberschicht Rechnung ge-
tragen. Aber die Verfassung Athens ver-
besserte die Existenzbedingungen breiter
Schichten des Demos erheblich und schuf
die wichtigsten Voraussetzungen fiir das
politische Engagement derselben. Es be-
stand zweifellos eine Diskrepanz zwischen
politischer Gleichheit und sozialer Un-
gleichheit, aber diese Diskrepanz, wie auch
die Unterscheidung von Masse und Elite,
darf nicht verabsolutiert werden.
Wann die athenische Demokratie gebo-
ren wurde, ist eine Frage, die sich nicht
durch die Angabe einer eindeutigen histo-
rischen Zisur beantworten lisst. So
spricht zum Beispiel der neugrie-
chische Rechtsphilosoph Kon-
stantinos Despotopoulos von
einer allmihlichen Genesis
in drei Stufen: Solon -
Kleisthenes — Ephialtes und
Perikles. In gewissem Sinne
setzte Kleisthenes die von
Solon 594 v. Chr. begonnene
Emanzipation des Volkes
fort. Er machte die Volks-
versammlung, die Volksge-
richte und den aus dem
Volk jihrlich durch Los be-
stimmten Rat der Fiinthun-
dert zu Trigern der Macht.
Die kleisthenische Staats-
ordnung, iiber welche ge-
wisse Unklarheiten beste-
hen, setzte sich durch die
Neuaufgliederung  des
Volkes die Befreiung des
Staatswesens von den Bin-
dungen des Adels zum Ziel.
Sie scheint in bestimmter
D, Hinsicht eine Mischver-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79.JAHR HEFT 5 25



DOSSIER

Kleisthenes
machte die
Volksversamm-
lung, die
Volksgerichte und
den aus dem
Volk jahrlich
durch Los
bestimmten Rat
der Finfhundert
zu Tragern der
Macht.

26

fassung gewesen zu sein, in anderer aber
Elemente eines demokratischen Radikalis-
mus (direkte Demokratie, Los und ande-
res) aufgewiesen zu haben. Dass dank
Kleisthenes die Volksherrschaft, unter an-
derem durch die Aufnahme von bisherigen
Nichtbiirgern in den Biirgerverband, auf-
gebaut wurde, steht fest.

Eine Idealisierung des kleisthenischen
Reformwerkes wire freilich unangebracht.
Laut Thukydides geht auch die Einrichtung
des Scherbengerichtes, die Institution des
Ostrakismos, auf Kleisthenes zuriick. Der
Ostrakismos, die Verbannung von Biirgern,
denen das Volk misstraute, soll zuerst als
Schutz gegen die Unfreiheit, die Tyrannis,
gemeint gewesen sein. Jucob Burckhardt er-
blickte im Ostrakismos einen «wvortrefflichen
Einfall der Mediokritit», denn nicht wenige
ausgezeichnete Athener Biirger des 5. Jahr-
hunderts mussten den Weg der Verbannung
gehen. Die — nennen wir sie so — Nachfolger
des Kleisthenes, unter ihnen Ephialtes und
Perikles, bemiihten sich um den Ausbau der
Demokratie in der Richtung der Isokratia,
der Gleichheit in der Herrschaft.

Durchbruch zur offenen Gesellschaft

Trotz der vielen Mingel seiner Staatsord-
nung konnte Athen nicht zuletzt wegen
des in die Richtung einer offenen Gesell-
schaft weisenden Isokratia-Gedankens po-
litische, soziookonomische und kulturelle
Fortschritte erzielen, die Sparta nicht
kannte. Gewiss, die Kehrseite der Polisde-
mokratie Athens war die Unterdriickung
und Ausbeutung der Bundesgenossen. Der
Niedergang der wirtschaftlich und kultu-
rell blithenden Insel Agina geht unter
anderem auf den Athener Imperialismus
zuriick. Doch dies indert nichts daran,
dass der Grundsatz der individuellen und
politischen Freiheit auf altgriechisches Ge-
dankengut zuriickgeht, insbesondere auf
Vorstellungen, welche im alten Athen arti-
kuliert wurden. Das Gebot der individuel-
len Freiheit wurzelt in der Vorstellung der
Wiirde des Einzelnen, insbesondere in der
Auffassung, dass der Mensch als vernunft-
begabtes Wesen die Méglichkeit besitzen
soll, sein Tun oder Unterlassen selbst zu
bestimmen. Das Gebot der politischen
Freiheit wiederum fusst auf dem Gedan-
ken, dass die Entscheidung dariiber, was
Gemeinwohl ist, beim Volk liegen soll.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. TAHR HEFT 5

ZEITWENDE

Zwischen individueller und politischer
Freiheit besteht ein innerer Zusammen-
hang, der aus der Vorstellung der Men-
schenwiirde resultiert. In diesem Sinne
sind die modernen Freiheitsrechte des In-
dividuums und das Prinzip der Volkssou-
verdnitit geistige Produkte des Humanis-
mus. Schon in der iltesten griechischen
Literatur klingt beim Wort Eleutheria
(Freiheit) die Interdependenz zwischen
dem individuellen Status des vollberech-
tigten Biirgers einerseits und der Unab-
hingigkeit der Polis andererseits an.

An die griechische Freiheit im dargeleg-
ten zweifachen Sinne denkt man, wenn
man das alte Hellas, insbesondere das pe-
rikleische Athen als die Geburtsstitte der
modernen freiheitlichen Demokratie be-
zeichnet. Die Demokratie von Perikles war,
wie gesagt, keine ideale. Hier geht es in-
dessen nicht um die Charakterisierung der
historischen Wirklichkeit, sondern um die
Gewinnung eines normativen Ansatzes zur
Definition des politischen Freiheitsbe-
griffs. Alexander Demandt trifft wohl das
Richtige, wenn er in seinem Buch «Antike
Staatsformen, Eine Verfassungsgeschichte
der Alten Welt» (Berlin 1995) folgendes
hervorhebt: «Eine wvollstindige Verwirk-
lichung des demokratischen Prinzips gibt es
weder in der Neuzeit noch im Altertum. Im-
merhin bietet Athen die ldeale. Nirgendwo
sind sie biindiger ausgesprochen als in der
von Thukydides iiberlieferten Rede des Peri-
kles fiir die Gefallenen von 431. Die Ge-
geniiberstellung des spartanischen und des
athenischen Staatsgedankens hat Karl Pop-
per zur Grundlage fiir seine Antithese von
geschlossener und offener Gesellschaft ver-
wendet» (S. 231).

Die Bezeichnung Athens als die Ge-
burtsstitte der Demokratie ist zunichst
dem Umstand zuzuschreiben, dass die atti-
schen Vollbiirger immerhin eine nicht zu
unterschitzende Rolle spielten. Diese Rolle
ist ersichtlich aus Analysen der politisch-
strukturellen Organisation der Polis Athen,
insbesondere aus solchen, die den verfas-
sungsrechtlichen Aspekten die gebiihrende
Aufmerksamkeit schenken. Hierher gehort
zum Beispiel das Werk Jochen Bleickens
iiber die athenische Demokratie (Pader-
born 1995), zumal diesem Gelehrten nicht
Idealisierung vorgeworfen werden kann;
denn er unterstreicht, dass die Athener
Vollbiirgerschaft eine Minderheit war.



DOSSIER

Die Bezeichnung Athens als Wiege der
Demokratie ist aber dariiber hinaus und
vor allem dem Denken zu verdanken, das
damals die Entwicklungen mitprigte. Ge-
meint ist hier nicht «nur» die «Entstehung
des Politischen» (Christian Meier), obschon
dies zweifellos eine gewaltige Leistung
war. Laut Christian Meier stellte sich erst-
mals bei den Griechen die Frage, ob die
Regierten selbst regelmissig aktiv und
wirksam an der Politik teilhaben sollten.
Dass diese Frage gestellt wurde, ist bereits
eindrucksvoll. Wenn aber diese Frage
nicht bejaht worden wire, hitte man
eigentlich nicht von der «politischen Revo-
lution der Weltgeschichte» sprechen kon-
nen. Die «politische Revolution» bestand
in der Entstehung des Demokratischen
oder, um mit Kar!/ Raimund Popper zu
sprechen, darin, dass im alten Athen erst-
mals der Durchbruch zur offenen Gesell-
schaft erfolgte — eine revolutionire Ent-
wicklung, deren Aktualitit immer noch
brisant ist.

«Fremdartig» und doch naheliegend

In einem 1995 verdffentlichten Aufsatz
machte Fritz Gschnitzer interessante Aus-
fithrungen iiber die «Fremdartigkeit grie-
chischer Demokratie». Er stellte darin un-
ter anderem fest: «Die griechische Demo-
kratie war eine kurzlebige Schopfung. Sie ist
um 500 v.Chr. entstanden und schon in hel-
lenistischer Zeit, etwa im 2. Jh. v. Chr., wie-
der abgestorben. Auf die Nachwelt hat sie
nur auf literarischem Wege gewirks, als Idee
und Vorbild, nicht durch das Weiterleben
politischer oder gesellschaftlicher Institutio-
nen. Es fehlt also die echte, historische Kon-
tinuitit; nur das geschriebene Wort, das die
Zeiten iiberspringt, vermittelt einen Zusam-
menhang zwischen der griechischen und un-
serer heutigen Demokratie.» Diese Bemer-
kung trifft zwar zu. Sie darf aber nicht
dazu fiihren, die Bedeutung des Ideellen
geringzuschitzen. Die Geschichte lehrt,
dass in manchem Fall die geistige Nach-
wirkung kriftiger ist als die institutionelle.

Wenn man die ideelle Wirkung der
athenischen Demokratie auf die Nachwelt
feststellt, denkt man etwa an die Philoso-
phie, das politische Denken, die Rhetorik
usw. Das Denken der alten Griechen war
hier weniger auf das Juristische, wie wir es
heute verstehen, und mehr auf das Ethi-

sche gerichtet. In der hellenischen Antike
(und das gilt insbesondere auch fiir Athen)
gelangte man nicht zu einem weit ent-
wickelten Rechtssystem im heutigen Sinne
des Wortes. In Rom verlief die Entwick-
lung weitgehend anders.

Nach der Unterscheidung zwischen dem
Juristischen im heutigen Sinne und dem
althellenischen rechtsphilosophischen Den-
ken dringt sich eine weitere Differenzie-
rung auf. Die athenische Demokratie war,
was den ideellen Inhalt betrifft, mit be-
stimmten philosophischen Ansichten eng
verbunden. Hierher gehéren Denker wie
Protagoras, die den Menschen in den Mit-
telpunkt ihrer Betrachtungsweise stellten.
Protagoras war der bedeutendste Vertreter
jener philosophischen Stromung, die —
modernisierend — sophistische Aufklirung
genannt wird. Die Sophisten, diese «Leh-
rer der Weisheit», brachten durch ihre an
die ionische Naturphilosophie ankniipfende
individualistisch-rationalistische Lehre den
alten Glauben ins Wanken. Die Doktrin
des Protagoras weist einen dezidiert demo-
kratischen Grundzug auf. Sein beriihmter
Satz «Aller Dinge Mass ist der Mensch» wirft
zwar nicht zu unterschitzende Interpreta-
tionsprobleme auf, die mit der Tatsache
zusammenhingen, dass das Werk des gros-
sen Sophisten bis auf geringe Spuren un-
tergegangen ist. Vieles spricht aber dafiir,
dass der Homo-mensura-Satz iiber die er-
kenntnistheoretische Bedeutung hinaus auf
den Menschen als schopferisches Wesen
hinweist, in dem Sinne, in dem Wilhelm
Nestle die Protagoras-Doktrin verstand.

Der Homo-mensura-Satz bedeutete eine
Wende in der Auffassung vom Menschen.
Er bildete den Beginn einer Traditions-
linie, welche zu einem die Menschenwiirde
konsequent in den Mittelpunkt stellen-
den, wertenden und nicht bloss beschrei-
benden Humanismus hitte fithren kén-
nen. Die Traditionslinie wurde jedoch
durch zwei schwerwiegende Faktoren be-
eintrichtigt. Zunichst durch die Tatsache,
dass das Werk des Protagoras (wie iiber-
haupt der Sophisten) nicht zuletzt durch
den Einfluss der Sophistengegner bis auf
verhiltnismissig wenige Fragmente verlo-
renging. Und dann durch den Umstand,
dass im Rahmen des traditionellen Huma-
nismus dem humanen Gehalt mancher so-
phistischen Lehre (einschliesslich derjeni-
gen des Protagoras) nicht die gebiihrende

ZEITWENDE

Die «politische
Revolution»
bestand, um

mit Karl Popper

Zu sprechen,
darin, dass

im alten Athen
erstmals der

Durchbruch zur

offenen
Gesellschaft
erfolgte — eine
revolutionére
Entwicklung,
deren Aktualitat
immer noch
brisant ist.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

27



28

DOSSIER

Hinzuweisen ist auf das
Buch: Pavlos Tzermias,
Fir eine Hellenistik mit
Zukunft, Pladoyer far
die Uberwindung der
Krise des Humanismus,
Universitatsverlag Frei-
burg Schweiz, Freiburg
1998.

Bedeutung beigemessen wurde, was sich in
nicht unerheblichen Mass noch heute ne-
gativ auswirkt. Mit anderen Worten wurde
die revolutionire Entwicklung, von der
Popper seinerzeit sprach, nicht folgerichtig
fortgesetzt.

Gerade deswegen sind die Ideale der
athenischen Demokratie bei aller «Fremd-
artigkeit» aktuell. Vom althellenischen Ge-
dankengut kénnte zum Beispiel in der
Schweiz die Diskussion iiber den Stand
und die Zukunft der direkten Demokratie
profitieren. Die sich bemerkbar machende
Krise des traditionellen Humanismus
sollte nicht die wahrhaft humanen Kom-
ponenten des althellenischen Erbes verges-
sen machen. Fiir die moderne Demokratie

ZEITWENDE

ist das von eminenter Bedeutung. Gerade
weil sich der traditionelle westliche Bil-
dungskanon mit seiner starken Konzentra-
tion auf die ins griechisch-romische Alter-
tum zuriickreichenden Traditionen in ei-
ner deutlichen Krise befindet, liegt es nach
dem richtigen Urteil von Kurt A. Raaflaub
nahe, mit Nachdruck auf die athenische
Demokratie zu verweisen. «Denn diese
stellt das einzige gut dokumentierte und
nicht lediglich episodenhafte oder in Raum
und Wirkung begrenzte, sondern in politi-
scher wie kultureller Hinsicht wirkungs-
mdchtige Beispiel einer vormodernen Demo-
kratie dar» (Einleitung zum Band «Demo-
kratia», hrsg. von Konrad H. Kinzl,
Darmstadt 1995, S. 4). 4

Aus dem Sinn der Freiheitsrechte als liberales Wertsystem folgt weiter, dass die
Verfassungsurkunden nicht nur die einzelnen Freiheiten, die sie ausdricklich auf-
z4hlen oder die sich aus den ausdricklich gewéhrleisteten Freiheitsrechten
ergeben, garantieren, sondern vielmehr jede individuelle Freiheit, die iberhaupt
einmal rechtlich relevant werden kann, gewéhrleisten. Im klassischen Katalog der
Freiheitsrechte im Sinne der amerikanischen und franzésischen Erklarungen der
Menschen- und Birgerrechte, der in der Hauptsache auch von den Kantonsverfas-
sungen und von der Bundesverfassung ibernommen wurde, ist ndmlich die recht-
lich garantierte individuelle Freiheit in solche einzelne Freiheiten, die gerade
damals aktuell waren, d.h. durch die Staatsgewalt gefdahrdet erschienen, zerlegt
worden. Je nach Zeit und Ort kénnen nun noch andere sachliche Freiheiten des
Individuums praktisch werden und des Verfassungsschutzes bedirfen. Die Zerlegung
der individuellen Freiheit in einzelne Freiheitsrechte durch die Freiheitsrechts-
kataloge der geltenden Verfassungen kann daher keine endgiiltige sein. Wenn neue
Seiten der individuellen Freiheit aktuell werden, so missen sich aus den Freiheits-
rechtskatalogen die entsprechenden neuen Freiheitsrechte ableiten lassen, es wére
denn, dass die Verfassung ausdriickliche gegenteilige Vorschriften enthalten sollte.
Diese Kataloge bilden mit anderen Worten ein geschlossenes, lickenloses System
der Freiheitsrechte. Die Aufzdhlung einzelner Freiheitsrechte im Katalog kann nur
als eine exemplifikatorische angesehen werden. Dies liegt in der Logik des libe-

ralen Staates.

Zaccaria Giacometti, Das Staatsrecht der Kantone, Schulthess Polygraphischer

Verlag, Zirich 1941, Nachdruck 1979, S. 169.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5



Riidiger Gorner,
geboren 1957 in Rott-
weil am Neckar, lebt
seit 1981 in London.
Professor fir Neuere
Deutsche Literatur und
Kulturgeschichte an der
Aston University, Bir-
mingham (bis 1991 an
der University of Surrey)
sowie Direktor des
Institute of Germanic
Studies der University
of London. Schriftsteller
und Kritiker. Jingste
Buchverdéffentlichungen:
«Hélderlins Mitte»
(1993), «Goethe. Wissen
und Entsagen aus
Kunst» (1995). «Grenz-
génger. Dichter und
Denker im Dazwischen»
(1996). «Die Kunst des
Absurden» (1996).
«Einheit aus Vielfalt.
Foderalismus als
politische Lebensform»
(1997). «Wortwege. Zu-
géange zur spdtmodernen
Literatur» (1997).
«Streifziige durch die
englische Literatur»
(1998).

NEUGESTRIGES

DOSSIER

Versuch (ber eine romantische Disposition

Neuzeit und neue Wissenschaften: Das Neue war stets ein Griindungsakt
gewesen, bevor es Fiktion wurde. Die Kolonisten suchten Neuland fiir

einen Neubeginn, um dann auf altgewohnte Praktiken der Unterwerfung
zuriickzufallen: Von Neu South Wales bis Neu Amsterdam, aus dem dann
neuenglisch ein neues York wurde, galt, dass man sich das Neue durch
Wiederholung des Gehabten erspiegelte. — Zum Neuen dringt, am Neuen
hingt doch alles Sehnen. Oratorienhaft in Haydns «Schopfung» besungen
und in Utopien vorgebildet, die «neue Welt» verstand sich stets als Ort der
Affirmation. Dvoidk bot alle ekstatisch befreienden Klangmittel auf, um
dem Mythos der «neuen Welt» ungebrochenes Pathos zu verleihen. In der
«Brave New World» Aldous Huxleys schlug dann jedoch das szientistisch
hergestellte « Neue» in einen Alptraum um. Die radikale Entromantisierung

des Neuen hatte unwiderruflich begonnen, auch wenn die Science Fiction,

etwa in Gestalt von William Gibsons Roman «Neuromancer», in den letzten
Jahren wieder versucht hat, vermittels synthetischer Gefiible das «Neue» im
Cyberspace nicht nur zu orten, sondern «romantisch» spiirbar zu machen.

In der Rede vom «Neuen»
artikulierte sich stets der Wunsch nach
Aufbruch zu unbekannten Ufern. Nietz-
sche wohnte zeitweise bewusst in Genua,
am Ort des Columbus, um unter dessen
Segel zu neuen Zonen des Denkens zu ge-
langen. Nicht das «Neue» ist dabei «ro-
mantisch», sondern die Sehnsucht nach
ihm, die gefiihlsbetonte Identifikation mit
dem vermeintlich Noch-nicht-Dagewese-
nen und die Vorstellung, anders beginnen
zu konnen. Die Romantik nun sah das
Neue im Gewesenen, in allumfassender
Poesie und in einer Denkweise, die Ver-
nunft und Ahnung gleichberechtigt er-
klirte.

Das «romantisch» Neue bestand im
Wagnis, sich der eigenen Intuition zu be-
dienen, die Einheit der sinnlichen und gei-
stigen Erfahrung zu fordern und dabei mit
Fragmenten zufrieden zu sein. Neu war
das Bekenntnis zum «echten Buchstaben»,
den Friedrich Schlegel zum «eigentlichen
Zauberstab» erklirte. Schon Hamann hatte
dhnlich gedacht, und Halderlin sollte als-
bald die richtige «Pflege» des Buchstabens
fordern. Was dabei als «richtigr, «echt»
oder «eigentlich» galt, auch das war «new»,
bedurfte keines kritischen Diskurses mehr;
Eingeweihte wussten Bescheid.

Tageszeiten glichen Jahreszeiten, wie
Philipp Otto Runge dies zu illustrieren
wusste. Der Morgen war Friihling und der
Abend Winter. Neu war der bestindige
Aufbruch — ins Gestern, in den Leerlauf,
auch «Miissiggang» genannt. Die pietisti-
sche Ethik sah sich mit ihrem Gegenteil
konfrontiert. «Zur Welt suchen wir den
Entwurf», notierte Novalis um 1797. Zu
diesem Entwurf gehorte nach Novalis das
radikal «Neue»: Die «Romantisierung der
Welt». Was man darunter zu verstehen
hatte? Nicht nur «Nachtseiten», sondern
eine «qualitative Potenzierung: Das niedre
Selbst wird mit einem bessern Selbst in dieser
Operation identifiziert». Das Neue als quasi
mathematisches Problem. Auch das war Ro-
mantik, zumindest in ithrem Friihstadium.

Futur und Priteritum wurden aus-
tauschbar in diesem Entwerfen; das war
die grammatische Seite des romantisch
Neuen. So viel ideologisches Bewusstsein
hatte man um 1800 bereits, dass man auf
den «neuen Menschen» setzte, dem solches
Denken zur Selbstverstindlichkeit werden
wiirde. Nur: Was selbstverstindlich ge-
worden ist, kann nicht mehr «neu» sein.
Daher der romantische Riickbezug auf das
Geschichtliche. Denn was geschichtlich
geworden ist, kann erneuert werden.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79.JAHR HEFT 5 29



DOSSIER

Uber eine «neue Mythologie» haben um
1795 Hélderlin und Schelling nachgedachr,
eine «Mythologie der Vernunft» sollte sie
werden, um sich danach zu einer «dstheti-
schen Philosphie» zu entwickeln, zu einer
«neuen Religion» als Endziel der Mensch-
heit. Spiter kam es vor, dass Romantiker
tiber dergleichen licheln konnten, Jean
Paul am sichtbarsten. Er, der in der Welt-
geschichte einen ewig «unvollendeten Ro-
man» sah, ging weitaus sorgfiltiger mit
dem Adjektiv «<neu» um.

Intensivierende Wirkung der Natur
auf das Leben

Was man fiir «das Neue» hilt, ist eine Wis-
sens- und Charakterfrage. Wie man dann
zum Neuen steht, wie man damit umgeht,
zeichnet einen. In der Romantik ver-

hielten sich Ansitze, das Urspriingliche,
Uranfingliche aufzusuchen und das Neue
zu entwerfen, komplementir zueinander:

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79.JAHR HEFT 5

Die Geburtsstunde der
Freudschen Traumdeu-
tung in der romanti-
schen Malerei. Moritz
von Schwinds Gemalde
«Der Traum des Gefan-
genen» (1836, Schack
Galerie, Miinchen) war
fiir Freud das typische
Beispiel der Wunsch-
erfillung durch den
Traum.

ZEITWENDE

In der das Urhafte symbolisierenden Tiefe
der Nacht vermutete der Romantiker auch
den fiir seine Zeit wieder als genuin «neu»
erfahrbaren Daseinsgrund. Gleichzeitig
war der Romantiker Naturforscher genug,
um im wissenschaftlichen Progress das
Neue an sich zu erkennen und zu férdern.
In der Naturphilosophie Schellings sehen
sich beide Bestrebungen miteinander ver-
mittelt: Nur ein Denken, so Schelling, das
auf die Natur bezogen bleibe und mithin
«naturgemiss» sei, konne Anspruch darauf
erheben, intensivierend auf das Leben zu
wirken. «Neu» war hierbei der «roman-
tische» Weg, Naturgeschichte und Mensch-
heitsgeschichte, Wissen und Glauben, An-
thropologie und Asthetik zusammenhin-
gend zu denken. Politisch gesehen waren
die problematischen Folgen eines solchen
In-eins-Denkens aller Erscheinungen spi-
testens seit 1849 erkennbar, als der Arzt
und Politiker Rudolf Virchow sein Be-
kenntnis zu einer organischen Staatslehre
verdffentlicht hatte: die «Konstituierung
der Gesellschaft auf physiologischer Grund-
lage». Der organische Staatsgedanken, ein
fraglos «<neues» Produkt romantischen Phi-
losophierens, fiihrte schliesslich zu einer
Art politischer Somatik, die in der ideo-
logisch-krankhaften Forderung nach der
«Gesundheit des Volkskirpers» und rassen-
hygienischen Wahnvorstellungen kulmi-
nierte.

Das Neue ist das weite Feld, auf dem
Neologismen gedeihen, Wortkreationen, die
sich zumeist griindlichen Definitionen
entziechen — vom Naturidealism eines No-
valis bis zum naturism eines Samuel Taylor
Coleridge, des grossen Worterfinders unter
den englischen Romantikern. Solchen Neo-
logismen liegt in der Romantik die Vor-
stellung zugrunde, dass sich das Genie in
der originellen Wortschopfung offenbare.
Wenn eine «neue Welt» hereinbricht, diese
Wendung gebrauchte Nowvalis im «Hein-
rich von Ofterdingen», dann stellen sich
solche Neologismen ein, um das « Wunder-
seltsame» (gleichfalls Novalis) am Neuen zu
fassen.

Was die Romantik angeht, so verdankt
sich diese Sehnsucht nach dem Neuen —
oder ihr Gegenstiick: Das voreilige Kon-
statieren «neuer Verhiltnisse» — mehr oder
weniger sublimierter Revolutionsgeliiste.
Vergleicht man etwa die Anfinge der deut-
schen und englischen Romantik, so er-



DOSSIER

weist sich, dass in beiden Kulturbewegun-
gen die allmihliche Verinnerlichung der
Franzésischen Revolution am Werke gewe-
sen war. Der frithe Friedrich Schlegel und
der junge Wordsworth, Novalis ebenso wie
Coleridge begriffen die «Umwilzung» in
Frankreich als das Signal zum Neuen. Et-
was miisse «hereinbrechen» in die drogen
Zustinde; diese Hoffnung klingt noch im
ungestiimen jungen Schumann nach, selbst
im jungen Spitromantiker Brahms. Als
sich dann, vor allem in der Musik, aber
in gewisser Weise auch in der Kunst der
Priraffaeliten und des Jugendstils, die
Romantik zu wiederholen beginnt, in der
Neoromantik eines Pfitzner und Busoni,
als «das Romantische» zum Gegenmythos
der szientistisch geprigten Zivilisation
aufgebaut wurde, liess sich das «Neo» oder
Neue daran nur noch als Riickgriff auf die
gewitzten Spielregeln romantischer Ironie
begreifen. Es war Wagner gewesen, der die
Romantik neuténend iiberboten und im
Unerhérten des Tristan-Akkords verab-
solutiert und selbst uniiberbietbar ge-
macht hatte. Was darauf neoromantisie-
rend folgte, war Nachhut oder ein trotzig
anachronistisches  Bauprojekt namens
Neuschwanstein. (Der Parallelfall liesse
sich fiir den Neoklassizismus, etwa in
der musikalischen Gestalt Strawinskyscher
oder Prokofieffscher Kompositionen kon-
struieren, die sich nahezu zeitgleich zur
Neoromantik entwickelten.)

Melancholische Dispositionen

Allein der romantische Weg in die eigene
Seele erlebte in seiner Wiederholung eine
gleichsam revolutionire Erneuerung: in
Freuds Psychoanalyse. Jene Romantiker,
die sich der Seelenerforschung verschrie-
ben hatten, allen voran Justinus Kerner,
sahen in ihrer Disziplin nichts eigentlich
Neues, eher eine der Kultur des Fiihlens
wesensgemisse Entsprechung. «Neu» an
Kerners Untersuchungen iiber die «Natur
des Magnetischen» war vielmehr die Ver-
bindung aus humorvoller Schilderung und
abgriindiger Melancholie.

So sehr die Romantik das Melancho-
lische als den prekiren seelischen Nihr-
boden geistiger Produktivitit bejahte,
nach Goethes Tod formierte sich die zweite
Romantiker-Generation entschiedener als
zuvor politisch. Im politischen Entwurf

Das Neue kann
zauberméchtig
sein oder
erschreckend.
Herausforderung
ist es allemal.

Der
romantische
Rickbezug
auf das
Geschichtliche.
Denn was
geschichtlich
geworden ist,
kann erneuert

werden.

ZEITWENDE

eines «neuen» oder «jungen» Deutschlands
sollte auch die Melancholie zum Aktionis-
mus umgedeutet werden. Zur Aurora die-
ser Bewegung kiirte man Bettina von
Arnim, deren Buch «Goethes Briefwechsel
mit einem Kinde»
durchaus gegen die Intention der Autorin
als Abrechnung mit dem «Denkmal»
Goethe verstanden wurde. Die eigentiim-
liche Wirkung, die von diesem Buch aus-
ging, hatte unmittelbar etwas mit dem
Sinn des Neuen in der mittleren (noch
vorrevolutioniren) Romantik gemein. Neu
war Bettines Umgang mit dem Vorbild:
Betont unbefangen, kindlich eben und
doch zur Mythisierung des Unerreich-
baren bereit. So wollte sich das «neue»
Deutschland Bérnes, Gutzkows und Her-
weghs verstehen. Fiir kurze Zeit glaubte
(vor allem Bettine), dass dieses neue
Deutschland im 1840 gekronten Konig
Friedrich Wilhelm IV. von Preussen einen
liberal-romantischen Reprisentanten ge-
funden habe, eine Hoffnung, die sich dann
aber in keiner Weise erfiillen sollte.
Gerade Bettine hatte genau erkannt,
dass dieses Neue in Deutschland nicht nur
idealistischen und melancholische Dispo-
sitionen hinter sich lassenden Aufbruch
meinte, sondern vor allem die Konfronta-
tion mit der neuen sozialen Frage, die sie
in ithrem «Armenbuch» zu dokumentieren
begann. Das Neue stellte sich als Hoff-
nung und Verhingnis dar. Wie nur wenige
war Bettine bereit, beide Seiten des sol-
chermassen Neuen zu bedenken.

kurioserweise und

Der neue Ton

Auch das vorgeblich Neue will sich ver-
ankern, ist nur denkbar in bezug auf eine
bestimmte Tradition, von der es sich abzu-
setzen versucht, bis auch dieses Neue zum
Gewohnten wird. Das Neue sucht und
braucht Symbole. Richard Wagner zum
Beispiel rechtfertigte seine musikdrama-
tischen Neuerungen durch den Riickbezug
auf den Neuerer der klassischen Moderne:
Beethoven. Das Neue horte Wagner im
Unerhérten der dritten Symphonie. Dieses
Neue hatte sogar einen spezifischen Ton:
Das Cis in den ersten Takten der «Eroica».
Wagner nannte ihn den «neuen Ton», die
musikalische Keimzelle, was auch Beez-
hoven selbst als «Neuerung» verstanden
hatte; einen «neuen Weg» wollte er be-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

31



DOSSIER

schreiten, wie er damals in einem Brief
schrieb.

Das Neue als Cis oder in Gestalt der
expansiven Dauer dieser Symphonie, das
Neue als quasi utopische Geste oder als
versuchter Aufbruch aus dem allzu Be-
kannten, es hat in jedem Fall ein eigenes
Pathos und eine eigene Rhetorik. Zu ihr
gehort die Rede vom «neuen Anfang»,
iiber den Otto Friedrich Bollnow im Rah-
men seiner pidagogischen Anthropologie
gehandelt hat. «[n jedem Fall», so Bollnow
(1960), «ist der neue Anfang, wenn er rich-
tig vollzogen wird, ein begliickendes Erlebnis.
Alles, was im friheren Lebensabschnitt den
Menschen bedriickt hatte, ist wie abgefallen,
und die Seele spannt sich erwartungsvoll
und freudig bewegt den neuen Lebensmig-
lichkeiten entgegen. Wenn ein Lebenskreis
geschlossen ist, beginnt der newe nicht als
eine einfache Fortsetzung, sondern mit
einem neuwen Impuls, fast mochte man sagen:
mit einer inneren Verjiingung.» Das ist das
sprachliche Register spitestromantischer
Seelenkunde, die mit Eichendorffscher
Diktion das Seelische zum Anderen,
Neuen sich weiten sicht. In dieser Sicht
des Neuen schwingt gleichfalls noch Fau-
stisches Hoffen auf einen Neubeginn
nach, ein Hoffen, das uns eher frivol er-
scheinen muss, suggeriert es doch eine
bedenkliche Geschichtsvergessenheit. Sind
wir iberdies nicht iiberwiltigt von dem
Empfinden, dass das Neue wenig anderes
ist als ein blosser Schein?

Der Neuanfang - des Menschen
tiefster Wunsch

Wo ist heute die Zuversicht, selbst wenn
Frithling in der Luft liegt oder eine von So-
ziologen postulierte «neue» oder «zweite»
Moderne, eine Zuversicht, die Hermann
Hesse in seinem Gedicht «Stufen» sagen
liess: «Und jedem Anfang wohnt ein Zauber
inne, / der uns beschiitzt und der uns bilft, zu
leben»? Das Neue nehmen wir allenfalls
noch als ein vielfach Gebrochenes wahr, als
eine Erinnerung an romantische Fragmente,
in denen es sich andeutungsweise entwarf.
Vielleicht ist es tatsichlich des Men-
schen tiefster Wunsch, neu anfangen zu

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

Neologismen
liegt in der
Romantik die
Vorstellung
zugrunde, dass
sich das Genie
in der originellen
Wortschépfung
offenbare.

Das Neue hatte
sogar einen
spezifischen Ton:
Das Cis in den
ersten Takten
der «Eroican».

ZEITWENDE

kénnen. Hofmannsthals Satz: «Das ganze
Leben ist ein ewiges Wiederanfangen»
miisste demnach aber lauten: Das ganze
Leben ist ein bestindiger Versuch, wieder
anzufangen. Die Romantiker kannten uns
nur zu gut. Sie haben eben diesen Versuch
gestaltet — nach allen Regeln der Kiinste.

Der spite Rilke, man mag ihn neo-
romantisch oder neoklassisch verstehen,
hat in einer unvergleichlichen Wendung
im dritten Teil seines Gedichts «O Lacri-
mosa» den Ort dieses Versuchs bestimmen
konnen: «Wo das Erdenken geschieht/ unter
der Starre; wo das von den grossen/Som-
mern abgetragene Griin/ wieder zum neuen/
Einfall wird und zum Spiegel des Vorgefiihls;
/wo die Farben der Blumen /jenes Verweilen
unserer Augen vergisst.» Geschrieben wurden
diese Verse, wie Rilke eigens vermerkte,
«zu einer kiinftigen Musik von Ernst Krenek»,
das meint, als Text zu einem musikalischen
Aufbruch oder eben Neuanfang.

Das Gewesene verwandelt sich, sagen
Rilkes Verse. Der «neue Einfall» verdankt
sich natiirlichem Wechsel. Der spite Faust
sprach noch vom «Vorgefiihl» hochsten
Gliicks; hier ist dem Vorgefiihl keine
inhaltliche Qualitit zugeordnet. Gemeint
scheint das reine Vorgefiihl zu sein, das
Vorgefiihl an sich, in dem sich das Neue
bildet.
ganz wie «Farben der Blumen», die nicht
wissen, dass sie vom Menschen bewundert
werden.

Um aphoristisch zu enden: Das Neue
kann zaubermichtig sein oder erschrek-
kend. Herausforderung ist es allemal.

Das Neue ist das, was man zum Neuen
erklirt.

Jede Gesellschaft bringt ihre Neuerer
hervor, die verkiinden, was neue Sache ist.

Jeder Neuerer sicht sich auf dem Weg
zum neuen Menschen.

Der Urahne aller modernen Neuerer ist
Neshdanov, die Hauptfigur in Turgenjews
letztem Roman «Neuland», ein Mensch,
der an der spezialutopischen Vision des
Neuen zerbricht, weil er es versiumt hat,
das eigentliche Neuland in sich selbst zu
entdecken. Wir sind nun einmal, was wir
werden; und wir werden, was wir gewesen
sind. Neu ist daran — nichts. 4

Dieses Neue wirkt interesselos,



Etienne Barilier,
geboren in Payerne VD
am 11. Oktober 1947.
Schriftsteller und Uber-
setzer, lebt in Pully VD,
studierte in Lausanne
Literatur und promo-
vierte mit der Disser-
tation: Camus, philoso-
phie et littérature (1977).
Als Musikschriftsteller
schrieb er uber A. Berg
einen Essai d’interpré-
tation (1978) und als
Polemiker (iber die
welschen Literaturzirkel,
Soyons médiocres
(1989), Essays, gesam-
melt in Les petits cama-
rades (1987) und Les
trois anneaux (1988).
Barilier Ubersetzte u.a.:
F. Dirrenmatt, F. Wede-
kind, L. Hohl, T. Lan-
dolfi. - Weitere Werke:
Orphée (1971). Passion
(1974), Le chien Tristan
(1977), Prague (1979),
La créature (1984),

Le dixieme ciel (1986),
Musique (1988),

Une Atlantide (1989),
Un réve californien
(1995), Contre le
Nouvel Obscurantisme
(1995), B-A-C-H (1997).
Barilier wurde 1995

mit dem Europdischen
Essay-Preis der Charles
Veillon-Stiftung geehrt.

1 Alessandro Baricco,
L'anima di Hegel e le
mucche del Wisconsin,
Una riflessione su
musica colta e moder-
nita, Garzanti, Milano
1996. (Liegt nicht

in deutscher Uber-
setzung vor.)

DOSSIER

ZWOLFTONIG MITTERNACHTS

Die Zwolftonmusik als historischer Wendepunkt

Kiirzlich wurde ein Versuch unternommen, Hans Pfitzner, den

zu seiner Zeit beriihmten Komponisten und grossen Kritiker der
Zwilftonmusik, auferstehen zu lassen. Sein Hauptwerk, die

Oper Palestrina, wurde wieder aufgefiibrt. Allem Anschein nach
hat dieses lobenswerte Unternehmen das Verdikt der Nachwelt
nicht zu dndern vermocht. Es scheint tatsichlich, dass Pfitzner tot
ist, wirklich tot. Kinnen wir demnach sagen, dass der Triumph der
Zwilftonmusik vollkommen und diskussionslos ist? Ist es sicher,
dass dieses Tonsystem, von dem Schinberg behauptete, dass es «fiir
hundert Jabhre die Uberlegenheit der deutschen Musik sichern wirdy,
seine Versprechungen gehalten hat? Und wenn es in der Musik-
geschichte ein Wendepunkt war, hat uns dieser Wendepunkt in
wohnliche Gegenden oder in unwirtliche Wiisten gefiibrt?

Die Frage mag unange-
bracht wirken, an der Grenze zum Absur-
den sein, denn der historische Abstand
scheint mehr als ausreichend, den positiven
Wert der Zwélftonmusik zu bestidtigen.
Dass dieses System kaum mehr von heu-
tigen Musikerinnen und Musikern prak-
tiziert wird, bedeutet nicht, dass sie darin
eine Sackgasse oder schwerwiegende Feh-
ler erkannt hitten. Nein, sie haben es assi-
miliert und sind dariiber hinausgegangen.
Die Zwélftontechnik, ob man will oder
nicht, ist Geschichte. Sie zu hinterfragen
bedeutet, fast ein Jahrhundert Musik zu
hinterfragen.

Und mit welcher Begriindung? Zumin-
dest miisste bewiesen werden, dass sich der
grosste Teil des musikalischen Schaffens
unserer Epoche (mit einigen Ausnahmen
wie Benjamin Britten oder Frank Martin)
auf einen verhingnisvollen Weg begeben
hat. Wer wiirde es wagen, eine solche Idee
zu dussern? Nun, ein sehr seriéser Autor,
der italienische Schriftsteller Alessandro
Baricco. In einem brillanten Essay mit dem
Titel «Hegels Seele und die Kiihe von
Wisconsin, Eine Reflexion iiber E-Musik
und die Moderne»' dekretiert Baricco doch
tatsichlich, dass die ernste Musik seit
Schinberg und seiner Schule zu einer un-
zumutbaren Abstraktion wurde, dass diese
Musik in ihrer Gesamtheit triibselig, zere-
bral und spitzfindig sei und dass einzig der
Snobismus, wie auch eine iiberalterte Vor-

stellung vom schwierigen und verkannten
Genie, uns verbieten, dies zuzugeben.

Wollte man Baricco Glauben schenken,
hat Schinberg nicht den Weg in die Zu-
kunft gedffnet, sondern er hat die Musik
in die Irre gefithrt, wo wir bis heute
steckengeblieben sind. Nach Schinberg
wurde die ernste Musik unerbittlich auti-
stisch und elitir; sie verkam zu einer An-
gelegenheit der Spezialisten, und zwar der
Spezialisten der Langeweile. Sie hat sich
von ihrer Berufung abgewandt, die darin
bestand, zu allen zu sprechen. Dieses ste-
rile Universum muss verlassen und die
Welt der wahren Musik, deren letzte Ver-
treter in unserem Jahrhundert Mahler und
Puccini hiessen ..., muss dringend wieder-
gefunden werden. Kurz, die Schinberg-
und Post-Schinberg-Klammer muss ge-
schlossen werden, da sie kein historischer
Wendepunkt war, sondern allenfalls ein
historischer Fehler.

Bariccos Buch will offensichtlich provo-
zieren. Man kann seine Attacken simpel
finden und seine Folgerungen «objektiv re-
aktiondr», wie man unlingst noch zu sagen
pflegte. Doch der Autor ist zweifellos ein
wahrer Musikkenner, dem es iiberdies we-
der an Finesse noch an Intelligenz fehlt.
Und vor allem beruft er sich auf eine
schwer zu verwerfende Tatsache: den
schrecklich elitiren Charakter der zeit-
gendssischen ernsten Musik. Wie unter-
scheidet sich doch unsere Zeit von der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

33



DOSSIER

34

Nach
Schonberg
wurde die

ernste Musik
unerbittlich
autistisch
und elitar;
sie verkam
zZu einer
Angelegenheit
der Spezialisten,
und zwar der
Spezialisten
der Langeweile.

2 Theodor W. Adorno,
Philosophie der neuen
Musik, Suhrkamp,
Frankfurt 1978.

Schuberts! Simtliche Musikhérer der Welt
konnten (und koénnen noch) sich eins
fithlen mit Schuberts ernsten und zugleich
unterhaltenden Liedern. Welche Gemein-
samkeiten bestehen heute zwischen der
Neuen Musik und Madonna? Zwischen
den Fans des Disco-Sounds und den An-
hingern Brian Ferneyhoughs? Ist es akzep-
tabel, ist es richtig, dass sich zwischen der
E-Musik und der U-Musik ein solcher Ab-
grund aufgetan hat?

Ubrigens, auch wenn wir mit einem
Schulterzucken die Ausserungen des ita-
lienischen Schriftstellers zuriickwiesen,
wire doch da immer noch die Tatsache,
dass sein Buch in unserer Zeit, kurz vor
der Jahrtausendwende, von Bedeutung ist:
Hundert Jahre nach ihrer Geburt ist die
serielle Musik (und ihre Nachkommen-
schaft) immer noch problematisch; eine
betrichtliche Zahl von Musikliebhabern
verschmiht sie weiterhin. Sicher, man
muss sich in Erinnerung rufen, dass
Beethovens Siebte Symphonie als das Werk
eines Verriickten gelten konnte und dass
Mozart dafiir kritisiert wurde, in dieser
oder jenen Oper «zu viele Noten» gesetzt
zu haben. Theodor Adorno hat unaufhér-
lich wiederholt, dass Beethoven nicht «ver-
standlicher» ist als Schinberg, dass er nur
verstindlicher wirkt?. Wie dem auch sei.
Wenigstens horen die Freunde Beethovens
mit Freude an, was sie nicht verstehen. Sie
sind gliickliche Dummképfe, wihrend
die Horer moderner und zeitgendssischer
Musik allzuoft ungliickliche Dummképfe
sind.

Im Gegensatz zu anderen stilistischen
und formalen Innovationen, die nach dem
ersten Schock letztlich akzeptiert, aner-
kannt, aufgenommen wurden, bleiben
Schonberg und seine Schule, deren subver-
sive Kreationen heute mehr als ein Drei-
viertel Jahrhundert alt und in einem ge-
wissen Sinn seit langem iiberholt sind,
dem durchschnittlichen Musikliebhaber
und sogar nicht wenigen klugen Musik-
liebhabern im Hals stecken. Bariccos Essay
erbringt den Bewelis.

Kontinuitat und Bruch

Das Paradox, das diese einmalige Situation
zu erkliren vermag, besteht darin, dass die
atonale, schliesslich serielle und dodeka-
phonische Komposition, auch wenn sie

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

ZEITWENDE

das Ergebnis einer langen und gleichmis-
sigen Entwicklung war, eine Neuheit dar-
stellte, die nicht nur mit der westlichen
tonalen Musik gebrochen hat, sondern mit
simtlichen existierenden Musikrichtun-
gen. In dieser «<neuen» Musik besteht eine
gewisse Kontinuitidt gegeniiber der Ver-
gangenheit, und doch ist sie radikaler,
absoluter Bruch ohnegleichen. Wir leben
die Konsequenzen dieses Bruchs.

Befassen wir uns zunichst mit der Kon-
tinuitit: Schonberg trigt das ganze klas-
sische und romantische Erbe auf seinen
Schultern und in seinem Herzen, wie er in
seinen ersten Werken — und nicht nur in
den ersten — ausdrucksvoll beweist. Alban
Berg, und noch mehr Anton von Webern,
standen unter dem Einfluss Johann Se-
bastian Bachs. (Erinnern wir uns, mit
welchem Nachdruck von Webern sich auf
das berief, was er selbst die «7Tradition»
nannte.) Und dies sicher nicht zu Unrecht:
Schritt um Schritt, wie eine logische und
progressive Entwicklung, kann man den
Weg verfolgen, den die tonale Musik bis
zum Bruch durch die Zweite Wiener
Schule eingeschlagen hatte.

Die tonale Musik bot ab der zweiten
Hilfte des letzten Jahrhunderts allmihlich
immer mehr Mobglichkeiten, von einer
Tonalitit zur anderen zu wechseln sowie
ambige Akkorde zu verwenden, die gleich-
zeitig auf verschiedene Tonalititen verwei-
sen. Schliesslich gelangte man in den aller-
letzten, vorahnenden Werken eines Franz
Liszt so weit, ein Stiick nicht mehr mit
dem Grundton-Akkord zu beenden. Kraft
der Variierungen und Vervielfiltigungen
der verschiedenen Tonalititen verschwand
die grundsitzliche, ordnende Idee des
Grundtons und der Dominante nach und
nach. Wie das Addieren simtlicher Farben
des Spektrums die Farbe Weiss ergibt, so
erwecken die letzten Werke von Liszz,
«Nuages gris» und «Bagatelle sans tonalité»,
genau diesen Eindruck seltsamer «Weiss-
heit».

Zudem fiihrte das immer hiufigere
Gleiten von einer Tonalitit zur anderen zu
dieser iiberreizten Chromatik, was durch
Wagners «Tristan» am eindriicklichsten
veranschaulicht wird. Die Musik dieser
Oper besinftigt sich nie, ruht nie auf einer
sicheren und festen Tonalitit — ausser im
dussersten Moment des Liebestodes. Auch
wurde damit begonnen, Akkorde aufein-



DOSSIER

anderzuschichten, die bis anhin nur nach-
einander gesetzt wurden — bis zu dem Mo-
ment, wo in Mahlers Zehnter Symphonie
das Orchester gleichzeitig zehn der zwslf
Noten der chromatischen Gesamtheit
spielt, was de facto die Idee der Tonalitit
auflost.

Kurz, die Atonalitit fiel nicht vom
Himmel. Man kann sagen, dass sie das
unumgingliche Ergebnis der Entwicklung
und der harmonischen Hypertrophie der
tonalen Musik darstellte. Soviel zur Konti-
nuitit. Doch die Atonalitit Schinbergs war
trotzdem der Auftakt eines einmaligen
und absoluten Bruchs: Vor Schinberg fan-
den die grossten Wagnisse, die grossten
harmonischen Freiheiten ihren Sinn in
der Tonalitit, die verlassen oder vermischt
wurde. «Tristans» Chromatik setzte ein ge-
wisses Bewusstsein und eine Erwartung
des perfekten Akkords voraus. Die «Weiss-
heit» der letzten Werke Liszts war genau
auf die «Farben» der Tonalitit zuriickzu-
fithren, die der Komponist und der Hérer
im Hintergrund in Erinnerung behielten.
Die «Nuages gris» beweinten einen Ver-
lust; die Tonalitit erstrahlte durch ihre
Abwesenheit selbst. Schinbergs Atonalitit
und vor allem seine Dodekaphonie unter-
nehmen hingegen alles, um diese Erin-
nerung auszuléschen. Es wird ein neues
Organisationsprinzip geschaffen, das ab-
sichtlich jeden Bezug zur tonalen Vergan-
genheit unterbindet.

Doch ist weltweit und bis zum Anfang
des 20. Jahrhunderts kein einziges Musik-
stiick auf diese Weise konzipiert worden.
Gewiss, die tonale Musik, wie sie in Bachs

«Wohltemperiertem» Klavier kodifiziert
und verherrlicht wurde, ist kennzeichnend
fiir den Westen. Die anderen Musik-
richtungen der Welt sind nicht gezwunge-
nermassen tonal und temperiert, jedoch
sind sie zumindest modal. «Die Atonalitit
scheint also weniger mit dem Verschwinden
der Tonalitit oder der Modalitit zusam-
menzuhingen als mit dem Verschwinden
eines gemeinsamen Charakteristikums: In
diesen Systemen wird einer der Noten der
Tonleiter oder des Modus eine besondere,
vorherrschende Rolle zugeteilt. Diese tonale>
Note wirkt wie eine Art Anziehungspunkt»,
schreibt der Komponist und Musikwissen-
schafter Michel Philippor (iibrigens ein
Anhinger der seriellen Musik).

Dies ist also die erstaunliche Einzig-
artigkeit der atonalen und dodekapho-
nischen Musik und schliesslich aller Mu-
sikrichtungen, die sich davon inspirieren
liessen: De facto trennen sie sich nicht nur
von der europiischen tonalen Musik, son-
dern von simtlichen Musikrichtungen der
Welt, da mehr oder weniger alle Mu-
sikrichtungen diese eine Note verwenden,
die die Rolle eines «Anziehungspunktes»
spielt. Das Resultat dieser langsamen und
progressiven Entwicklung war gleichzeitig
auch eine absolute Neuheit.

Es liegt auf der Hand, was die Gegner
der atonalen und schliesslich dodekapho-
nischen Musik ihr entgegenhielten. Dar-
unter der bekannteste unter ithnen, Ernest
Ansermet. Das tonale Gesetz, schreibt An-
sermet in «Die Grundlagen der Musik im
menschlichen Bewusstseiny, ist «das Natur-
gesetz des musikalischen Bewusstseins». Und

Flag.
= ]
; —_—— =
) (%mzwso o) h:‘\ h@ .
Geige ' s = s s me—
DB °hy 1 g
s l NTE of %{f
U5 vy AN
Bratsche "E'g’ o —
NOTK, \-CZ IO
» o o’ ‘o of
izz. = . | alle
ve. e e W
\' Ll } q \\i' = .q‘ll | 4 o 1
(78 1

Alle Zwélfklange gehdren, wegen des Prinzips der beliebigen Oktavliage eines jeden einzelnen
Reihentons, grundsétzlich allen Zwdlftonreihen zu. Einen mehrstimmigen Tonsatz kann die Reihe

auf ganz verschiedene Weise determinieren.

kénnen verschiedene Reihengestalten zugru
Schonberg, Takt 5 ff. (G = Grundgestalt, U =

Jeder einzelnen Stimme eines polyphonen Satzes
nde liegen, wie im 1. Satz der Suite op. 29 von
Umkehrung)

ZEITWENDE

Die Atonalitéat
fiel nicht
vom Himmel.
Man kann sagen,
dass sie das
unumgéngliche
Ergebnis der
Entwicklung
und der
harmonischen
Hypertrophie
der tonalen
Musik
darstellte.

In diesem Frihjahr
erschien: Le train
de la Chomo lungma,
Nouvelles, Zoé,
Genf 1999.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

35



DOSSIER

wenn Schinberg und seine Schule glauben,
diesem Naturgesetz entgehen zu kénnen,
bedeutet dies, dass sie denken anstatt zu
fithlen, dass sie sich im Abstrakten bewe-
gen, dass sie keine wahren Musiker sind.
Ansermet erklirte ohne Umschweife, dass
die Struktur Tonika-Dominante-Tonika
die «Grundlage der Form und gemeinsame
Grundlage der Klangwelt und unserer Exi-
stenz in dieser Welt» ist. Dem entgegneten
die Verfechter der Neuen Musik, dass es
kein unabinderliches Naturgesetz gebe,
das unser musikalisches Bewusstsein mit
den tonalen Beziehungen verkniipfe; dass
die Tonalitit, wie Theodor Adorno schrieb,
«ihre Wiirde als geschlossenes und exklusives
System der auf dem Austausch basierenden
Gesellschaft verdankt». In anderen Worten:
Dieses System ist innerhalb der Supra-
strukturen der Gesellschaft nur die Spiege-
lung einer dem Untergang geweihten 6ko-
nomischen Infrastruktur.

Der Geschmack unserer Zeit

Grundsitzlich konnte die philosophische
und theoretische Debatte iiber den «Wert»
oder die Legitimitit der atonalen Musik
nicht entschieden werden, da ihr die Frage
zugrunde liegt, was im Menschen der «Na-
tur» und was der «Kultur» angehért und
wie weit die Kultur die Natur beherrschen
kann. Denn selbst wenn es moglich wire
zu beweisen, dass der Mensch «biologisch»
fiir die tonale (oder modale) Musik und
nur fiir sie gemacht wire, konnten die
Anhinger der atonalen Musik zu Recht
entgegenhalten, dass die menschliche «Na-
tur», so bestimmend sie auch ist, nicht
definitiv gegeben ist und dass das Genie
des Menschen genau darin besteht, tiber
das von der Natur Vorgegebene hinauszu-
gehen und es zu transzendieren.
Gliicklicherweise geht es hier um Kunst,
und die Frage, die uns die atonale Musik
und ihre Entwicklung bis zum heutigen
Tag stellt, ist nicht eine abstrakte philo-
sophische Frage. Fiir uns von Bedeutung
sind jedoch nicht primir Theorien, son-
dern Werke. Tatsache ist, dass sich die
erste Hilfte unseres Jahrhunderts durch
Werke hervortat wie Schinbergs «Pierrot
lunaire», Bergs «Wozzeck» und von Weberns
«Variationen Opus 27». Unwichtig, ob
dank oder trotz des Tonsystems. Diese
Werke verleihen einerseits einzigartigen

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

Grundsatzlich
konnte die
philosophische
und theoretische
Debatte uber
den «Wert»
oder die
Legitimitat
der atonalen
Musik nicht
entschieden
werden, da
ihr die Frage
zugrunde
liegt, was im
Menschen der
«Natur» und was
der «Kultur»
angehért und
wie weit die
Kultur die
Natur
beherrschen
kann.

3 Pierre Boulez,
Schénberg est mort,
in Relevés diapprenti,
Le Seuil, Paris 1966.

4 Alberto Savinio,
Scatola sonora, Luigi
Einaudi, Torino 1988.

ZEITWENDE

Personlichkeiten und andererseits dem
Geist einer Epoche Ausdruck. Sie bestehen
unabhingig von der Theorie, die sie veran-
schaulichen sollen.

Die nachfolgenden Generationen waren
geprigt: Die neue Musik nach Schinberg
und seiner Schule schlug zumeist Wege
ein, die sich noch mehr vom tonalen und
modalen Universum entfernten, die dieses
Universum noch mehr «vergassen» als die
Wiener. Die Generation von Boulez und
Stockhausen widmete sich der sogenannt
«generalisierten» seriellen Musik (nicht
mehr nur die Hohen, sondern auch die
Lingen, die Klangfarben und die Inten-
sititen werden den seriellen Gesetzen un-
terstellt). Schinberg wurde von Boulez «der
ostentativsten und iiberholtesten Roman-
tik» beschuldigt und sogar als «Reaktio-
nir» denunziert, unfihig, sich wirklich der
alten Welt zu entziehen’. Darauf folgten
weitere Innovationen: die aleatorische und
stochastische Musik, die elektro-akustische
Musik, musikalische Collagen, die repeti-
tive Musik, das Arbeiten mit dem reinen
Ton wie bei Giacinto Scelsi oder auf ganz
andere Weise bei Gyirgy Ligeti, um nur
zwei Namen zu nennen.

Ob man «fiir» oder «gegen» die atonale
oder serielle Musik ist, wird somit hin-
fillig. Nicht weil man abstrakt hitte ent-
scheiden kénnen, ob diese Musik legitim
ist oder nicht, «natiirlich» oder «kiinst-
lich». Sondern weil ihr Einfluss auf unsere
Zeit tiefgreifend, offensichtlich und un-
ausldschlich ist. Die Theorien, die irgend-
ein Werk rechtfertigen, sind vielleicht
«falsch», die Werke jedoch sind da, und
nur sie zihlen, da sie wiederum andere
Werke befruchten.

In anderen Worten: Alles in allem war
die Atonalitit kein abstrakt erdachtes
System, sondern brachte durch ihre vom
System ermdglichten Werke eine neue
Beziehung zum Ausdruck. Wie es Alberto
Savinio so treffend formulierte: «Die Ato-
nalitit ist der «Geschmack> unserer Zeit»'.
Adorno sagte weihevoller, ohne Zweifel je-
doch zutreffend, dass die Neue Musik «a/le
Finsternis und alle Schuld der Welt auf
sich genommen hat». Der einzigartige «Ge-
schmack» der Atonalitit war demnach der-
jenige einer Epoche der Angst und des
Schmerzes. Die Angst jedoch war not-
wendig, der Schmerz authentisch und un-
widerlegbar. Die Atonalitit war, ob man es



DOSSIER

will oder nicht, die kiinstlerische Wahrheit
eines Jahrhunderts oder zumindest eines
halben Jahrhunderts. Auf jeden Fall ein
Grossteil seiner Wahrheit. Alessandro Ba-
ricco beklagt zu Recht die unertrigliche
Spaltung zwischen moderner E-Musik und
U-Musik. Was man ihm jedoch entgegen-
halten muss: Diese Spaltung selbst ist auch
Wahrheit. Sie zu verneinen, wire eitle
Liige.

Deshalb wird Schinberg, einem der er-
sten «Verantwortlichen» dieser Spaltung,
in der Musikgeschichte eine grossere Be-
deutung zukommen als seinen Gegnern,
eine grossere Bedeutung vor allem als
dem Nostalgiker und Neoromantiker Hans
Pfitzner. Doch ist nicht ausgeschlossen,
dass sich unser Urteil mit der Zeit ver-
indern wird und dass die Atonalitit von
einem Standpunkt aus betrachtet wird,
den seine Erschaffer bestimmt nie voraus-
gesehen hatten. Sie waren der Ansicht,
dass die tonale Musik nunmehr bestenfalls
auf den Rang eines Sonderfalls der atona-
len Musik verwiesen wird (entsprechend
der berithmten tonalen Passage in Alban
Bergs «Wozzeck»). Aus der Distanz gesehen
ist es eher die Atonalitit Schinbergs, die
vermutlich einen Sonderfall darstellen
wird; eine Musikrichtung unter den Mu-
sikrichtungen der Welt. Jedenfalls er-
scheint sie immer mehr als musikalische
Ausdrucksweise, die, entgegen dem Willen
ihrer Urheber, den Verlust der Tonalitit als
Schmerz erlitt und den Verlust des Kon-
taktes zur U-Musik wie ein Drama. Doch
ein Drama, das, wie gesagt, die Wahrheit
des 20. Jahrhunderts selbst ist.

Die wahren
historischen
Wendepunkte
sind nicht
die Ubergénge
von einem Jahr
zum anderen
und auch nicht
die zwélfténige
Mitternacht des
31. Dezember
1999.

Dieser Beitrag wurde
von Ursula Marty,
Ziirich, aus dem Fran-
zosischen lbersetzt.

ZEITWENDE

Die Dodekaphonie sicherte nicht «fiir
hundert Jahre die Uberlegenheit der deut-
schen Musik», und auch wenn sie unser
ganzes musikalisches Jahrhundert geprigt
hat, ist nicht auszuschliessen, dass man in
Zukunft zum tonalen System «zuriick-
kommt» (oder wenigstens zum tonalen
«Anziehungspunkt»; mehr als ein Kompo-
nist tendiert heute bereits mehr oder we-
niger offen dazu; unter anderem durch die
Arbeit am «reinen Ton», der die Aufmerk-
samkeit des Horers auf die Virtualititen
einer besonderen Note konzentriert, die
zum Schwerpunkt eines Werkes wird).
Vielleicht besteht unsere zukiinftige Wahr-
heit in diesem «Zuriickkommen». Und
trotzdem wird nichts so sein wie friiher.
Wenn man eine Weltreise macht und an-
scheinend wieder an den Ausgangspunkt
gelangt, hat man sich verindert, be-
reichert. Die Geschichte wiederholt sich
nicht. Oder besser gesagt: Nichts wieder-
holt sich, also existiert die Geschichte.

Die wahren historischen Wendepunkte
sind nicht die Uberginge von einem Jahr
zum anderen und auch nicht die zwdolf-
ténige Mitternacht des 31. Dezember
1999. Wendepunkte fithren zur Entste-
hung neuer Beziehungen zwischen den
Menschen und den Dingen, zur Erobe-
rung neuer Gleichgewichte, zur Schaffung
neuer Kunstformen, zum Ausdruck einer
neuen Beziehung zur Welt. Wie die ab-
sichtlich und bewusst atonale Musik in
Schinbergs Zweitem Quartett aus dem
Jahre 1908. Damals waren die zwolf Tone
der chromatischen Tonleiter wirklich mit-
ternichtliches Zwolfgeton. 4

Erst Beethoven hat gewagt so zu komponieren wie er wollte; auch darin steckt
seine Einzigkeit. Und es ist vielleicht das Unglick der nachfolgenden Romantik,
dass sie die Spannung von Erlaubtem und Gemeintem nicht mehr hat: Ort der
Schwéche. Sie trdumen nur noch was sie dirfen. Wagner.

Aus: Theodor W. Adorno, Beethoven. Philosophie der Musik, Suhrkamp,

Frankfurt/M. 1993, S. 51.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

37



Paul Good

von Mels hat in Paris
und Minchen Philo-
sophie studiert, Disser-
tation 1970 in Minchen
tiber M. Merleau-Ponty,
1973 erfolgte die Ha-
bilitation. Er ist seit
1983 Lehrstuhl-Inhaber
fiir Philosophie an der
Kunstakademie Dissel-
dorf. Jingste Buch-
Verdffentlichungen: Die
Unbeziiglichkeit der
Kunst, Fink, Minchen
1998; Minimalia zur Ge-
genwartskunst, Parerga,
Disseldorf/Bonn 1998;
Max Scheler - Eine
Einfihrung, Parerga,
Diisseldorf/Bonn 1998;
M. Merleau-Ponty -
Eine Einfihrung, Pa-
rerga, Disseldorf/Bonn
1998; Hg. von Lewis
Carroll, Das Spiel der
Logik, Tropen u. from-
mann-holzboog, Kéln
und Stuttgart 1998.

DOSSIER

Die WENDE FINDET IM DENKEN STATT

Uber dem Tor der Jahrtausendwende steht das Wort Differenz.

Es geht darum, Wende selber als positiven Wert zu begreifen,
mit der Verschiedenheit, Mannigfaltigkeit, Andersheit,
Fremdheit im Denken anders umzugehen als bisher. Diffe-
renzen sind bisher in der Philosophie immer der Identitiit
unterworfen worden. Nur unterhalb der Einbeit eines Wesens,

einer Idee, eines Begriffs, einer Gattung, einer Art konnte es
Vieles, Verschiedenes, Besonderes, Individuelles geben. Was
geschieht dem Denken, wenn die Differenzen nicht mehr

durch eine ldentitiit gezihmt werden, wenn sie je als der Wert
genommen werden? Nicht Erinnerung der Einheit (Platon),
nicht Wiederholung des gottlichen Ereignisses (Kierkegaard),

Differenz ist selber der Wert'.

Pdrmenides von Elea hat um
500 v. Chr. in einem Lehrgediche® die
grosse Teilung vorgenommen: Er trennte
den Bereich der unerschiitterlichen Wahr-
heit, wo keine Verinderung, keine Bewe-
gung vorkommt, denn Wahrheit duldet
keinen Wechsel, vom Bereich der sinn-
lichen Erscheinungen und Mannigfaltig-
keiten, woriiber es nur wechselnde Mei-
nungen, keine Wahrheit geben kann. Die
rechte Bahn des Redens besteht darin, zu
sagen, dass «ist» ist und dass nicht-Sein
nicht ist. Wer behaupten wiirde, dass
nicht-Sein sei, der wiirde Unmégliches sa-
gen. Am Nicht scheiden sich die Geister.
Damit ist fiir die Logik der Identititssatz
und das Verbot des Widerspruchs verbind-
lich eingerichtet worden. Und fiir die On-
tologie ist das Sinnliche als Wirklichkeit
ein fiir allemal disqualifiziert. Seither stellt
sich die Frage, ob dem Wandel, dem Er-
eignis, dem Verginglichen, der Bewegung,
der Zeit, dem Nicht als einem Negativen,
das gerade keine Negation ist, im Denken
nicht ganz anders Gerechtigkeit widerfah-
ren miisste.

Differenz

Die Natur wiederholt sich nicht. Sie pro-
duziert nicht zwei in allen Teilen gleiche
Blitter am selben Baum. Dem Denken

fehlen die Mittel, diese Produktivitit und
das darin waltende Verinderliche positiv

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

zu sagen. Es abstrahiert von dieser Fiille,
indem es lauter Ahnliches, das verschieden
ist, einer identisch gedachten Form, einem
Urbild von Blatt unterordnet. Friedrich
Nietzsche, der in «Uber Wahrheit und Liige
im aussermoralischen Sinn» auf dieses Bei-
spiel hingewiesen hat, als er die philoso-
phische Begriffsbildung kritisierte, meinte
spiter, die Philosophie miisste gesungen,
gelacht, getanzt, mit dem Hammer betrie-
ben werden. Der Wahnsinn besteht darin,
dass unsere gesamte Sprechkultur in All-
tag, Philosophie, Wissenschaft, Religion
identitdtslogisch verfasst ist. Nur die Ein-
fithrung neuer Mittel des Ausdrucks kann
das Identititsdenken sprengen.

In dem Masse, in welchem ein Philo-
soph ein Schaffender wird, schligt er die
Bahn des Differenz-Sagens ein. Er ist nur
dort Philosoph, wo er an iiberkommenen
Denkmustern und Mitteln des Sagens
zweifelt und andere schaffen muss. Das
Gefiihl des Scheiterns wird er dabei nicht
los. So aber wird der Wandel in seinen Be-
griff des Denkens eintreten. Von der Seite
der Macht schligt er sich auf die Seite der
Ohnmacht. Denken heisst anders denken.
Nur dort, wo ich anders und also Anderes
denke und sage, liegt Denken vor. Es ist
die Wende des Denkens, anders zu den-
ken. Mit dem Fortschreiten der Einheit
und Globalisierung der Verhiltnisse (men-
tal, politisch, 6konomisch, technisch)
muss das Bewusstsein, der Respekt, die



DOSSIER ZEITWENDE

Wiirde der Differenz wachsen. Achtung  * Lewis Carroll, Das mannigfaltige Welt als dunklen Grund ge-
und Toleranz dem Fremden, dem Anderen,  Spiel der Logik. Heraus-  meinsam, jede besitzt aber die helle Stelle
dem Unbekannten gegeniiber hingt ab gegeben und mit einem 4 einem anderen Ort. Falte und Monade

8 . Nachwort versehen von N
von der Differenz als Wert. Uberall, wo . sind neue Instrumente des Denkens und
Paul Good, (ibersetzt

ich bin, bin ich ein Fremder. Wer fiir sich 5, wichaer zoler, Beschreibens der Welt. Sie sind entstan-
und seine Wahrnehmung ein Gefiihl der  Tropen veriag/ den, um gegeniiber einer riumlich-geo-
Fremdheit, des Nichtverstehens bewahrt, frommann-hoizboog, metrischen Darstellung der Dinge der
der wiirdigt auch das andere Fremde po-  K0/n. Stuttgart 1999. Differenz (Wandel, Zeit, Ereignis) positiv
sitiv. Die Fremdheit ist im Denken selbst. Rechnung zu tragen’.

Damit tritt Wettstreit und Konkurrenz ins
Innerste der Philosophie hinein und ist
nicht mehr nur ein leidiger institutioneller
und dusserlicher Faktor. |

Wenn das Denken nicht mehr eine
intelligible Welt der idealen Einheiten,
Wesen, Ideen, Begriffe, Zahlen, Formen
als das ewig Vorausgesetzte des Denkens
annimmt, welche als Ordnung fiir die reale
sinnliche Mannigfaltigkeit dient, gerit es
in Not, in Gefahr, ins Nichtwissen. Aber es
verliert nicht seine wahre Wiirde, wenn
es sich nicht mehr vor dem Andrang
der Erscheinungen in eine imma-
nente Denksphire wie in einen
Himmel zuriickziehen kann. Es
nimmt sich selbst erst recht in
die Verantwortung. Es muss
ohne die Haltetaue der Erinne-
rung und ohne Wiederholung
einer transzendenten Einwir-
kung sich unermiidlich aus
den Sinnen herausarbeiten.
Denken wird wie Kunstschaf-
fen empirisch. Mit den Sinnen
denken — das ist die einzige Ori-
entierung. Das fiihrt zu einer
volligen Umwertung des Begriffs
der Erscheinung, der immer nega-
tiv besetzt war.

Maurice Merleau-Ponty fasst in
Abhebung zu Leibniz das Denken als
das Sinnliche, das sich hohlt. Leibniz
hatte die intelligible Welt noch als das
Vorausgesetzte des Denkens beibehalten.
Er hat aber neben dem allgemeinen logi-
schen Begriff den singuliren, signierten
Begriff der Falte und der Monade kreiert.
Die Falte ist keine Form, wonach die rea-
len geologischen und kiinstlerischen Fal-
tungen geformt wiren. Es gibt nur je diese
und jene Kriimmung, keine zwei in allen
Teilen gleiche, keine Kriimmung an sich
als geometrisches Muster. Und die Mo- Form des Sprechens einsetzt, damit einen
nade ist ein dunkler Grund mit einer Nebenstrang des abendlindischen Den-
hellen Stelle. Es gibt nicht zwei gleiche Alberto Giacometti, kens seit Heraklit iiber die Stoische Logik
Monaden. Alle haben zwar die gleiche Léffelfrau, 1926 aktivierend, bekommt Differenz qua Er-

Wende

Die Wende findet im Denken statt, nicht

im Kalender. Ich méchte diese These am
Beispiel der Zeit selber erliutern. Entwe-
der ist Zeit die Wende par excellence, oder
es gibt keine Wende*.

In der Chronoszeit, mit der man sehr
prizise auf den Mond und weiter fliegen
kann und die im linearen Nacheinander

gleicher Einheiten besteht, ist das Verin-
derliche der Zeit nicht ausgedriickt.
Zeit ist das Mass der Bewegung in

bezug auf Friither und Spiter, defi-
nierte Aristoteles die Zeit. Und

dieses Mass wird durch die Zahl
dargestellt. Dem hilt Henri
Bergson entgegen, das Wesent-
liche von Zeit und Bewegung
sind Verinderung, Vergehen,
Verschwinden. Also nicht die
Masseinheiten selbst, sondern
was dazwischen passiert, was
ihren Wechsel hervorruft. Die
Zahl kann die Zeit nicht aus-
driicken’.

Die Zeit des Ereignens/Verge-
hens kann nur als Paradox von Zu-
kiinftig-Vergangenem dargestellt wer-
den. Ein Ereignis wird stattfinden und
ist bereits eingetreten: Einer wird sich
gleich verlieben und entdeckt sich schon
als verliebt. Einen genauen Punkt des Ein-
tretens kann er nicht angeben. Wachsen als
wachsen gesagt, bedeutet, Alice im Wun-
derland wird grésser als sie ist und macht
sich dabei kleiner als sie wird. Die Zeit des
Sterbens ist kleiner als die kleinste merk-
liche Grésse, jemand wird gleich sterben
und ist schon tot. Bei solcher paradoxen
Rede, welche der Logiker Lewis Carroll*
in seinen Alice-Biichern als poetische

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

39



DOSSIER

eignis positiven Ausdruck. Man kann
nicht zweimal in den gleichen Fluss stei-
gen. Alberto Giacometti notierte sich die-
sen Heraklit-Satz fiir sein eigenes Schaf-
fen. Damit ist das Scheitern bejaht. Aber
auch: Wer lange scheitert, erreicht viel.
Das ist das Fazit von Alberto Giacomettis

Schaffen.
Mit den Sinnen

Die Wende im Denken besteht darin, auf
das ewig Vorausgesetzte einer intelligiblen
Welt zugunsten eines anderen Zeitlosen
im Zeitlichen zu verzichten und das Den-
ken mit den Sinnen freizusetzen. Die
Sinne sind unsere Orientierung. Mit den
Sinnen denken: Diese Formulierung er-
scheint im Lichte der alten Teilung von
Sinnlichkeit und Denken als Paradox. Das
Paradox, die Ambiguitit ist aber gerade
ein Mittel des Sagens von Differenz. Ich
mochte Alberto Giacometti in der Kunst
und Maurice Merleau-Ponty in der Philo-
sophie als Beispiele fiir ein Denken mit
den Sinnen anfithren. Alberto Giacometti
eignet sich gerade deshalb als Beispiel sehr
gut, weil er m.E. mit einem identitits-
logischen Begriff vom Kunstschaffen be-
ginnt und nach dem Zweiten Weltkrieg
sich restlos einer differentiellen Vision von
Wirklichkeit, Denken, Kunst verschrieben
hat. Wie kaum ein anderer bildender
Kiinstler des 20. Jahrhunderts hat er das
Sehen selber reflektiert und sich die Dar-
stellungsmittel fiir ein erweitertes Sehen
erst erschaffen miissen®. Denn normaler-
weise sehen wir nur die Konvention, wir
sehen nicht die Wirklichkeit, nicht die
Wahrheit. In vielen Formulierungen kommt
Giacometti mit Merleau-Ponty iiberein, bei-
de sprechen von Strahlungen, beide davon,
dass Sehen Nichtsehen ist und dass das
Wairkliche unsichtbar ist.

Nicht anders als véllig verkiirzt kann ich
hier fiir die erste Phase nur auf die «Lof-
felfrau» (Bronze 1926) verweisen. Sie re-
sultiert aus einem identititslogischen Ver-
stindnis des Weiblichen, welches dieses
mit Rundungen und Wélbungen in Ver-
bindung und zum Ausdruck bringt. Die
Wahl der Loffelform soll durch eine Holz-
schopfe aus der Elfenbeinkiiste angeregt
worden sein. Entscheidend ist allerdings,
dass der Kiinstler, nachdem er sicher mit
eigenen Augen schwangere Frauen gesehen

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

Giacometti
hat sich
von einem
identitéats-
logischen
Begriff vom
Kunstschaffen
getrennt
und sich
nach dem
Zweiten
Weltkrieg
restlos einer
differentiellen
Vision von
Wirklichkeit,
Denken
und Kunst
verschrieben.

ZEITWENDE

hatte und aus eigener Anschauung um die
rundlichen Formen des weiblichen Kér-
pers wusste, ein Bildnis der Frau schafft,
das er im geistigen Auge schaut. Zweifellos
eine schone, iiberraschende Losung, die
man bewundern kann. Aber es handelt
sich um Kunst, die aus der Idee schépft,
die Sinne in die Pflicht des separierten
Geistes nimmt. Die Losung kommrt aus
der Erinnerung des Weiblichen. Gesucht
wird ein Urbild des Weiblichen. Natiirlich
wird auch die sinnliche Anschauung be-
friedigt, sonst wire da ja gar keine Kunst.
Aber diese Ahnlichkeit der Form mit ge-
wissen Ideen des Weiblichen war nach
1946 nicht mehr das Ziel seines Kunst-
schaffens. In vielen Werken, so auch in
«Mann und Frau» (Bronze 1928/29), wo
die Idee der Aggressivitit zwischen den
Geschlechtern auf besonders spitze, akute,
grausame Weise bildnerisch formuliert
wird, werden geistige Wirklichkeiten er-
kundet und in akkurate anschauliche Lo-
sungen gebracht. Aber genau das geniigte
Alberto Giacometti plétzlich nicht mehr.
Die Vollkommenheit der Form, wie sie
auch bei Brancusi oft anzutreffen ist,
wirkte auf ihn langweilig.

Die Wirklichkeit und Wahrheit, die es
in der Kunst zu erforschen gilt, ist nicht zu
trennen von der realen, fliichtigen, verin-
derlichen Existenz eines Gegeniibers. Gia-
cometti kehrt ausschliesslich zur Arbeit vor
dem Modell zuriick, mit der er als Kind
mit klassizistischen Zeichnungen begon-
nen hatte. Ihm fehlen aber die Mittel der
Darstellung dessen, was er in seinem Se-
hen als Wirklichkeit und Wahrheit der
Existenz gewahrt. Ein Ganzes zu schaffen,
war fortan véllig unméglich. Konzen-
trierte er sich auf ein Detail, nahm dieses
plétzlich gigantische Ausmasse an. Zwi-
schen beiden Nasenfliigeln tat sich ihm die
unendliche Weite der Wiiste Sahara auf.
Er war mit den iiberkommenen Mitteln
vollig am Ende. Mit den Sinnen denken,
das hiess zwar, vom realen Gegeniiber aus-
zugehen. Aber es konnte natiirlich nicht
darum gehen, dieses nach riumlichen Ver-
hiltnissen und persénlichen Merkmalen in
Zeichnung, Malerei, Skulptur abzubilden.
Die Arbeit beschrinkte sich mehr und
mehr auf das Gesicht und den Kopf des
Modells. Nicht der Kérper mit seinen
riumlichen Proportionen war die Wirk-
lichkeit, um die es dem Schaffenden ging.



DOSSIER

Es war ein Leuchten im Blick, ein singu-
lirer Ausdruck des Gesichts, Strahlungen
des Seins, die unendliche Leere, welche in
den Formen und Riumen nistete. Also
auch nicht der spezifische Ausdruck einer
Seele, die einmal traurig, einmal froh, ein-
mal bése, einmal aggressiv guckt. Es ging
um die Intensitit, die Singularitit, das
Feuer eines Blickes, der aus weiter Ferne
durch alles Individuelle, Persénliche, Zu-
fillige, Zeitliche hindurch strahlte. Es war
ein Zeitloses im Zeitlichen, unabtrennbar
von ihm. Leben und Tod zusammen er-
geben erst diese Wirklichkeit der Person.
Wesentlichen Anstoss fiir ein solches
Sehen hat Alberto Giacometti aus der Be-
gegnung mit Toten bekommen. Wenn ein
Lebendiges plétzlich in ein totes Objekt
verwandelt ist, dann riickt es unendlich
weit weg. Ohne diese Dimension der
Bedrohung sehen wir das Lebendige nicht
in seiner vollen Intensitit.

Dafiir mussten die Mittel der Darstel-
lung erst geschaffen werden. So kommt es,
dass die Gesichter und Figuren in grosser
Distanz zu verschwinden drohen. Die
ganze Arbeit konzentrierte sich mehr und
mehr auf den Blick. Die Formen, Volumen,
Proportionen lésten sich in amorphe Ma-
terie auf. Die Konvention der riumlichen
Darstellung musste zerstért werden. Das
nenne ich ein Denken mit den Sinnen,
welches die Konvention des Sehens, des
Denkens, des Darstellens im Namen von
grosserer Intensitit iiberwindet. Diese
Losung kann von keinem abgespaltenen
Denken bezogen werden. Sie kann nur
durch Scheitern und erneutes Scheitern
hindurch einen kleinen Schritt vorankom-
men. Dabeibleiben, obwohl man scheitert,
auf langer Strecke sein Bestes geben, das
fithrt zu Resultaten, welche Kunst sind,
wobei dieser Name einem am Ende auch
egal ist. Es gelingt nicht, dieses strahlende
Sein in Zeichnung, Malerei, Skulptur um-
zusetzen. Da spricht Alberto Giacometti
unermiidlich von Ahnlichkeit, welche er-
reicht werden muss. Es geht um die Ahn-
lichkeit einer nur existentiell realisierten
Lebendigkeit, welche die Zeichen des Ver-
schwindens einschliesst, darin aber wie
die Prostituierten im «Sphinx» die unend-
liche Wiirde einer Transzendenz hat
(«Sphinx», Ol auf Leinwand, um 1950,
ebenso «Vier Frauen auf einem Sockel»,
Bronze bemalt, 1950). Alle Mittel der Dar-

Die Konvention
der rdumlichen
Darstellung
musste

zerstort werden.

Das nenne ich
ein Denken
mit den Sinnen,
welches die
Konvention
des Sehens,
des Denkens,
des Darstellens
im Namen
von grésserer
Intensitat
liberwindet.

ZEITWENDE

stellung, auch die Farbe, miissen sich
diesem Ausdriicken von Differenz unter-
ordnen. Gesichter ohne Hinterkopf und
Képfe wie Beile entstehen. Die Figuren
verdiinnen, vertikalisieren. Rahmung in
Rahmen, Kifigsituation, Isolation ver-
stirken die Intensitit und Konzentration
des Blickens der Augen. Die Malerei in
Grauténen erzeugt Weite, Leere, ldsst mi-
nimalste Tupfer von Farbe wie Flammen
aufleuchten, im verwischten Grau einen
zarten Schimmer von Licht aufscheinen.
Alles Denken wird aus den Sinnen gewon-
nen, es wird nirgends ein Ideal vorausge-
setzt («Caroline», Ol auf Leinwand, 1965,
«Sitzender Lotar IIl», Bronze, 1965).

Jean Paul Sartre lag mit seiner existen-
tialistischen Interpretation von Anfang an
daneben, wenn er in diesen neuen Mitteln
der Darstellung den Ausdruck der Not,
Einsamkeit, Verlorenheit des Menschen
erblickt hat. Sartre hat die intelligible Welt
in Form des Imaginiren, Kunst als Aus-
druck eines Imaginiren aufrecht erhalten’.
Dagegen zitiert Jean Genet Alberto Gia-
cometti so®: «Die Einsamkeit, wie ich sie
verstehe, bedeutet keinen elenden Zustand,
sondern eher geheime Kinigswiirde, tiefe
Unvermittelbarkeit, aber mehr oder weniger
dunkles Wissen um eine ungreifbare Einzig-
artigkeit» (S. 22). Das dunkle Wissen ist
eines, das z.B. das Nicht des Todes ge-
geniiber dem Leben nicht als Negation,
sondern als ein produktives Negatives ver-
steht, ohne welches wir die Wirklichkeit
nicht wirklich sehen, nicht kennen.

Chair

Nicht Jean Paul Sartre, aber Maurice Mer-
leau-Ponty hat in der franzdsischen Philo-
sophie die Bahn des differentiellen Sehens
und Sagens ebenso eingeschlagen, wie A/-
berto Giacometti es in der Kunst getan hat.
Maurice Merleau-Ponty hat den Leib in den
Begriff des Denkens eingefiihrt. Das hat
bei ihm das Denken und die Instrumente
der Reflexion mehr und mehr revolutio-
niert. Gilles Deleuze hat ganz entschieden
daran angekniipft und die Notwendigkeit
des Sagens der Differenz in vielen Be-
reichen aufgewiesen. Ich will zum Schluss
auf Merleau-Pontys «Phinomenologie der
Wahrnehmung» und auf sein spites Frag-
ment «Das Sichtbare und das Unsichtbare»
aufmerksam machen’.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

41



DOSSIER

Der Leib hat nicht die Raumlichkeit der
Objekte, er gribt eine hohle Stelle in die
Kontinuitit der Objekte, er schafft darin
eine Zone des Nicht-seins. Sein Hier defi-
niert sich nicht durch riumliche Koordi-
naten, vielmehr ergeben sich fiir ihn erst
aus der Konfrontation mit einer Aufgabe
Koordinaten einer menschlichen Welt. Der
Mensch ist nicht in-der-Welt, vielmehr
aufgrund seiner Leiblichkeit zur- Welt. Dem
«lch denke» voraus liegt ein «Ich kann».
Das Subjekt der Wahrnehmung ist nicht
das persénliche Ich, sondern ein vorper-
sonliches Man. Geist ist engagierter, ver-
leiblichter Geist. Der Leib ist selber immer
auch Abstandnehmen, Héhlung in der
Welt. Die Einheit des Leibes ist nicht die-
jenige eines Objekts, eher die des Kunst-
werks, eines bestimmten Stils, einer Geste,
eines Ausdrucks. Bewusstsein bleibt un-
trennbar mit den Sinnen verkniipft. Die
Sinne sind «an ein bestimmtes Feld gebun-
denes Denken». Weil nie fertig, isz der Leib
das Vermogen des Niveauwechsels, er isz
Verankerung und Offenheit, Ruhe und
Bewegung, realer und virtueller Leib zu-
gleich. Der Leib ist meine Zugehorigkeit
zur Welt in dem Sinne, dass deren Struk-
turen in ihm vorgebildet sind zur Uber-
nahme und zum Ausdruck der Welt. So de-
finiert sich das Bewusstsein nicht mehr
einseitig als Ort der Klarheit in mir, es
wird selber durch diese leibliche Veranke-
rung der Ort der Zweideutigkeit (Ambi-
guitit). Und Merleau-Ponty sieht die Para-
doxe des Leibes, der Welt, des Dinges und
des Anderen im Paradox der Zeit begriin-
det. Aller konstituierten Zeit voraus geht
die Erfahrung von Zeit als des Vergehens
und des Ubergangs. Mein Sein ist eine ak-
tive Bewegung des Transzendierens: Ich
bin als leibliches Wesen das Paradox (die
Ambiguitit), an die Welt angebunden zu
sein und mich von einzelnen Bindungen
l6sen zu kénnen, um mich anderen zuzu-
wenden. Zeit ist das Vermégen des Nicht.

Diese eminente Rolle des Leibes fiir das
Erkennen wird nun im spiteren Werk von
Maurice Merleau-Ponty um die ontologi-
sche Dimension noch erweitert. Mit den
Sinnen denken, das bedeutete am Ende,
dem rohen, wilden, amorphen, vertikalen
Sein (das sind seine eigenen Ausdriicke)
Rechnung tragen, welches das ver-
bindende Element des Sehenden und des
Gesehenen, des Berithrenden und des

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5

Sartre lag
mit seiner
existentiali-
stischen
Interpretation
von Anfang
an daneben,
wenn er in
Giacomettis
Mitteln
der Darstellung
den Ausdruck
der Not,
Einsamkeit und
Verlorenheit
des Menschen
erblickt hat.

ZEITWENDE

Beriihrten, aber auch des Sehenden und
des Beriihrenden usw. ausmacht. Merleau-
Ponty nennt dieses im Sinne der Elemente
der Versokratiker verstandene ontologi-
sche Element «la chair». Damit ist nicht
Materie, vielmehr Textur gemeint, welche
das Sichtbare mit dem sehenden Leib ver-
bindet. Ohne ein solches Element wiirde
das Sehen niemals die Wirklichkeit, die
Wahrheit eines Gesehenen erreichen kon-
nen. Dass es da Reversibilitit, Chiasma,
Uberkreuzung geben muss, bevor nur ein
einziges Sehen ein Gesehenes ausfindig
machen kann, weist die Ambiguitit und
Paradoxie unserer Verfassung als ontolo-
gische Struktur des Seins selbst aus. Nichts
anderes als diese wird von den Kiinsten
freigelegt und zum Ausdruck gebracht.
Dass Existenzen und Dinge und Land-
schaften Strahlungen eines rohen Seins
darstellen, das wird durch die Bemiihun-
gen von Alberto Giacometti aufs eindriick-
lichste bestitigt. Die neue Begrifflichkeit
des Philosophen wie die Arbeiten des
Kiinstlers geben der Differenz im Denken
in einem bisher nicht gekannten Ausmass
und beim Kiinstler in einer in diesem
Jahrhundert sonst kaum einmal erreichten
Intensitit Raum. Die Wende im Denken
hat ihr Instrumentarium bereits geschaf-
fen. Es geht jetzt darum, dieses zu erwei-
tern, zu verfeinern, weiterzutragen in ein
Saeculum der Differenz. 4

! Vgl. dazu Gilles D )cleuze, Differenz und Wleder-fv
 holung, Fink, Miinchen 1992. Auch
gaard Dle Wlederholung, Mohn,

' und der Barock ‘Suhrkas p ]
* Vgl. zu den verschiedenen Zextbegnffen Gilles
Deleuze, Logik des Smns, Suhrkamp, Frankfurt
aM 1993 ~
* Vgl. Henri Bergson, | Dcnken und sc
‘Werden, Hain, Meisenheim a.Glan 1948.
g Vgl aus einer Fiille von Literatur das friihe Buch
von F. Meyer, Alberto Giacometti e Kunst
_ existentieller Wnrkhchkcu, Huber,
Sturtgirt 1968, ‘
7 Vgl. seine Texte iiber Alberto Giacometti in: |
Entweder Objekte oder Poesie, sonst nichts —
Alberto Giacometti Werke und Schriften, Schei-
degger & Spiess, Ziirich 1998. ' u
% In Jean Genet, Alberto Gracomcttl, Scheldegger, .
Ziirich 1962.
9 Maurice Merleau-Ponty, Phanomcnologxe der
Wahrnehmung, De Gruyter, Berlin 1966 (franz.
Paris 1945); ders., Das Sichtbare und das Unsicht-
‘bare, Fink, Miinchen 1986 (franz. Paris 1964).
Dazu Paul Good, Maurice Merleau-Ponty — Eine
Einfithrung, Parerga, Diisseldorf/Bonn 1998.




	Dossier : Zeitwende
	Historische Augenblicke : Reflexionen über die Relativität des Neuen in der Geschichte
	...
	Athener Demos und moderne Demokratie : Gedanken zur Bedeutung althellenischen Denkens für unsere Zeit
	Neugestriges : Versuch über eine romantische Disposition
	Zwölftönig Mitternachts : die Zwölftonmusik als historischer Wendepunkt
	Die Wende findet im Denken statt : über dem Tor der Jahrtausendwende steht das Wort Differenz


