
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 79 (1999)

Heft: 5

Artikel: Die Erosion der Freiheit : die Zeitkritik von Friedrich August von Hayek :
aus Anlass seines 100. Geburtstages

Autor: Doering, Detmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM BLICKFELD

Detmar Doering

Die Erosion der Freiheit.
Die Zeitkritik von Friedrich August von Hayek
Aus Anlass seines IOO. Geburtstages

Als Friedrich August von Hayek im Jahre 1944 in London sein bahnbrechendes Werk

«The Road to Serfdom» (dt.: «Der Weg zur Knechtschaft») veröffentlicht, wird damit nicht

nur sein erster Bestseller geboren. Das Werk, das sehr schnell weit mehr als nur einen kleinen
Kreis von Wirtschaftswissenschaftlern bewegt und eine bis heute weite Kreise interessierende

Debatte entfacht, kommt den persönlichen Neigungen Hayeks in hohem Masse entgegen.
Hatte die Österreichische Schule der Nationalökonomie, der auch sein Mentor Ludwig von
Mises angehörte, ursprünglich so etwas wie eine reine — ohne empirische oder historische

Elemente auskommende — ökonomische Theorie angestrebt, so scheint Hayek in «The Road

to Serfdom» diesen engen Rahmen wenigstens teilweise sprengen zu wollen. Er selbst wird
es später einmal so beschreiben: «Lch war die reine Theorie wohl ein wenig satt. Die vier
Jahre, die ich an «The Pure Theory of Capital» arbeitete, waren sehr hart gewesen1.»

« I he Road to Serfdom» soll Intellektuelle

aller Richtungen aufrütteln. Oder, wie Hayek

sagt: «Es war auf den Augenblick gerichtet und völlig
auf die britische sozialistische Intelligenzia gezielt,
welche die Idee im Kopfe zu haben schien, dass der
Nationalsozialismus kein Sozialismus sei, sondern nur
etwas Abscheuliches. Also versuchte ich ihnen zu sagen:
<Ihr geht den selben Weg wie sie>.» Obwohl es sich in
hohem Masse mit dem Niedergang der Marktwirtschaft

befasst, ist daher doch der grösste Teil des
Buches einer historischen «Zeitgeistanalyse» gewidmet.
Diese Analyse ist nicht nur Bestandesaufnahme des

gegenwärtigen Zustands, sondern sie ist eingebettet
in eine längere historische Perspektive, die sich

hauptsächlich mit dem 19. Jahrhundert beschäftigt.
Schon der Titel «Road to Serfdom» suggeriert, dass

diese geschichtliche Perspektive in Form einer
Abwärtsbewegung aufgefasst wird. Die Blütezeit des

englischen Liberalismus in der ersten Hälfte des

Jahrhunderts, der durch Namen wie Gladstone, Cobden

und Bright repräsentiert wird, bildet dabei die hohe
Plattform, von der aus der Abstieg beginnt. Die überaus

interessante Frage, wie denn dieser hohe Standard

des frühen 19. Jahrhunderts erreicht wurde
(eine Frage, die bei der Umkehr der Abstiegstendenz
ja schliesslich eine wichtige Rolle spielen könnte),
wird kaum oder nur oberflächlich abgehandelt. Die
Niederlande und vor allem England werden als die
Geburtsländer des Liberalismus im 17. und 18.
Jahrhundert genannt, von denen sich der Freiheitsgedanke

bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts nach Osten
ausbreitete2. Die Tatsache, dass jetzt auch in England

antiliberale Ideen zum Credo der Intellektuellen
gehören, bereitet dem 1899 in Wien geborenen
Hayek (der 1938 als Professor an der «London School
of Economics» britischer Staatsbürger wird) besonderen

Kummer.
Bisweilen wurde «The Road to Serfdom» mit

George Orwells grosser antitotalitärer Utopie «1984» an

Bedeutung verglichen3. Der Vergleich mit dem Werk
«The Open Society and Its Enemies», das Karl
Popper ein Jahr später im neuseeländischen Exil
veröffentlichen soll, liegt ebenfalls nahe. Zweifellos sind
diese Vergleiche berechtigt, doch sollten die
Differenzen nicht unbeachtet bleiben. Hayek befasst sich

nicht ausschliesslich mit der minutiösen Schilderung
des totalitären Regimes, wie es Orwell tut. Er
konzentriert sich bei der geistigen Auseinandersetzung
mit der totalitären Denktradition nicht auf deren

eindeutige Hauptvertreter (z.B. Hegelund Marx) wie
es Popper tut. Vielmehr stellt Hayek jene Denker in
den Mittelpunkt, die in weniger extremer Form, aber

dafür repräsentativer für den mainstream des Zeitgeistes

ihre Ideen verfochten. Heute weitgehend
unbekannte Namen des 19. Jahrhunderts wie zum Beispiel
CarlRodbertus4 fallen dabei. Sie gehören zu den
Wegbereitern jenes Totalitarismus, der zum Zeitpunkt
des Erscheinens von «Road to Serfdom» fast ganz
Europa unter seine Gewalt gebracht hat. Das Ziel,
das Hayek damit verfolgt, wird schnell sichtbar. Es

geht ihm nicht darum, lediglich die Greuel des

Totalitarismus anzuprangern, weil dieser von der Mehrheit

anständiger Menschen in dieser deutlich
sichtbaren Form immer abgelehnt würde. Es geht ihm

12 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5



IM BLICKFELD FRIEDRICH AUGUST VON HAYEK

vielmehr darum, die versteckten Gefahren, die sich

aus vermeintlich harmlosen Anschauungen ergeben,
zu entlarven.

Vorläufer der Nationalsozialisten

Diese Anschauungen seien konsensfähiger und deshalb
weitaus gefährlicher. Dies wird schon durch die

Nennung einiger der vielen «Übeltäter» deutlich, die in
der «offiziellen» Geschichtsschreibung gemeinhin als

«liberal» bezeichnet werden (eine Bezeichnung, die

Hayek für seine Ideen schliesslich auch reklamiert),
nämlich Friedrich Naumann und Walther Rathenau.
Naumann, der trotz seines entschiedenen Eintretens
für den Freihandel eine stark sozialstaatlich orientierte

interventionistische Wirtschaftspolitik
befürwortet, wird von Hayek als Repräsentant für die

typisch «deutsche Kombination von Sozialismus und
Imperialismus» genannt. («Der Weg in die Knechtschaft»,

S. 218). Rathenau, bis zu seiner Ermordung
einer der wichtigsten Vertreter des wirtschaftspolitischen

Denkens der linksliberalen Deutschen
Demokratischen Partei (DDP) in der Weimarer Republik,
wird als noch gefährlicher eingestuft. Der
Wirtschaftsmanager, der seinen politischen Ruhm als

Organisator der deutschen Kriegswirtschaft {Hayek
nennt ihn polemisch «Rohstoffdiktator», ebd., S. 218),
begründete, konnte neben seinen eindeutig
korporativstaatlichen und planwirtschaftlichen Ideen über

Wirtschaftspolitik mit einem ebenso eindeutigen
liberalen und republikanischen Politikverständnis
aufwarten. Damit ist die eigentliche Gefahr benannt.
Hayek urteilt: «Wahrscheinlich hat er durch seine

Schrifen mehr als irgendein anderer die Wirtschaftsanschauungen

der Generation bestimmt, die in Deutschland

während des letzten Krieges und unmittelbar
danach heranwuchs, und einige seiner engsten Mitarbeiter

sollten später den Stamm der Beamten bilden, die
dann den Göringschen Vierjahresplan durchführten»
(ebd., S. 218). Es erscheint heute zynisch, dass Hayek
damit ausgerechnet von dem von Rechtsradikalen
ermordeten Rathenau behauptet, dass ihm «in einer
eingehenderen Geistesgeschichte des Nationalsozialismus

ein hervorragender Platz» zukomme. Doch Hayek
gesteht ihm zu, dass er sich «schaudernd abgewandt
haben würde, wenn er sich über die Folgen seiner
totalitären Wirtschafspolitik im klaren gewesen wäre»

(ebd., S. 218).
In der Kritik Rathenaus wird deutlich, worum es

Hayek geht. Während in der Wahl der Ziele - Demokratie

oder Diktatur; Freiheit oder Unterdrückung -
durchaus Unterschiede gebe, herrsche ein Konsens in
Richtung von mehr Planwirtschaft. Es wundert
daher nicht, dass Hayek sein Buch den «Sozialisten in
allen Parteien» widmet. Seiner Meinung nach ist es

von geringer Bedeutung, wenn human denkende

Sozialisten im Grunde die gleichen Ziele verfolgen
wie Liberale. Derartiges unterstellt Hayek sogar der
«Mehrheit der Sozialisten», nämlich dass sie «fest an
das liberale Freiheitsideal» (ebd., S. 52) glaubten. Die
Differenz läge bei den Mitteln und Methoden, die
kollektivistisch seien und nicht mit individueller
Freiheit vereinbar wäre. Der Kollektivismus ist für
Hayek das zentrale Merkmal für den herrschenden

politischen Zeitgeist, hinter dem alle anderen
verblassen. Der Sozialismus ist für ihn «nur eine Unterart

des Kollektivismus». In der Tat werden
Kollektivismus und Sozialismus so sehr gleichgesetzt, dass

Der Kollektivismus ist für Hayek

das zentrale Merkmal für den

herrschenden politischen Zeitgeist, hinter

dem alle anderen verblassen.

einige Autoren (entgegen dem Wortlaut von «Road

to Serfdom») über Hayek den Verdacht äusserten, der

Begriff «Sozialismus» wäre der eigentliche Oberbegriff5.

Diesen Eindruck zu erwecken, mag von Hayek
gewollt sein. Auch in vielen späteren Schriften
behandelt er vor allem den Nationalsozialismus als eine

Spielart des Sozialismus — und nicht, wie die gängige
Deutung gemäss dem Rechts-/links-Schema lautet,
als Gegensatz. In einem Vortrag von 1979 spricht er
von einem «Sozialismus, der sich das schmückende
Wörtchen <national> vorgehängt hatte.6» Hayek hat
eine ganze Schule der Deutung des Nationalsozialismus

begründet, die ein bewusstes Gegenbild zur
(dominierenden) marxistisch inspirierten Deutung
bildet. Diese ist zur Zeit des Erscheinens von «Road to
Serfdom» selbst unter nicht-marxistischen demokratischen

Sozialisten - etwa bei Harold J. Laskf, ein
Kollege Hayeks an der «London School of Economics»,
der besonders gut jenen Typus des Intellektuellen
repräsentiert, den Hayek hauptsächlich kritisiert -
äusserst beliebt. Demnach sei der Nationalsozialismus
eine Form bürgerlich-kapitalistischer Herrschaftsausübung

- so wie es der Liberalismus sei. Damit
wird der Nationalsozialismus nur eine pervertierte
Form des Liberalismus, die dann entsteht, wenn das

Bürgertum seine Herrschaft durch allzu starke sozial-
reformerische Bedrohungen gefährdet sieht und sich
dann mit Gewalt absichert.

An die Sozialisten in allen Parteien

Dass die Theoretiker dieser Schule den Begriff
«Nationalsozialismus» peinlich verschweigen, weil er
(ganz im Sinne der Interpretation Hayeks) in deutli-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5 13



IM BLICKFELD FRIEDRICH AUGUST VON HAYEK

mm
v

\

-

f.

Friedrich August von Hayek (1899-1992)

cher Weise das Attribut «Sozialismus» enthält, ist
bezeichnend. Man verwendet stattdessen den Begriff
«Faschismus», obwohl zwischen dem italienischen
(ganz zu schweigen vom österreichischen) Faschismus

und dem Nationalsozialismus gravierende
Unterschiede bestehen. Die Faschismustheoretiker, die
politische Theorien aufgrund der von ihnen (angeblich)

repräsentierten Besitzverhältnisse zu deuten
versuchen, müssen sich die Frage gefallen lassen, die

von Hayek deutlich gestellt wird: Entspricht nicht
eine Kategorisierung gemäss des Kriteriums der
individuellen Freiheit und ihres Erhaltes durch die richtige

Wahl der Wirtschaftsordnung eher den auch von
der Linken proklamierten «humanistischen Idealen»?

Wenngleich Hayek in späteren Werken (z.B. «The
Constitution of Liberty», I960) diese Klarheit von
Kriterien bei der Analyse politischer Theorien durch
eine etwas nebulose Philosophie des «Evolutionismus»,

die einen Gegensatz zwischen «englischem» und
«französischem» (konstruktivistischem) Denken in
den Mittelpunkt stellt8, stark beeinträchtigt, so ist sie

als liberales Credo in «Road to Serfdom» noch
weitgehend klar erkennbar.

So sehr Hayeks Annahmen in sich schlüssig und
überzeugend sind, so sehr sind sie auch dazu angetan,
jene sich durchaus im Einklang mit liberalen
Überzeugungen wähnenden «Sozialisten in allen Parteien»

zu provozieren - wenn nicht sogar zu schockieren.
Schliesslich beinhaltet das Buch damit so etwas wie

eine Gleichsetzung eines demokratischen Sozialismus

mit Stalinismus und Nationalsozialismus. Dass

demokratische Sozialisten sich gegen diese Gleichsetzung

wehren, leuchtet ein. Schon kurz nach «Road to
Serfdom» macht Barbara Wootton mit ihrem Buch,
das den bezeichnenden Titel «Freedom under
Planning»9 trägt, den Anfang mit Gegendarstellungen.
Nicht nur dies zeigt, dass Hayek mit seiner
antikollektivistischen Zeitkritik den Zeitgeist wohl
schmerzlich getroffen hat. Kurz vor der Veröffentlichung

von «Road to Serfdom» wird Hayek Mitglied
der angesehenen «British Academy». Später sagt ihm
ein Freund in der Akademie, dass Hayek niemals
Mitglied dieser Institution geworden wäre, wenn das

Buch schon im Juli statt im September (also vor der

Wahl) erschienen wäre10.

«Positiver Ertrag des Widerspruchs»

Doch Hayek begründet seine Thesen, die zunächst
einmal wie unglaubwürdige Denunzierungen wirken,
ausführlich. Auch ein demokratischer Sozialist muss,
wenn er seine Idee von der wünschenswerten
Wirtschaftsordnung wirklich konsequent realisieren will,
bald zu ursprünglich unerwünschten Mitteln greifen.
Ohne «jene Freiheit der Wirtschaft», welche die
Marktwirtschaft bietet, hätte «es persönliche und
politische Freiheit in der Vergangenheit nie gegeben.»

(«Der Weg zur Knechtschaft», S. 31.)
Spätestens hier zeigt sich, dass aus der

geisteshistorischen Zeitkritik auch eine ökonomische folgen
muss, die Ursachen aufzeigt und das Argument von
der Unvereinbarkeit von Freiheit und Planwirtschaft
unterstreicht.

Hayek hat eine ganze Schule der Deutung

des Nationalsozialismus begründet,

| die ein bewusstes Gegenbild zur marxistisch j

inspirierten Deutung bildet.

So finden wir (wenig überraschend) eine Fülle von
ökonomischen Argumenten, mit denen Hayek seine

Thesen untermauert. Sie haben zum Teil die
Wirtschaftswissenschaften weit über die Grenzen der
Politischen Ökonomie, der sich Hayek hier ja widmet,
hinaus inspiriert. Seine These vom «positiven Ertrag
des Widerspruchs», die er in «Road to Serfdom» im
Kapitel «Why the Worst get on Top» (etwas holprig
ins Deutsche übertragen als «Der Triumph der
menschlichen Gemeinheit») grob skizziert, hat sogar
der Betriebswirtschaft bei der Untersuchung von
Unternehmensstrukturen geholfen. So stellte der ameri-

14 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5



IM BLICKFELD FRIEDRICH AUGUST VON HAYEK

kanische Betriebswirt Canice Prendergast kürzlich
eine «Theorie des Jasagers» auf, die besagt, dass gerade
in autoritär geführten Unternehmen die
volkstümlich «Arschkriecher» genannten Personen, die
wissen, was der Vorgesetzte hören will, die grössten
Aufstiegschancen haben. Die vermeintliche Bequemlichkeit

eines solchen Arrangements für die
Vorgesetzten wird um den Preis erkauft, dass sie nun von
wesentlichen Informationen abgeschnitten sind, was

zum Niedergang des Unternehmens führen kann11.

Was für das Unternehmen gilt - und dort auch
empirische Bestätigung findet — gilt für Hayek für den
Bereich des Staates erst recht. Kollektivistische
«Wahrheiten» sind bestenfalls Teilwahrheiten, die nur
von einem Teil der Menschheit akzeptiert werden.

Folglich bedarf die politische Führung eines
kollektivistischen Staates auch der gefügigen Mitläufer,
oder wie Hayek sagt: «(...) alle Gefügigen und
Leichtgläubigen, die keine starken eigenen Überzeugungen
haben, aber bereit sind, ein konfektioniertes System von
Werten anzunehmen». («Der Weg zur Knechtschaft»,
S. 178.) Hayek findet darin eine Erklärung, warum
Planwirtschaftler häufig sehr schnell zu einer
feindseligen Haltung gegenüber Freihandel und
Internationalismus kommen. Er stellt fest, dass «unter den

heutigen Verhältnissen alle Beziehungen einer Gruppe
zur Aussenwelt den Bereich erfolgreicher Planung
einschränken» (ebd., S. 183).

In vielen ökonomischen Analysen folgt Hayek
noch seinem Lehrmeister Ludwig von Mises. Wie Mises

schon in der Debatte um das Kalkulationsproblem
des Sozialismus festgestellt hat, verfügt keine
Regierung wirklich über das Wissen, ökonomisch
effizient zu planen. Hayek sieht nicht nur, dass dies
selbst in demokratischen Ländern wie Grossbritannien

de facto zu einer Entmachtung der Parlamente

zugunsten unkontrollierbarer bürokratischer Eliten
führt (ebd., S. 89). Er sieht auch, dass selbst zentrale

Planungen und Interventionen, die ihr primäres Ziel
erreichen, nicht vorhersehbare Neben- und
Folgeprobleme produzieren, die dann erneute Interventionen

notwendig machen. Mises nennt dieses Phänomen

«Interventionsspirale». Selbst bei «gemischten

Systemen» von Markt und Planung ist damit automatisch

die Tendenz zur Erosion in Richtung reiner
Planwirtschaft gegeben - eine Tendenz, die schwer
aufzuhalten ist. Nur ansatzweise nimmt Hayek hier
die neueren Theorien der «Public Choice-Schule»
(James Buchanan, Gordon Tullock usw.) vorweg, die von
der Erosion marktwirtschaftlicher Ordnungen durch
den Einfluss von Interessengruppen auf den politischen

Prozess in einer Demokratie ausgehen. Erst in
späteren Werken - vor allem «Law, Legislation, and

Liberty» (1976 ff.) - nimmt er sich dieses Problems

eingehender an, wobei er eindeutig demokratiekritischer

wird. Spricht er später polemisch von einer

«Schacherdemokratie»11, die den Verfall von Recht
und Freiheit begünstige, so sieht er in «Road to
Serfdom» die parlamentarische Demokratie immer noch
als ein Bollwerk gegen die Planwirtschaft an, weil sie

ein Interesse gegen eine Machtabgabe zugunsten der
Planungsbürokratien habe: «... die Gesetzgebung der
Demokratie wird sich lange sträuben, die Entscheidung
über wirklich lebenswichtige Fragen aus der Hand zu
geben» («Der Weg zur Knechtschaft», S. 95). Auch in
dem «langsamen und schwerfälligen demokratischen

Geschäftsgang» (ebd., S. 175), der den an schnellen

Problemlösungen interessierten Planwirtschaftlern
besonders missfällt, sieht Hayek einen gewissen
Schutzmechanismus für die Freiheit am Werke.

Besitzstände

Bleibt noch Hayeks ökonomische Erklärung, warum
sich denn die Menschen von jener liberalen Ordnung
abgewandt hätten, obwohl diese doch eindeutig den
konkurrierenden kollektivistischen Systemen überlegen

sei. Obwohl diese Frage von hohem Gewicht ist,
bleibt Hayeks Erklärung recht vage und ergeht sich in
blossen Andeutungen. Man sollte darüber allerdings
nicht vergessen, dass «Road to Serfdom» keine
wissenschaftliche Abhandlung ist, sondern als populäres
Buch konzipiert wurde. Hayek geht in seiner
Erklärung davon aus, dass es gerade sein enormer
wirtschaftlicher Erfolg war, der dem Liberalismus zum
Verhängnis wurde. Er hatte geradezu «selbstzerstörerische»

Qualitäten: «Was in der Zukunft wahrscheinlich

als die bedeutsamste und weitestreichende Wirkung
dieses Erfolges gelten wird, ist das neue Gefühl der Menschen

für die Macht über das eigene Schicksal, der
Glaube an die unbegrenzten Möglichkeiten der Verbesserung

ihrer Lage, ein Glaube, der durch das bereits

Erreichte hervorgerufen wurde» (ebd., S. 36). Dieser
Glaube, den Hayek hier beschreibt, ist bereits in
hohem Masse das, was er später «konstruktivistisch»

nannte, d.h. von bewusster Gestaltungsfähigkeit
geprägt. Diese Tendenz wird dadurch verstärkt, dass

«aufGrund des bereits Erreichten die Menschen
zusehends weniger geneigt wurden, sich mit den noch
bestehenden Missständen, die ihnen jetzt unerträglich und
unnötig erschienen, abzufinden» (ebd., S. 38). Folge:
«Das Erreichte wurde als ein sicherer und unverlierbarer
Besitz angesehen, der ein für allemal erworben war. Man
interessierte sich nur noch für die neuen Ansprüche,
deren schneller Befiedigung das Festhalten an den alten

Prinzipien im Wege zu stehen schien» (ebd., S. 39). Ob
mit der Erklärung, dass die Erfolge der Marktwirtschaft

so gross waren, dass darüber die Prinzipien der
Marktwirtschaft vergessen wurden, die Ursachen des

antiliberalen Zeitgeistes der Vorkriegszeit zur Gänze
erklärt sind, kann bezweifelt werden. Derartiges wird
auch von Hayek nicht beansprucht.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5 15



IM BLICKFELD

Dennoch wirft diese ökonomische Theorie — wie
auch alle anderen ökonomischen Theorien zur
Erklärung der Erosion liberaler Ordnungen, die Hayek
in «Road to Serfdom» offeriert — ein beträchtliches
Problem auf. Es betrifft den Zusammenhang
zwischen Hayeks geisteshistorischer und ökonomischer
Zeitgeistanalyse und kulminiert in der Frage: Wenn
sich die geistigen und ökonomischen Trends gegen
Liberalismus und Marktwirtschaft gewendet haben,
lässt sich diese Entwicklung umkehren?

Hayeks Antwort auf diese Frage wirkt einfach und
schlüssig, wirft aber enorme (nicht einmal von ihm
angedeutete) Probleme auf. Es käme darauf an, so

argumentiert Hayek, die einstige geistige Hegemonie
des Liberalismus durch intelligente Propagierung seiner

Ideen wieder herzustellen. Kurz: Es müsse eine

geistige Auseinandersetzung mit dem sozialistischen

Gegner stattfinden. «Heute kommt es darauf an, dass

wir uns aufbestimmte Grundsätze einigen und uns von
Irrtümern befreien, in denen wir bis vor kurzem
befangen waren», heisst es im Schlusswort von «Road to
Serfdom» (ebd., S. 294). Das ähnelt sehr den Auffassungen

von Mises, der meint, dass «kein anderer Weg

offen» sei als der, seine Mitmenschen geistig zu
überzeugen13. Der sonst radikalem Gedankengut abholde

Hayek kann bei dieser Gelegenheit sogar eine
Vorliebe für utopisches Denken (einer der Faktoren, der
den gegnerischen Auffassungen hauptsächlich ihren
Reiz verleiht) entwickeln. In seinem Essay «The
Intellectuals and Socialism» (1949) meint er: «Was uns
heute mangelt, ist eine liberale Utopie, ein Programm,
das weder eine blosse Verteidigung des Bestehenden ist,
noch einfach als ein verwässerter Sozialismus erscheint,
ein liberaler Radikalismus, der weder die Empfindlichkeiten

der bestehenden Interessengruppen schont, noch

glaubt, so (praktisch) sein zu müssen, dass er sich auf
Dinge beschränkt, die heute politisch möglich erscheinen^.»

Hayek setzt sich dementsprechend auch praktisch

für die Verbreitung liberaler Ideen ein - etwa
durch Gründung der «Mont Pèlerin Society» 1946,
in der sich weltweit gleichgesinnte Intellektuelle
jährlich zum Ideen- und Erfahrungsaustausch treffen
oder dadurch, dass er die Gründung des «Londoner
Institute of Economic Affairs» in den fünfziger Jahren

anregt, das international das Vorbild aller
marktwirtschaftlichen think tanks wird15.

Dabei könnte man die Frage stellen, ob denn dies
alles sinnvoll sei. Wenn Hayek sowohl geistige als

auch ökonomische Faktoren für den Niedergang
verantwortlich macht, dann stellt sich die Frage, welche
Faktoren wichtiger sind. Je nach dem wie die
Antwort ausfällt, kann man bezweifeln, ob man sich mit
geistigen Mitteln gegen einen ökonomischen Trend
wehren kann. Oder überspitzt gefragt: Würden sich
ökonomische Interessengruppen, die vom
zunehmenden Interventionismus real profitieren, mit blos-

FRIEDRICH AUGUST VON HAYEK

sen Argumenten zu einer Rückkehr zur Marktwirtschaft

bewegen lassen?

Hayek selbst stützt sein Argument dadurch, dass

er jeglichen ökonomischen Determinismus ablehnt.
Er meint sehr eindeutig, dass «eine geistige Wandlung
und die Willenskraft der Menschen die Welt zu dem

gemacht haben, was sie heute ist» («Der Weg zur
Knechtschaft», S. 30). Dieses Argumentes muss er
sich schon deshalb bedienen, um den Argumenten
der Gegner zu begegnen, die von der Zwangsläufigkeit

der Planwirtschaft reden, die z.B. aus der
technischen Entwicklung oder der zunehmenden
Komplexität der Gesellschaft resultiere (ebd., S. 67).

England und die BRD nach 1945

Die theoretischen Probleme, die sich daraus ergeben,
werden sichtbar, wenn Hayek später über die «zeitweise

Neubelebung liberaler Ideen»16 in der Zeit des

Erhardschen «Wirtschaftswunders» spricht. Diese

Neubelebung führt er nur auf Einsicht über das

Konfliktpotential des Protektionismus der Zwischenkriegszeit

und in den totalitären Charakter der
Planwirtschaft zurück. In «The Intellectuals and Socialism»

spricht er explizit nur von einer «geistigen

Wiedergeburt des Liberalismus» («Die Intellektuellen

Der amerikanische Ökonom Mancur Olson

hat z.B. in seinem Buch «The Rise and

Decline of Nations» 1982 nachgewiesen,

dass in der Menge und Dauer der

Etablierung von organisierten Interessen

die Ursache des Niedergangs führender

Wirtschaftsnationen zu suchen ist.

und der Sozialismus», S. 54). Dieses mag in der Welt
der Intellektuellen ein gültiges Argument sein,
erklärt aber nicht die praktischen Erfolge in der Politik
nach dem Kriege. Umgekehrt hat es in neuerer Zeit
durchaus ernsthafte Versuche gegeben, eben diese

Erfolge mit ökonomischen Mitteln zu erklären. Der
amerikanische Ökonom Mancur Olson hat z.B. in
seinem Buch «The Rise and Decline of Nations»171982
nachgewiesen, dass in der Menge und Dauer der

Etablierung von organisierten Interessen die Ursache
des Niedergangs führender Wirtschaftsnationen zu
suchen ist. England nach dem Weltkrieg ist das typische

Beispiel hierfür, während der Aufstieg der
Bundesrepublik viel der Tatsache verdankt, dass die
Konsolidierung der Interessengruppen durch den Zusam-

16 SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5



IM BLICKFELD FRIEDRICH AUGUST VON HAYEK

menbruch 1945 unterbrochen wurde. Hier wird also
eine Erklärung geliefert, warum sich Marktwirtschaften

durchsetzen (bzw. warum sie untergehen) — eine

Erklärung, die nicht nur differenzierter ist als die

Rückführung auf einen geistigen Umschwung,
sondern auch in logischem Einklang mit Hayeks
ökonomischen Erklärungsansätzen steht. Schliesslich leugnet

Hayek auch nicht, dass Ideen auch ökonomische
Ursachen haben können. Indes die Frage, wieweit der
Einfluss von Ideen gehen kann, bleibt dabei unbe-

Hayeks Insistieren auf geistige

Überzeugungsarbeit wäre genau das, was

er in seinen Werken stets kritisiert hat,

nämlich die Selbstüberschätzung

der Intellektuellen.

antwortet. Meint man, dass geistige Faktoren eher
Ausdruck tieferliegender ökonomischer Ursachen
sind, so schränkt dies den Bereich dessen, was wir
überhaupt zur Rettung einer freiheitlichen Ordnung
aktiv unternehmen können, enorm ein. Gerade die

neuere politische Ökonomie, die sich mit der
ökonomischen Analyse politischer Prozesse befasst (z.B. die
«Public Choice-Schule»), neigt daher häufig zu einer
äusserst pessimistischen Grundstimmung. Hayeks
Insistieren auf geistige Überzeugungsarbeit wäre in

diesem Licht betrachtet genau das, was er in seinen
Werken stets kritisiert hat, nämlich die Selbstüberschätzung

der Intellektuellen («Der Weg zur Knechtschaft»,

S. 237). Dieser traurige Schluss ist allerdings
kein Beweis gegen die These, da schliesslich eine Aussage

nicht dadurch falsch werden kann, weil die sich
daraus ergebenden Konsequenzen unangenehm sind.
Es bleibt der Trost, dass das Gegenteil - die
Annahme, der Geist könne über die ökonomische
Entwicklung triumphieren — ebenfalls nicht wirklich zu
widerlegen ist. Das für die Praxis überaus interessante

Problem des Zusammenhangs zwischen dem

von ihm propagierten «ideologischen Krieg» (ebd., S.

270) und den ökonomischen Entwicklungen bleibt
weiterhin ungelöst18. Auch Hayek löst es nicht - ja,
versucht es nicht einmal ernsthaft. Sein Ansatz bleibt

- wie der von Mises — äusserst simplizistisch.
Vielleicht vertraut er sich bei seinem Kampf um die
geistige Hegemonie der Philosophie des Glücksspielers
an: Unternimmt man nichts, kann man auch nichts
gewinnen. Unternimmt man etwas, so mag man
ebenfalls nichts gewinnen, aber man hat wenigstens
eine Chance auf Erfolg.

Detmar Doering, geboren 1957, studierte Philosophie und

Geschichte an der Universität zu Köln und am University College
London. Promotion 1989 im Fach Philosophie. 1980-1983
Gründungslandesvorsitzender der Jungen Liberalen in Nordrhein-

Westfalen; 1990-1994 Referent für Ordnungspolitik und

Grundsatzfragen bei der Friedrich-Naumann-Stiftung in Königswinter.
Seit 1995 Stellvertretender Leiter (Bereich Wissenschaft) des

Liberalen Instituts in Königswinter.

1 Friedrich August von Hayek, Hayek on Hayek. An Autobiographical

Dialogue, hrsg. v. S. Kresge u. L. Wenar, Chicago 1994,
S. 101 (Übers. DD).
2 Friedrich August von Hayek, Der Weg zur Knechtschaft, eingel.
v. Otto Graf Lambsdorff, München 1991, S. 33.
3 z.B. John Burton, Introduction; in: Norman Barry, et.al.,
Hayek's 'Serfdom' Revisited, London, 1984, S. IX.
4 Carl Rodbertus-Jagetzow (1805-1875), dt. Ökonom, der
die ursprünglich durchaus individualistisch-anarchistisch
konzipierten Ideen des frühen utopischen Sozialismus (Proudhon,
Weitling etc.) zu einer rein staatssozialistischen ökonomischen
Theorie umformte. Hauptwerk: Zur Beleuchtung der sozialen
Frage, Berlin 1875.
5 Diese Auffassung vertritt z.B.: Wolfram Ender, Konservative
und rechtsliberale Deuter des Nationalsozialismus 1930-1945,
Frankfurt/Bern/New York 1984, S. 217.

Friedrich August von Hayek, Wissenschaft und Sozialismus,
Tübingen 1979, S. 3.
7 Harold J. Laski, Liberty in the Modern State, 4. Aufl., Har-
mondsworth 1938, S.19.
8 Zur Kritik der geistesgeschichtlichen Auffassungen des «späten»
Hayek, siehe: Detmar Doering, Hayek on Constructivism: Is the

English Tradition a Sufficient Guide to Liberalism?; in:
Christoph Frei/Robert Nef (Hrsg.), Contending with Hayek. On
Liberalism, Spontaneous Order and the Post-Communist Societies,
Bern/Berlin/Frankfurt/New York/Paris/Wien 1994, S.197ff.
9 Barbara Wootton, Freedom under Planning, London 1946 (dt.:
Freiheit in der Planwirtschaft, München 1946).

10 Siehe: Eamonn Butler, Hayek: His Contribution to the Political

and Economic Thought of Our Time, London 1983, S. 4.
11 Siehe: Teure Kriecher; in: «Der Spiegel», 11/1995, S. 124.
12 Friedrich August von Hayek, Recht, Gesetzgebung und Freiheit,

übers, v. M. Suhr, Bd. 3, München 1981, S. 138.
13 Ludwig von Mises, Liberalismus, eingel. v. H.H. Hoppe, St.

Augustin 1993, S. 137.
14 Friedrich August von Hayek, Die Intellektuellen und der
Sozialismus; in: In memoriam Friedrich August von Hayek,
1899-1992, «Schweizer Monatshefte», 72. Jahrgang, Nr. 5a

(Sondernummer), S. 53.
15 Siehe hierzu: Gerard Radnitzky, Think-tanks für die
Marktwirtschaft - Werkstätten einer freien Gesellschaft; in: «Schweizer
Monatshefte», Heft 4, April 1992, S. 269 ff.
16 Friedrich August von Hayek, Liberalismus, übers, v. E.v.Mal-
chus, Tübingen 1979, S. 20.
17 Deutsche Ausgabe: Mancur Olson, Aufstieg und Niedergang
von Nationen, übers, v. G. Fleischmann, 2. Aufl., Tübingen
1991.
18 In einem kritischen Kommentar zu Hayeks Road to Serfdom
meint daher der englische Politikwissenschaftler Norman Barry,
Ideas versus Interests: The Classical Liberal Dilemma; in: Norman

Barry, et.al, Hayek's 'Serfdom' Revisited, op.cit., S. 63:
«Ideas and interests interact in a complex and bewildering way. It
is difficult to ascertain directly the relative influence of each in a

particular circumstance. What is clear is that, in modern liberal
democracies, the influence organized groups is much greater than
in other societies.»

SCHWEIZER MONATSHEFTE 79. JAHR HEFT 5 17


	Die Erosion der Freiheit : die Zeitkritik von Friedrich August von Hayek : aus Anlass seines 100. Geburtstages

