
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 79 (1999)

Heft: 12-1

Buchbesprechung: Sachbuch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SACHBUCH

Peter Wegelin, geboren
1928, Prof. Dr. phil.
hist., im Ruhestand in

Teufen AR. Veröffentlichungen

zur neueren
schweizerischen
Geistesgeschichte.

Bräker-Lese

1 Alois Stadler, Wolfgang

Göldi, Heriemini -
welch eine Freyheit!

Ulrich Bräker über 'Him¬

mel, Erde und HÖH'.

Illustriert mit Bildern

aus seiner Zeit, Orell

Füssli, Zürich 1998.

Uns 200. Todesjahr des

Armen Mannes im Toggenburg, zugleich das

Jahr des Helvetischen Umbruchs 1798, ist
mit den Gedenkdaten vorüber.

Dass die Auseinandersetzung mit Bräker
und seiner Zeit andauere, dafür mag die
1998 mit den ersten drei Bänden
angelaufene Edition von Bräkers Sämtlichen
Schriften sorgen (vgl. «Schweizer Monatshefte»,

Heft 9, September 1998, S. 35).
Als handlicher Begleitband zu den

Gedenk-Ausstellungen in Lichtensteig, Berlin,

St.Gallen u.a.O. ist im August eine
weitere Publikation erschienen1.

Der wohlfeile Band wird weit über 1998
hinaus Bestand haben; denn er überzeugt
gleichermassen durch Zugänglichkeit wie
durch Zuständigkeit. Die über 100
Bilddokumente packen nicht nur beim ersten
Blättern, sie sind vielmehr auch mit weitet
Umsicht und zielsicher zusammengestellt;
die über 200 übersichtlich gruppierten
Braker-Z.ita.te fesseln, weil überblickbar,
auch den kurzangebundenen Leser, sind
jedoch sehr ausgewogen und mit vertieftet
Kenntnis von Bräkers Schiiften
ausgewählt. Unaufdringliche, aber treffend
kommentierende Einleitungen begleiten die 25
thematisch gegliederten Zitatgruppen.

«Der Wortlaut der Handschrift und
Bräkers eigentümliche Rechtschreibung
versetzen Leser und Leserinnen in die Zeit des

Armen Mannes im Toggenburg», wird in
der Einleitung erklärt. Wenn die
Herausgeber in der Textwiedergabe sich
bemühen, dass «jede kleine Satzeinheit, jeder
Gedankengang eine eigene Zeile erhält», so

fördert das nicht nur die Lesbarkeit der

Zitate, sondern liefert auch einen bemerkenswerten

Beitrag zur 5ra£<?r-Philologie, lässt

den Rhythmus seines Satzbaus erkennen.
Aufmerksam und beziehungsreich wird

der Leser gleich beim Eingang des Bandes

durch Verse aus dem Tagebuch auf Bräker

eingestimmt:

«Hab ich was nicht recht geschreiben,
hier in deisem Büchelein,

jst noch vieles ußgebliben,
das nothwendig solte sein,
oder etwaß dringenischet,
das nichts nutzet dir und mir,
auch wol etwaß außgefischet,
das sich nicht geschiket hier —

o mein Gott, verzeihe mir
alle meine Fähler hier.»

Die Vielfalt der zitierten Textstellen will
kein uniformes Bräker-Bild vermitteln,
jedoch eine Ahnung vom Reichtum des

Denkens und Empfindens beim Armen
Mann. So dürfte man etwa Bräkers Ausruf
bei der Fahnenflucht aus dem Solddienst
«Was gehen mich Eure Kriege an» auch
nicht einseitig als Wehrdienstverweigerung

auslegen. Das bezieht sich nicht auf
den Band von Stadler und Göldi, aber
Peter Hacks mit seinem wirkungsvollen
Bräker-Stück «Die Schlacht bei Lobositz»
erweckt beispielsweise gern diesen
Eindruck. Indessen reden gerade Bräkers späte
Tagebücher angesichts der bedrohten
Eidgenossenschaft eine andere Sprache. Am
24. Februar 1793 bereits fällt in einem
notierten Gespräch die Differenzierung:
«Ihr habt gut sagen jhr glüklichen Schweitzer

— wokeine lohnsoldaten den schweiss des

landmanns fressen — wo ieder bürger — leder
baur selbst soldat ist - alle stunde bereit vor
vatterland undfreiheit sein leben zuwagen.»
(Bd. Ill, S. 421 der Edition) Noch deutlicher

hält das Tagebuch im Juni 1796 fest,
«das nehmlich alle kriege ungerecht seyen —

doch mit dem beding — das wo mann
angefochten wird — mann sich mit gutem gewüs-
sen seiner haut wehren — sein vatterland
verthädigen dörffe.» (III, 62)

«Die thematisch geordneten, repräsentativen

Ausschnitte aus seinen Tagebüchern»,
steht bei StadlerlGöldi zu lesen, «ergänzen
sich, widersprechen sich, zeigen Entwicklungen

und Brüche in Bräkers Persönlichkeit
und Denken, in seinem Verhältnis zur
Umwelt auf.» Aus der Bräker-Lese «Heriemini
— welch eine Freyheit!» wird so der Arme
Mann greifbar, lebendig.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1 61



SACHBUCH

Khalid Durän

ist Vorsitzender der

Ibn-Khaldun-Gesell-

schaft, eines
internationalen Kulturvereins,
und Redaktor der in

Washington herausgegebenen

politischen
Vierteljahreshefte
TransState Islam.

Spanien und der Islam
«Wir sind alle Mauren»

Ist zum Thema muslimisches Spanien eigentlich noch etwas zu sagen?

An Nachschlagewerken mangelt es gewiss nicht, und in Spanien tun die

Arabisten und Islam wissenschaftler seit Generationen nichts anderes,

als die islamische Epoche ihres Landes zu durchforsten. Unumgänglich ist
Arnold Hottingers umfassende Darstellung «Die Mauren. Arabische Kultur
in Spanien», welche die Gesamtheit jener Forschungsergebnisse

berücksichtigt, sich gleichzeitig aber nicht scheut, originelle Wertungen zu treffen.
Das grossartige Buch liegt nun bereits in der dritten Auflage vor.1

He

1 Arnold Hottinger, Die

Mauren - Arabische Kultur

in Spanien. Verlag
• Neue Zürcher Zeitung',

3. Auflage 1997.

lottinger ist weltbekannt
als jahrzehntelanger Korrespondent der
«Neuen Zürcher Zeitung», primär als

Spezialist für das Zeitgeschehen in der weiten
islamischen Welt - von Nordafrika bis
nach Pakistan und darüber hinaus. Dank
seiner Sprachkenntnisse und seiner
Vertrautheit mit muslimischem Denken und
Leben hat Hottinger von Tansania bis nach

Afghanistan stets leicht Zugang zu
Menschen aller Schichten gefunden. So ist z. B.

sein Buch «Islamischer Fundamentalismus»

(1993) noch immer das verlässlichste
deutscher Sprache. Wenige wissen, dass

Hottinger promovierter Arabist und Romanist

ist, das heisst geradezu prädestiniert,
ein Buch über die Mauren zu verfassen.
Die längste Zeit seiner Karriere war er in
Spanien stationiert, und er hat auch heute
noch einen Koffer in Madrid.

Hottinger packt das Thema anders an,
als die meisten Autoien, die darüber
schreiben. Wenigstens ein Drittel des
Buches ist der post-islamischen Geschichte
Spaniens gewidmet, primär der Morisco-
Problematik, also dem Schicksal der zum
Katholizismus (zwangs-)bekehrten Muslime,

die dann schliesslich doch noch aus

Spanien ausgewiesen wurden und heute
einen wichtigen Bestandteil der Bevölkerung

Nordmarokkos und Tunesiens
ausmachen. Über Jahrhunderte hinweg, fast
bis in die Gegenwart, hatten die Nachfahren

jener Neubekehrten unter Diskiimi-
nietung zu leiden. Hottinger weist dies in
einet faszinieienden Studie zur spanischen
Literatui nach.

Gemeint sind also nicht die weissen
Bewohnet Mauretaniens, die man auch in
den Nachbarstaaten Senegal und Mali an¬

trifft, sondern die moros, Menschen
islamischen Glaubens, die im Süden Spaniens
jahrhundertelang die Mehrheit der
Bevölkerung ausmachten. Zwar geht das Wort
moro auf das lateinische maurus zurück,
was wiederum aus dem Berberischen

stammt und eigentlich «Zeltbewohner»
bedeutet, aber im Spanischen erhielt es die

Bedeutung von Muslim, wie in jenem
trefflichen Motto «o somos todos moros o

somos todos cristianos», «entweder sind wir
alle Muslime oder wir sind alle Christen»
(der Pluralismus ist des Teufels).

Bemerkenswert ist der breite Raum, den
der Autor den spanischen Juden und ihrem
Parallelschicksal zugesteht. Das ist
besonders deshalb begrüssenswert, weil die
Geschichte Spaniens in der Regel recht

einseitig dargestellt wird. Aus jüdischer
Perspektive gesehen treten die Muslime
bisweilen gar nicht auf, als wären nur
Juden zwangsbekehrt, ausgewiesen und von
dei Inquisition vetfolgt wotden. Andeie
Datstellungen konzentiieien sich auf die
Moriscos und lassen die Juden fast ausser
acht. Hottinger kommt das Verdienst zu,
hier ein sorgfältiges Gleichgewicht
geschaffen zu haben. Manch einen mag es

überraschen, in einem Werk über die Mauren

so viele Seiten über das Judenschicksal
zu finden. Die beiden sind aber nun einmal

so eng miteinander verknüpft, dass sie

sich gar nicht recht auseinandertrennen
lassen — und dieser Problematik ist
Hottinger gerecht geworden wie kein zweiter.

Das Buch ist gewissermassen
multidimensional, insofern, als der Autor sich mit
einer Fülle von Rubriken auseinandersetzt,

die viele Leser in einem Buch über
die Mauren in Spanien nicht unbedingt er-

62 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1



SACHBUCH SPANIEN UND DER ISLAM

warten würden, die aber in einem engen
Zusammenhang zum Thema stehen und
verdienen, in diesen Gesamtrahmen
gestellt zu werden. Da ist zum Beispiel die

Frage des Dialogs unter den Religionen,
der christlich-islamischen Auseinandersetzung.

Hottinger zieht das Thema an der
Gestalt des katalanischen Geistlichen
Ramon Lull auf, der ja in der Tat eine
Zentralfigur ist.

Drei grosse Mauren

Bei der Fülle der in diesem ausgewogenen
Band behandelten Aspekte lässt sich nicht
leicht ein Fokus ausfindig machen. Getreu
Hottingers ursprünglicher Berufung als

Kulturhistoriker zeigt sich der Meister
besonders stark in der Vermittlung
maurischer Persönlichkeiten wie Ibn Rushd,
Ibn Arabi und Ibn Jubair. Ibn Rushd (Aver-
roes) aus Cordoba wurde nicht nur zum
hervorragendsten Philosophen Andalusiens,

sondern der islamischen Geisteswelt
überhaupt. Ibn Arabians Murcia wurde zum
grössten Mystiker des Islams, und Ibn
Jubair ins Valencia zu einem der bemerkenswertesten

Reiseschriftsteller dieser Kultur.
Hottinger stellt anschaulich dai, wie die

tationale Philosophie Ibn Rushds den
Westen (Eutopa) stätkei beeinflusste als den
Osten (das islamische Motgenland). Im
Gegensatz dazu hatte dei Theosoph Ibn
Arabi giösseien Widerhall in den
östlichen Gebieten des Islams als in seiner

spanischen Heimat, was sicher auch daran

lag, dass er die zweite Hälfte seines Lebens

in Arabien, der heutigen Türkei und in
Syrien verbrachte. Dort, wie auch im fernen
Indien, gilt er bis heute als der «grösste
Meister».

Wie Hottinger sehr treffend bemerkt,
hat Ibn Arabi mit seinen pantheistischen
Lehren sozusagen einen zweiten Islam
begründet, eine Religion inneihalb der
durch einen transzendentalen Monotheismus

charakterisierten Religion des

arabischen Propheten. Davon ist der
Allgemeinheit im chiistlichen Eutopa kaum
etwas bekannt. Gewiss hat dei Prediger der
allumfassenden Gottes- und Menschenliebe

in jüngster Zeit unter europäischen
Esoterikern Tausende von Jüngern gefunden,

doch das Image des Islams als einer
formalistischen Gesetzesreligion hat sich
dadurch kaum verändert. Hottinger kommt

Der Anti-Funda-

mentalismus des

hochverehrten

Ibn 'Arabi kann in

der heutigen Zeit

gar nicht stark

genug betont

werden.

Seit nunmehr vier

Jahrzehnten

haben

viele Andalusier

ihre Weltsicht

gründlich

verändert und

identifizieren

sich nun mit

der islamischen

Epoche ihres

Landes.

das Verdienst zu, das ein wenig
unübersichtliche Lehrgebäude des komplexen Ibn
Arabi einer allgemeinen Öffentlichkeit auf
leicht verständliche Weise zugänglich
gemacht zu haben. Scheinbar mühelos ist
ihm etwas gelungen, woran sich etliche
Gelehrte die Zähne ausgebissen haben.
Glücklicherweise ist dies endlich gelungen,
kann doch der Anti-Fundamentalismus des

hochverehrten Ibn Arabi in der heutigen
Zeit gar nicht stark genug betont werden.

Eine weitere Qualität dieses Werkes

liegt in der Disziplin der Darstellung. Der
Autor holt weit aus, vermeidet es aber

sorgfältig, ausschweifend zu werden. Dabei

muss die Versuchung gross gewesen
sein. Man denke nur an die engen Bande
zwischen Andalusien und Bosnien, beginnend

mit dem arianischen Christentum
dei Westgoten bis hin zur Niederlassung
zahlreicher aus Spanien vertriebener Juden
in Sarajevo. Die frühesten und gediegensten

Zeugnisse über die Entstehung des

bosnischen Volkes finden sich in
spanischarabischen Quellen des Kalifats von
Cordoba. Doch wo wäre Hottinger hingekommen,

hätte er all jenen Wechselwirkungen
zwischen dem islamischen Andalusien und
dem Rest der Welt nachgespürt?

700 Jahre islamische Herrschaft

Den Kern des Buches bildet natürlich die
Geschichte der Jahre 711-1492, als Muslime

über grosse Teile Spaniens herrschten.
Der Leser erfährt nicht nur vieles über die
politischen Entwicklungen und die viel
beschriebene kulturelle Blüte, sondern
auch übet die sozialen Vethältnisse. Dei
Autoi täumt mit dem weitverbreiteten
Missverständnis auf, das Ende des Islams
auf der iberischen Halbinsel gehe auf das

Konto der christlichen Wiedereroberung
(reconquista). Sicher spielte jenes Ethos
eine Rolle, doch trat es im Bewusstsein der

Spanier erst viel später auf als allgemein
angenommen. Fast könnte man von einer
im nachhinein erfundenen ideologischen
Verbrämung sprechen.

Worauf ist also der Untergang jenes
mächtigen West-Kalifats (Cordoba) und
jener kulturellen Hochblüte (Granada)
zurückzuführen? Der Autoi entwirft ein
detailliertes Bild von einer meikwütdig
zentrifugalen Gesellschaft, die sich trotz
ihrer nach aussen hin so charakteristisch

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78./79. JAHR HEFT 12/1 63



SACHBUCH SPANIEN UND DER ISLAM

scheinenden Identität auf keinen gemeinsamen

Nenner biingen liess. Dei ethnische
Faktor erwies sich als stärker, stärker als

die Zugehörigkeit zui islamischen
Religion. Viet Hauptgiuppen lagen in
ständiget Fehde miteinandet, dabei war keine
dieser Hauptgruppen in sich selbst
kohärent. Erstens: Anführer des islamischen
Unternehmens waren Araber, die jedoch
untereinander zutiefst gespalten waren.
Zweitens: die eigentlichen Tfäger des

Unternehmens waren Berber, ihnen war allein
die Ablehnung der Araber gemeinsam,
ansonsten hatten sie kein bindendes Bewusstsein

eines gemeinsamen Berbertums. Drittens:

die muladis waten ursprünglich die
Kinder aus Mischehen mit der einheimischen

Bevölkerung, später gesellten sich

immer mehr einheimische Konvertiten
dazu, bis diese Giuppe schliesslich die

Mehiheit untet den spanischen Muslimen
ausmachte. Viertens: Sklaven, die in dei
Mehtzahl wohl «Slaven» waten, untet denen

es jedoch ebensoviele Angehölige andeier
Völkerschaften gab.

Oft kämpfte jeder gegen jeden, und
bisweilen sah es ähnlich aus wie beim Zerfall
Jugoslawiens, als Menschen der gleichen
Sprache und ähnlicher Rassenzugehörigkeit

sich gegenseitig den Garaus machten.
Dank dieser Umstände war die Eroberung
des muslimischen Südspaniens durch die
katholischen Nordspanier weniger heroisch,

als dies in der späteien Selbstsicht
datgestellt woiden ist.

«Neo-Maurentum» am Ende
des 20. Jahrhunderts

Dieses Meisteiweik Hottingers muss auf
dem Hinteigrund einer gründlichen Um-
orientierung in Spanien gesehen werden.
Seit nunmehr vier Jahrzehnten haben viele
Andalusier ihre Weltsicht gründlich verändert

und identifizieren sich nun mit der
islamischen Epoche ihres Landes. Das
Kalifat von Cordoba gilt ihnen nicht länger
als Fremdherrschaft, wie in der klassischen

Geschichtsschreibung des katholischen
Spaniens, sondern als goldenes Zeitalter.

In den siebziger und achtziger Jahren
begannen etliche Rock-Gruppen, die
Mauren zu verherrlichen. Das bisherige
Geschichtsbild wurde sozusagen auf den

Kopf gestellt. Wer bisher böse war, ist nun
gut, und wer bisher als heilig galt, gilt

Elfenbeinschnitzerei war

ein bedeutendes
Kunsthandwerk Cördobas im

10. Jahrhundert. In den

Schnitzereien lebt etwas

von dem beschaulichen
Kulturleben der Stadt
weiter. Ein schönes
Beispiel ist die von Khalaf
968 geschnitzte Schatulle;

die Mittelfigur
spielt Laute, die von

den Mauren aus Iran

nach Spanien gebracht
worden war.

Quelle: Arnold Toynbee,
Städte der Entscheidung,
aus dem Englischen,
Wien und München

1970, Verlag Anton

Schroll &Co., S. 170.

nunmehr als Teufel. Die christliche Eroberung

Granadas wird traditionell am 2.

Januar mit einer Militärparade begangen.

Dagegen gibt es seit Jahren schon
Protestdemonstrationen. Die «katholischen
Könige» Ferdinand und Isabela werden
nicht länger als christliche Befreier
verehrt, sondern als Kolonialisten verdammt.
Als Fahne haben sich die andalusischen
Nationalisten die giün-weisse Standarte
des Kalifats erkoren, und der Text ihrer
«Nationalhymne» lautet «nach Jahrhunderten

der Fremdherrschaft weht wieder die

grün-weisse Fahne über Andalusien — wir
wollen wieder sein, was wir einstmals waren,
nämlich Mauren.»

Zwar setzt sich der Autor mit der Ideologie

des Andalusismus nicht auseinander,
doch verleihen solche Entwicklungen sei¬

nem Werk eine zusätz¬
liche Relevanz.

¦Jl - -
~

-, Das «Neo-

-¦A.S. Mauren-

i-Sil*>. tum>>

fei*, ist

r
"ftn»ii

«f-
'.-« --¦- ,,-:-

•mm.<::

'

ti**4". V.ì\£Z
vr V i

*-

< ' 4 r.s4h.

5W-" f*

V "*

ÌW i

v._r.
' i '*-.¥

»%¦ * "-j; r,JÉP mal''3k *
*

\mT

i/

Ü I,•i .¥ î
V J

S
7%

-'

¦ -- •• '^\3w\. Ti

64 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1



SACHBUCH SPANIEN UND DER ISLAM

«Wir wollen

wieder sein, was

wir einstmals

waren, nämlich

Mauren.»

kein abgeschlossener Vorgang, sondern ein
Prozess mit ungewissem Ausgang, somit
steht es noch ausserhalb des Rahmens
einer historischen Abhandlung. Andererseits

schafft der vorliegende Band die
Grundlage zur Analyse solcher Ideologien
der Gegenwart. Ferner sind ja die eigentlichen

Mauren, also der Gegenstand des

Buches, nicht aus der Welt geschafft. Millionen

ihrer vertriebenen Nachfahren pflegen
in Nordafrika die kulturellen Traditionen
des maurischen Spaniens mit Inbrunst und
geben damit in Marokko sogar den Ton an.
Gleichwohl gelten sie wegen ihren Rassen¬

merkmalen und ihrer Musik für andere

Bevölkerungsgruppen als halbe Europäer.
Bei Hottingers Buch über «Die Mauren»

handelt es sich also nicht um das

Geschichtswerk eines Schöngeistes, sondern
auch um eine Studie, die zum Verständnis
aktueller Konflikte dienlich sein kann.
Was wir hier vor uns haben, ist sowohl
Geistesgeschichte als auch Kunstgeschichte,
Liteiatuigeschichte, Religionsgeschichte
und Sozialgeschichte, und dies alles sehi
fundieit. So kommt fast jedei Leset auf
seine Rechnung, und in jedem Falle ist die
Lektüte ein Hochgenuss.

KOMMUNITARISTISCHER IRRTUM

Gilles Kepels «Allah im Westen»

Zahlreiche Akademiker und Intellektuelle der islamischen Welt
haben sich in den Westen abgesetzt, um hier frei atmen zu können,

fern allen islamistischen Terrors. Nun aber holt «das Gespenst» sie

ein, undfür manch' einen ergibt sich daraus eine direkte Bedrohung,
gleich ob in Frankreich oder in den USA.

A

Gilles Kepel, Allah im

Westen - Die Demokratie

und die islamische
Herausforderung. Piper
Verlag München, 1996.

luf den eisten Blick
gewinnt man bei Gilles Kepels Buch «Allah
im Westen — Die Demokratie und die
islamische Herausforderung» den Eindruck,
es handele sich um eine umfassende
Darstellung des relativ neuen Phänomens

grösserer muslimischer Minderheiten in
Westeuropa und Nordamerika. Das ist

jedoch nicht det Fall, odei doch nui seht

bedingt. Dem Autoi geht es um die Frage,
weshalb sich Menschen in den freiheitlichen

Gesellschaften der westlichen Welt
für den Islam entscheiden. Warum Islam
und nicht irgendeine andere Religion,
Weltanschauung oder kulturelle Identifikation?

Dies ist in der Tat eine Schlüsselfrage.
Sie beschäftigt nicht nur Religionswissenschaftler,

Kulturhistoriker, Soziologen,
Politiker und Sicheiheitsbeamte des

Westens, sondern auch viele Muslime. Geiade
in der muslimischen Diaspora im Westen
wird diese Frage viel diskutiert. Gilles Ke¬

pel hat dazu ein ungemein lesbares Buch

geschrieben, das ausserdem auch noch
vorzüglich übersetzt worden ist. Der französische

Islamwissenschaftler machte sich
bereits vor einem Jahrzehnt einen Namen, als

et mit einet Studie über «Pharao und den

Propheten» die Lage im Ägypten Sadats

analysierte. Ein daiauf folgendes Buch
übet den Islam in Ftankieich veihalf ihm
dann zu weiterer Anerkennung als einem
der führenden Islamspezialisten der

Gegenwart.

Kepel hat den Mut zum Partiellen, das

heisst ei scheut sich nicht, Einzelaspekte
eines Themas zu behandeln, ohne sich in
all den akademischen Absichetungen zu
eigehen, denen sich seine Fachkollegen ge-
neiell untetziehen und an seinen Büchern

wegen ihtes journalistischen Stils Anstoss
nehmen. Kepel pflegt eine elegante Aus-
dtucksweise; seine Folgetungen basieien
zum Teil auf Interviews mit Schlüsselfi-

guten.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1 65



SACHBUCH

Die vielen Gesichter des Islams

Soll man Kepel voihalten, dass er keine

eindeutige Antwoit bietet auf die Fiage
«Warum ausgerechnet Islam?» In den
Einzelheiten sind seine Versuche einer
Beantwortung durchaus einleuchtend, etwa bei
den Schwarzamerikanern, obwohl sich da

manches noch deutlicher darstellen liesse.

So ist z.B. die «Dreifaltigkeit» des

Sektengründers Elijah Muhammad nicht klar
herausgearbeitet, der 1930 in Detroit die
«Nation des Islam» ins Leben rief. Kepel
betont die Unbedarftheit des arbeitslosen

Elijah Muhammad, der nur eine gelinge
Schulbildung hatte und mit absttusen
Theotien aufwattete. Tatsächlich vetfolgte
dei «Piophet» des schwatzamerikanischen
Islam jedoch ein recht logisches Konzept.
Zwecks Schaffung eines «neue Schwarzen»
betonte er (a) Bindung (Familie), (b)
Bildung, (c) Business. Hätte er sein Werk
1990 begonnen statt 1930, dann hätte er
sich vielleicht dem Buddhismus odei
Hinduismus veischrieben; haben sich doch
Koreaner und Inder in den USA als die
leuchtendsten Vorbilder erwiesen. Wie Kepel

sehr richtig feststellt, geht es letztlich
nicht um einen Theologenstreit, sondern

um die soziale Mobilisieiung in Hinblick
auf die Vetwitklichung des «amerikanischen

Traums».

Kepel ist ein unangefochtene! Expeite
was den Islam in Fiankreich angeht, der
seinen Ursprung in Nordafrika, im
Maghreb, hat. Sein Exkuts übei nach England
ist ein gewagtes Unternehmen. Doit ist
eine andeie Welt des Islam voihenschend,
nämlich die indo-pakistanische, mit einet
andeten kultutellen Tiadition und andeten
Spiachen (Bengali, Utdu).

Geradezu abenteuetlich sind Kepels
Ausführungen über Amerika. Vieles was er über
die Konvertitenbewegung der Schwarzamerikaner

aussagt ist meistethaft, doch ist dieses

Kapitel noch btuchstückhaftet als det
Rest des Buches, und zwai nicht nui, weil
die Neubekehrten ja nur rund ein Drittel
der Muslims in den USA ausmachen,
sondern auch weil die Radikalen unter
Farrakhan wiederum nur höchstens ein Drittel
der schwarzamerikanischen Muslime
ausmachen. Kepel beschränkt seine Daistel-
lung auf jene Untetgiuppe, ohne Hinweis
darauf, dass die Mehtheit dei Konveititen
längst einem ganz andeten Kuts folgt.

ALLAH IM WESTEN

Re-Islamierung

bedeutet

primär eine

Rückbesinnung

auf das

Kulturerbe, die

Suche nach

Rückhalt im

Eigenen.

Der Autor sagt zwar in seiner Einleitung
klipp und klar, ihm ginge es primär um die

Erhellung des Kommunitatismus als Meik-
mal dei postindustiiellen Gesellschaften
nach dem Zusammenbiuch des

Sowjetimperiums. Dieser liesse sich jedoch ebenso

gut am Beispiel andeiet muslimischei
Giuppen in den USA datstellen, beispielsweise

anhand dei Hauptbewegung dei
schwatzameiikanischen Konvertiten unter
deren Führer Imam W. Deen Mohammed.

Merkwürdigerweise bleibt dieser
unerwähnt. Man möchte meinen, Kepel hätte
sich deshalb nicht für den Hauptzweig des

schwarzamerikanischen Islams inteiessieit,
weil sich dieser vom «schwarzen Separatismus»

eindeutig distanziert und die
Reintegration in die amerikanische Gesellschaft

angesttebt hat, wogegen bei Farrakhan

noch immei vom Separatismus die
Rede ist. Hier wäre es nützlich gewesen zu
unteisuchen, wie einst es Farrakhan mit
seinem Separatismus wirklich meint, und
wie es mit det Re-Integiation untet Imam
W. Deen Mohammed tatsächlich steht.

Re-Islamisierung und Islamismus

Noch wesentlichei düifte die Fiage nach
dei Relevanz des von Kepel gebrauchten
Ansatzes sein. «Watum ausgeiechnet dei
Islam?» ist zweifellos eine wichtige und
inteiessante Fiage. Noch dtinglicher
erscheint allerdings inzwischen die Frage
«was wird aus dem Islam?», speziell aus
dem Islam im Westen. Hiet kann man
Kepel den Votwuif nicht eispaien, dass

ei keine klaie Unteischeidung zwischen

Re-Islamisieiung und Islamismus ttifft.
Islamistische Bewegungen (genauet gesagt
Parteien) weiden von ihm noch immer zu
sehr als religiöses und soziales Phänomen

eingeschätzt, obwohl das Politische übei-
wiegt. Nicht umsonst nennen jene Extie-
misten ihre Weltanschauung nicht Islam,
sondern Islamismus. Damit wollen sie

zum Ausdruck bringen, dass es ihnen nicht
um die herkömmliche Religion geht,
sondern um eine politische Ideologie - als

Rivalen für Kapitalismus und Kommunismus,

Liberalismus und Nationalismus,
Säkulatismus und Sozialismus usw. Re-

Islamisierung bedeutet ptimäi eine
Rückbesinnung auf das Kultuieibe, die Suche
nach Rückhalt im Eigenen. Eine Iden-
titätswahiung also und bei vielen übei-

66 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1



SACHBUCH ALLAH IM WESTEN

haupt eist einmal eine Identitätsfindung.
Zwischen Re-Islamisieiung und Islamismus

gibt es nicht nui Konflikte, sondern

Kiieg, denn Rückbesinnung auf das Kul-
tuieibe fühlt meist zui Identifizieiung mit
Fotmen des Islam, die in völligem Gegensatz

zum Totalitaiismus dei Islamisten
stehen.

Von Kepel düifte man etwatten, dass et
diese Problematik vollumfänglich etfasst.
Die Tatsache, dass sich das in seinem Werk
nicht feflektiett, dürfte im wesentlichen
daran liegen, dass ei sein Steckenpfetd
leitet, wie so viele seinet Kollegen. Das ist

ja auch völlig beiechtigt, nui eiweckt det
Titel seines Buches doch andeie Etwaitun-
gen. Zumindest hätte ein andetei Untei-
titel gewählt weiden sollen, statt «Die
Demokiatie und die islamische Hetausfoi-
deiung». Die Hetausfoidetung füt die
Demokiatie liegt nämlich im Ansturm der

Islamisten, die im Westen allmählich stärker

werden als daheim. Sie sind stolz darauf,

sich in der Höhle des Löwen gemütlich

eingerichtet zu haben. Im Sudan mag
das islamistische Regime morgen kippen,
in den USA dagegen sind hunderttausend
eingeschleuste Kaderleute unantastbai.

Von diesen diamatischen Entwicklungen

eifähit man bei Kepelwenig. Ihn fasziniert

dei Piotest gegen die «biitischen
Veise» des Salman Rushdie als Ausdiuck

Zwischen

Re-Islamisierung

und Islamismus

gibt es nicht

nur Konflikte,

sondern Krieg.

des Kommunitatismus. Worum es dem

Khomeini-Regime dabei geht, scheint ihn
wenig zu interessieren. Wie so manch
einer seiner westlichen Fachkollegen zeigt
er wenig Sinn für die globalen Umtriebe
der Islamisten mit ihrem hochorganisierten

Netzwerk, ihrer systematischen
Infiltration von Gemeinden und Institutionen,
und den Milliaiden, die nach kommunistischem

Votbild füt Piopaganda und Des-
information ausgegeben werden. Darauf
einzugehen, gilt vielerorts als politically
incorrect. Man möchte schliesslich nicht
als «kalter Krieger» erscheinen oder gar
der pro-israelischen Lobby zugerechnet
werden, die lautstark vot dem Islam
als Nachfolget det sowjetischen Gefahi
watnt. Als angesehenei Univeisitätsptofes-
soi datf man nicht in den Ruf geiaten,
Veischwötungstheotien anzuhängen. Als
Folge dieset von Kepel recht deutlich
zugegebenen Bedenken haben wir ein Buch

vorliegen, das zwar in mancher Hinsicht
brillant ist, letztlich aber doch zu vieles
unbeantwortet lässt.

Das soll nicht heissen, «Allah im
Westen» sei kein empfehlenswertes Buch. Im
Gegenteil, es ist ausseist infotmativ und
leicht veiständlich, ein gutes Buch eines

klugen Autoien. Det von Kepel behandelte

Teilaspekt ist bedeutsam genug, sich damit
giündlich auseinandetzusetzen.

Meine Begegnungen mit Büchern schätze ich ebenso hoch ein wie meine Begegnungen

mit anderen Phänomenen des Lebens oder Denkens. Alle Begegnungen sind Knotenpunkte

vieler Fäden und stehen nicht vereinzelt da. Insofern, und nur in diesem Sinne, gehören

Bücher ebenso eng zum Leben wie Bäume, Sterne, Kot. Ich verehre sie nicht an sich. Ich

zähle Autoren auch nicht zu einer besonderen, bevorrechteten Klasse. Sie sind wie andere

Menschen, nicht besser, nicht schlechter. Ebenso wie jedes andere menschliche Wesen

nutzen sie die Kräfte, die ihnen gegeben sind. Wenn ich hin und wieder für sie - als Stand

- eintrete, so nur, weil ich glaube, dass sie in unserer Gesellschaft zumindest niemals die

Stellung und das Ansehen haben, die ihnen gebühren

aus: Henry Miller, Die Kunst des Lesens, aus dem Amerikanischen übers.,

Rowohlts deutsche Enzyklopädie, Reinbek bei Hamburg 1963, S. 10.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1 67



SACHBUCH

Andreas K. Winterberger
war bis Oktober 1991
während mehrerer Jahre

als Bonner Korrespondent

für Schweizer

Zeitungen tätig und

beschäftigt sich seit
seiner Rückkehr in der
Schweiz als Publizist
vornehmlich mit Fragen
des ideellen Liberalismus

und Libertarismus.

1 Anthony de Jasay,

Against Politics. On

Government, Anarchy and

Order, Routledge,
London 1997.

2 Edmund Burke, A

Vindication of Natural
Society, Or. A View

of the Miseries and

Evils arising to Mankind
from every Species

of Artificial Society,
LiberyClassics,

Indianapolis 1982

(1757, 2"" revised
edition), S. 67.

3 Anthony de Jasay,
Is limited Government

possible? erschien in

deutscher Übersetzung

unter dem Titel Zur

Möglichkeit begrenzter
Staatsgewalt in Gerard

Radnitzky/Hardy
Bouillon: Ordnungstheorie

und Ordnungspolitik,

Springer-Verlag,
Berlin 1991.

Anthony de Jasays Plädoyer gegen die Politik

Anthony de Jasay will mit seinem Buch eher einen logisch als empirisch
hergeleiteten Beweis gegen die Politik liefern. Aufder theoretischen Ebene ist ihm
dies mit Bravour gelungen: Seine Kritiker dürften grösste Schwierigkeiten
haben, ihn mit vergleichbarer logischer Stringenz zu widerlegen.

«Zigainst Politics. On
Government, Anaichy and Order»1 ist eine

Sammlung politisch-philosophischer
Essays aus den Jahren 1986 bis 1996, die im
Zeichen einer klaren Hinwendung
Anthony de jasays, des wohl bedeutendsten
lebenden libertären Denkers, zur «geordneten

Anarchie» steht. Det aus Ungarn
stammende, in Frankreich lebende und auf
Englisch publizierende Verfasser stellt dies
beieits in dei Einleitung unmissveiständ-
lich klai: Ei bezieht sich auf das von ihm
gewählte Motto des Buchs, das vom jungen,

damals tadikallibeial denkenden
Edmund Burke stammt: «In vain you tell me
that Artificial Government is good, but that
I fall out only with the Abuse. The Thing,
the Thing itself is the Abuse!»2 Da «die Sache

(Politik) selbst der Missbrauch» ist,
beschäftigt sich deJasay mit Politik als
«Missbrauch per se».

Im Essay «Is limited government
possible?»3 begtündet et, waium es illusotisch
ist zu glauben, dass es Entscheidungsregeln

geben könne, die unparteiisch und
zugleich unvollständig seien: Eine
vollständige Regel müsse so beschaffen sein,
dass eine kollektive Entscheidung
zwischen zwei beliebigen, realisierbaren,
alternativen Situationen, von denen eine die
bestehende sei, getroffen werden könne.
Mindestens einige dieser alternativen
Situationen müssten zu Ändeiungen in dei
Verteilung dei Vorteile (Wohlstand usw.)
fühien. «Sogar eine Regel, unter der die
Gesellschaft immer jede geplante Änderung
ablehnt — vielleicht weil eine Klausel in der
Verfassung jede Massnahme, die sich gegen
die Eigentumsverhältnisse oder Privilegien
richten würde, verbietet — könnte im
technischen Sinne eine vollständige Regel sein,
da angesichts zweier beliebiger
Verteilungsalternativen immer eine gewählt werden
könnte, nämlich die bestehende. » Anzunehmen

sei, dass sie dennoch von den meisten
Menschen kaum als unparteiische Regel

angesehen wüide, da sie konseivativ
geplagt sei. Tendenziell wüide sie bestimmte
kollektive Nutzen (Eigentumsschutz,
Duichsetzung von Veitiägen usw.) auslösen,

«vor allem zugunsten derjenigen, die

Eigentum besitzen, auch wenn man beweisen

könnte, dass dies letztlich zum Vorteil
aller gereichen würde, einschliesslich jener,
die kein Eigentum haben».

Als unparteiisch könne zwat eine Regel
betrachtet werden, die nur Entscheidungen

ohne Umverteilungskonsequenzen zu-
liesse, doch wäre sie unvollständig, da die
Gesellschaft ohne einen vereinbarten Modus

bliebe, der eine Regelung schwelender
oder offen ausgebrochener Interessenkonflikte

ermöglichen würde. Als Beispiel
erwähnt er die Erhebung von Steuern zur
Produktion öffentliche! Güter: Kein
System von Eigentumsrechten schreibe eine

ganz bestimmte Verteilung der Steuerlast

vor. Eine Regel, die nicht festlegen würde,
wie über die Besteuerung zu entscheiden
sei, «wäre unvollständig, täte sie es aber,

wäre sie parteiisch». Die gleichen Probleme
stellen sich, wenn man wie Hayek zwischen
Nomos (Recht) und Thesis (Gesetzgebung),
zwischen Regeln des gerechten Verhaltens
und Einzelbefehlen unterscheidet: Jede

vollständige Entscheidungsiegel hat - so
de Jasay — eine Ausiichtung, die bis zu
einem gewissen Giad voiheisagbai ist.
Verändert man eine Regel, hat dies
auch systematische Auswitkungen auf die
Wahischeinlichkeit des Entscheidungstypus,

dei untet Einhaltung dei geänderten
Regel heibeigefühit wiid. Die einfache

Mehiheitsiegel begünstigt Veiändeiungen,
wählend qualifizierte Mehiheitsiegeln
und Vetoiecht den Status quo eihalten.
Folglich sei die Wahl einet gegebenen
Entscheidungsiegel logisch äquivalent mit dei
Wahl einei Wahischeinlichkeitsverteilung
von Alternativen, die unter dieser Regel
ausgewählt werden dürften. Die Mehr-
ebenen-Entscheidungstheoiie (split-level de-

68 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1



SACHBUCH ANTHONY DE JASAY

cision theory), wonach Entscheidungen auf
der oberen Ebene unstrittig und einstimmig

abgesegnet würden, scheine diese

logische Äquivalenz zu leugnen.
Da Kollektiventscheidungen inhäient

konfliktgeladen seien und eine Regel übet
Kollektiventscheidungen vermutlich die
kollektiven Entscheidungen bestimme, die
durch Beachtung dieser Regel entstünden,
sei diese Regel ebenfalls konfliktgeladen.
Daiaus folgert ei, eine auf Konsens giün-
dende Veifassung müsse, um auf Dauei die
Gezeiten der Interessengruppen und deren

Ideologien zu überleben, für ihre eigene
Veränderung Vorsorge treffen, und erinnert

an das Beispiel der amerikanischen

Verfassungsentwicklung im 20. Jahrhundert,

wo mit Hilfe des Obeisten Getichts-
hofs (Ata von Präsident Franklin D. Roosevelt)

die Verfassungsinterpretation grundlegend

geändert wurde (Relativierung der
Unverletzbarkeit der Eigentumsiechte).

Entscheidende Bedeutung kommt dahei
det Begtenzung dei Domäne des kollektiven

Handelns zu: «Je kleiner die Domäne,
in der Entscheidungen zwischen Alternativen

kollektiv getroffen werden, desto geringer

die Wahrscheinlichkeit, die Präferenzen
eines beliebigen Individuums zu übergehen.»

Dadurch wird aber, wie das Beispiel
zeigt, nicht das Problem gelöst:
Verfassungsregel A, welche die Staatsbereiche
stark begrenzt, ist von der Gesellschaft aus
einer Zeit geerbt worden, in der die
Ansichten, Wünsche, Interessen und
Präferenzen gegenüber dem Jetzt-Zustand
verschieden waren. Was soll die jetzige
Gesellschaft davon abhalten, diese

Verfassungsregel A zu ignorieren und zu
Kollektiventscheidungen unter einer weniger
restriktiven Verfassung zu schreiten, die er
Verfassungsregel B nennt? Seine Antwort
ist einleuchtend und - wie die praktischen
Erfahrungen in vielen Ländern zeigen —

unwiderlegbar: Die politische Herrschaft
sei ein Instrument, das von dei Gesellschaft

kontrolliert und geführt weide.
Diese könne Regel A voi Veiletzungen nicht
schützen, wenn das Gleichgewicht dei
sozialen Ktäfte zu ihiei Vetletzung führt.

Drohende unbegrenzte öffentliche
Souveränität

Untet Bezugnahme auf Kenneth Arrows
soziale Entscheidungstheoiie macht de Jasay

De Jasay

begründet,

warum die

kollektive

Entscheidung,

auf der die

Politik basiert,

zu einer

kontinuierlichen

Ausdehnung

der

Staatstätigkeit führt.

Für den Autor

ist eine

dauerhafte

Begrenzung

der Staatsgewalt

nur in

Verbindung mit

dem blinden

Vertrauen eines

bedeutenden

Teils der

Gesellschaft

in bestimmte

metaphysische

Grundannahmen

möglich.

die «unheilverkündende Voraussage», dass,

sollte die «Meinung» von Piäfeienzen und
Interessen abhängig sein, die konstitutionelle

Entwicklung in dei unbegrenzten
öffentlichen Souvetänität ende, dei blossen

Mehiheitstegel und dei Eiosion jenet
Hindernisse, welche die Kollektiventscheidungen

davon abhalten könnten, sich
über Privatentscheidungen hinwegzusetzen.

Noch einmal begiündet er, watum die
kollektive Entscheidung, auf dei die Politik

basiert, zu einei kontinuierlichen
Ausdehnung der Staatstätigkeit führt: Den
Hauptgrund sieht er im Umstand, dass die
Gienzkosten der öffentlich beieitgestell-
ten Güter und Leistungen, deren Gesamtkosten

von dei allgemeinen Steuei odei
von öffentlichen Anleihen aufgefangen
würden, für jeden individuellen
Konsumenten gleich null seien oder subjektiv als

null empfunden würden. Folglich stehe

für diesen der Nettonutzen, den er durch
die zunehmende öffentliche Beteitstellung
dei von ihm gewünschten Gütet eiwaite,
subjektiv und ex ante immei in einem
positiven Licht. Diese individuelle positive
Einschätzung des Weites einer zunehmenden

Bereitstellung einiget dei zahllosen
Gütet und Leistungen, welche die Regie-

tung hetstellen könne, addiete sich dann

zui kollektiven Präferenz für ein Mehr von
diesem oder jenem, ohne dass die dazu

symmetrisch gelagerte kollektive Präferenz
für ein Weniger von einem anderen
entstünde.

Was kann das vom Verfasser mit Hilfe
der Logik hergeleitete «Ende des Versuchs,

den die konstitutionelle Strasse nimmt: die

praktische Allmacht der kollektiven
Entscheidung, welche über ihre eigenen Regeln
entscheidet», verhindern? «Was immer diese

dominierende Determinante sein mag, sie

muss fähig sein, nutzenmaximierendes
Verhalten zu zügeln. Sie muss also die Bandbreite

des aufdie Folgen bedachten Kalküls,
welches die Menschen durchzuführen
wünschen, auf eine Art einengen, welche eine

begrenzte Domäne der Kollektiventscheidungen

herstellen wird», antwortet er und
drückt die Übeizeugung aus, dass eine
daueihafte Begtenzung dei Staatsgewalt
nui in Veibindung mit dem blinden
Vertrauen eines bedeutenden Teils dei Gesellschaft

in bestimmte metaphysische Giund-
annahmen möglich sei. Religion, Tabu
und Abeiglauben hätten unvetzichtbaie

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1 69



SACHBUCH

Rollen zu spielen bei dei Zügelung dei
Veinunftkalküle und im Wideistand gegen
das von individuellen Inteiessen angetrie-
bene, unaufhaltsame Votanschieiten dei
Kollektiventscheidungen.

Im Essay «Self-conttadictoiy contiac-
tatianism» legt Anthony de Jasay scharfsinnig

die Schwachstellen dei Idee des Ge-

sellschaftsvetttags bloss, was eine ktitische
Auseinandeisetzung mit einem Klassikei

par excellence, mit Thomas Hobbes

«Leviathan», aber auch mit neueren Werken
von contractarians wie David Gauthier
einschliesst. Von den verschiedenen

Begründungen, die die Erfordernis des Staats

theoietisch zu techtfeitigen versuchen,
hält de Jasay lediglich das Problem dei
Einhaltung von Vetsptechungen bzw. Veiein-
baiungen für «entscheidend und unerlässlich».

Mit David Hume ist er sich einig,
dass die Möglichkeit bindender Übereinkünfte

dem Staat als deren Erzwinger
vorangeht.

Von entscheidendem Gewicht ist die
Feststellung des Autots, nichts beweise
die Möglichkeit eines bindenden Vertrags
zwischen den Vertragsparteien und dem

Agenten, det den Vertrag erzwingen solle,
zumal es keinen Meta-Agenten, d. h. eine

übetgeotdnete Instanz gebe, welche die

Vettiagsetzwingung gewählleiste. Wate
dies dei Fall, müssten die Vertragsparteien
einen bindenden Metavertrag mit diesem

Meta-Agenten eingehen, det dutch einen
Supet-Meta-Agenten eizwungen würde
usw. De Jasay nennt diesen Vorgang das

principal-agent-Vioblem, das bei allen
sozialen Dilemmas wie unerlaubten
Handlungen (zivilrechtlichen Delikten), öffentlichen

Gütern, Teamatbeit und Verteidigung

vorkomme.
Zum Vertragsdilemma schreibt er

ferner, die konventionelle Vorstellung, dass

es dem Vertragserzwinger möglich sei,
unparteiisch und uninteiessiett zu entscheiden,

sei ungerechtfertigt, da angenommen

«Staaten sind

eine Bürde,

manchmal

nützlich,

manchmal

ein Mühlstein,

stets teuer,

nie legitim

und nie eine

Notwendigkeit

für bindende

Übereinkünfte.»

ANTHONY DE JASAY

werde, dass dies eine Art notwendiger
Voraussetzung hierfür sei, dass Verträge
erzwingbar seien. Bereits Hobbes habe

festgestellt, dass der Souverän, d. h. dei
Veitiagseizwingei, gegenüber den Vertragspartnern

durch keinen Vertrag gebunden
sei.

Die Möglichkeit der «geordneten
Anarchie»

Die entscheidende Fiage, ob «geordnete
Anarchie» denkbar sei, verkürzt sich für Jasay

auf die Frage, ob die Erzwingung
gegenseitiger Versprechen ohne einen «finalen

spezialisierten Erzwinger» möglich sei.
So denkt et etwa an die Möglichkeit, dass

als spontane Alternativen zum Staat
Konventionen denkbar wären, die von den

Mitgliedern der Gesellschaft respektiert
und die Vertragseinhaltung gewährleisten
würden. Zudem handle es sich bei sozialen
Interaktionen um essentiell ständige, d. h.

kontinuierliche Beziehungen; das dei
sozialen Entscheidungstheotie sowie dei
Spieltheoiie oft zugiunde liegende Modell
des Einzelvertrags bzw. des Modells des

abstrakten letzten Vertrags sowie dessen

Anreizstruktur (das sogenannte
Gefangenendilemma) hätten in der wirklichen
Welt wenig Realitätssinn.

Allerdings räumt er ein, dass keine
Garantie bestehe, dass die theoretische Kon-
stiuktion von Konventionen und deien

Dutchsetzung ohne staatliche Institutionen

den Test in dei Wiiklichkeit standhalten

würde, falls je Gelegenheit hierfür
erwachsen würde. Dennoch folgert er:
«Staaten sind eine Bürde, manchmal nützlich,

manchmal ein Mühlstein, stets teuer,
nie legitim und nie eine Notwendigkeit für
bindende Übereinkünfte. Wenn sie dies

wären, ist es schwer zu verstehen, wie ein
Staat je geschaffen werden konnte, etwa
durch eine Übereinkunft, bevor er
existierte.»

Einer Lektüre, die den Leser schlank hält, weil sie ihm Eigenaktivität und

Deutungsarbeit abfordert, steht die anspruchslose gegenüber, die ihm jene
abnimmt, ihn auch in grossen Mengen nur abfüttert, ohne zu sättigen.

aus: Christiaan L. Hart Nibbrig «Warum lesen?', suhrkamp taschenbuch
Frankfurt/Main 1983.

70 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.179. JAHR HEFT 12/1


	Sachbuch

