
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 78 (1998)

Heft: 10

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Elìse Guignard,
geboren 1926, lebt in

Rombach AG, 1946 bis
1948 Studium der

Kunstgeschichte und Archäologie,

1974 bis 1980
Studium der Romanistik
und Literaturkritik.
Übersetzungen: Marco
Polo. II Millione.
Obersetzung aus dem Urtext
und Nachwort. Manesse

Verlag, Zürich 1983.

Eugène, Delacroix,
Briefe und Tagebücher.

Ausgewählt, übersetzt
und kommentiert.
Deutscher Kunstverlag.
München 1990, Nachwort

zu Gustav Flaubert,
November, Manesse

Verlag, Zürich 1997.

Gespräche hinter der Fensterscheibe
Werner Webers monumentale Félix Vallotton-Biographie

Werner Weber begegnet dem Maler wie ein mitfühlender Freund, dem nichts
Menschliches fremd ist. Weber hat eine umfassende Kenntnis von dem kulturellen
Umfeld, den zirka zwei Dezennien vor und den zweieinhalb Dezennien nach der

Jahrhundertwende, in denen Vallotton tätig war. Zeitliche Vor- und Rückgriffe
geben dem Lebensbild seine plastische Gestalt. Schon im ersten Teil wird der
Blickwinkel weit geöffnet, in dem der Mensch Vallotton erscheint. Von seinem

Mangel an Soziabilität ist die Rede. «Er war für die Gemeinschaft nicht
geboren. Das Leben bleibt für ihn ein Dulden, ein Schulden. Das Letzte wird
illusionslose Trauer sein. Die Farbe dafür ist das Grau».

Werner Weber, Eden und

Elend. Félix Vallotton

Maler, Dichter, Kritiker.
Verlag Neue Zürcher

Zeitung, Zürich 1998.

«Diographische Notiz» steht
über den ersten zwei Seiten. Fünf Daten
hat sich der Biograph Werner Weber eingeprägt

und notiert; der Leser fühlt sich
aufgefordert, es ihm gleichzutun. - Im Jahre
1865 kommt Félix Vallotton in Lausanne

zur Welt; 1882 reist er als Abiturient des

Collège classique cantonal, vom Vater
begleitet, nach Paris. Dort beginnt, nach der

Ausbildung an der Académie Julian, seine
Malerlaufbahn. Er findet bald Kontakt mit
Künstlern; im Privaten umsorgt ihn liebevoll

eine junge, aus bescheidenen Verhältnissen

stammende Französin. Im Jahre 1899

jedoch heiratet er die verwitwete Tochter
des reichen Kunsthändlers Alexandre Bernheim.

Vallottons Lebensumstände verändern
sich; er zieht von der Rive gauche auf die
Rive droite. Als Fünfunddreissigjähriger
wird der gebürtige Waadtländer, seinem
Gesuch entsprechend, französischer
Staatsbürger. Ein Tag nach seinem sechzigsten
Geburtstag, am 29. Dezember 1925, stirbt
Vallotton in Paris an einer Krebsoperation.

Fünf Jahreszahlen — Geburt und Tod,
dazwischen drei, den Lebensweg bestimmende

Daten, dienen als Gerüst für
Webers bezugsreiche Darstellung dieses

Künstlerschicksals.
Der Buchtitel «Eden und Elend» kündet

an, wie gross die Spannweite ist. Der
Grundton ist angeschlagen. Mit «Stern
und Unstern über Vallottons Weg» ist der

erste Teil überschrieben; und im zweiten
Teil versprechen Vallottons Romane «La vie
meurtrière» - «Das mörderische Leben» -
und ebenfalls «Les soupirs de Cyprien
Morus» keine Idyllen. Der dritte Teil gilt
dem Kritiker Vallotton. Gelingt es dem
Künstler in der Beurteilung anderer über
den eigenen Schatten zu springen? Unwillkürlich

stellt sich die Frage. Das kurze

Abschlusskapitel «Lebenssinnlichkeit und
Todeswissen» rundet harmonisch ab, was
in «Eden und Elend» anklingt.

Die Übersicht über das Inhaltsverzeichnis

und über die Reproduktionen —

Druckgraphik, Zeichnungen, Ölbilder - zeigt,
dass nicht ein chronologischer Lebenslauf
verfolgt und keine systematische
kunsthistorische Situierung beabsichtigt wird.
Weber interpretiert eine Passage aus Vallot-
tara.$Tagebuch vom 4. Oktober 1918, wo es

heisst: «Par moments j'envisage la grisaille,
car l'abondance de la palette mène à la
dispersion, à la cohue et aux hasards, ce que je
déteste le plus.» Durch das Grau in Grau, so

erläutert Weber, seien die Herrlichkeiten
seiner Palette hindurchgegangen, das Grau
mache sie stark für reine Zeichen. Das
Grau könne daher als Grundmass des

Gelingens dienen. Zum grauen Grundton des

Lebens schreibt Vallotton: «Lebenslang bin
ich der gewesen, der hinter einer Fensterscheibe

steht und zuschaut, wie draussen

gelebt wird und nicht mit dabei ist.»

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 10 35



KULTUR FÉLIX VALLOTTON

Werner Weber gesellt sich zu Félix
Vallotton hinter die Fensterscheibe, und von
Angesicht zu Angesicht unterhalten sich
die beiden aufs lebhafteste; der Dialog
wirkt so gegenwärtig, dass er sich
unwillkürlich zum Trialog mit dem Leser erweitert.

Dieser würde zu den obigen Zitaten
bemerken, er empfinde das Vallottonsche
Grau nicht als Trauerfarbe, sondern als ein
mit aller Finesse eingesetztes Bindemittel
in der Farbtonalität eines Bildes. Und zum
Standort hinter der Fensterscheibe würde
er vielleicht zu bedenken geben, es sei

doch der Abstand, der erst den freien Blick
auf das Leben und Treiben in der Welt
gewähre. Er könnte weiter das grosse
Gruppenbild von 1903 anführen, «Vallotton
und seine Malerkollegen»: Bonnard, Vuillard,

Cottet sitzend, Roussel am rechten
Bildrand stehend. Die vier diskutieren
angeregt, reden mit den Händen. Am linken
Bildrand steht Vallotton, die Rechte, nur
zur Hälfte sichtbar, in die Hüfte gestützt.
Er ist der Beobachter, der «nabis étranger»,
der dazu gehört und sich dennoch distanziert.

Lebenswelt als Eden und Elend

Mit der sechsseitigen Interpretation des

1920 abgeschlossenen Romans «Corbe-
haut» führt Weber den Leser in einen
«Werkplatz» ein, «auf welchem sich
verschiedene Erzähler mit ihrem Stoff
herumschlagen, eigentümlich jeder für sich,
bisweilen die andern störend. Aus dem aggres-

«Leben?

Ein Rauch.

Man wehrt sich,

gibt sich leeren

Hoffnungen hin,

hält sich

an Schemen,

die sich

verflüchtigen,
da man sie

fassen möchte.

Und da ist
denn auch schon

der Tod.»

Félix Vallotton, «ße/-

gneuse penchée ä

droite, chair colorée,
ciel verdâtre avec petit
nuage dans te bas»,

1909, Öl auf Leinwand,

79,5 x 64 cm, signiert
und datiert unten
rechts. F. Vallotton.
09.LR No. 668.
Privatbesitz, Zürich.

siven Perspektivenwechsel entwickelt sich ein
Werk struktureller Ironie». Mit dem Hinweis

auf die stofflichen und motivischen
Bezüge aus zeitgenössischer und alter
Literatur kommt eine weitere Dimension
hinzu. Die kunstvolle Analyse von «Cor-
behaut» stützt sich auf die gleichen Kriterien

und gelangt zu den gleichen Resultaten,

die auch für das bildnerische Schaffen

gültig sind; denn, so schreibt Weber gegen
Schluss, der Erzähler bleibe, vornehmlich
in «Corbehaut», dem Maler nahe; dieser
wie jener erfahre die Lebenswelt als ein
Eden und Elend. Er zitiert aus dem Tagebuch

vom 22. Dezember 1921: «Leben?

Ein Rauch. Man wehrt sich, gibt sich leeren

Hoffnungen hin, hält sich an Schemen, die
sich verflüchtigen, da man sie fassen möchte.

Und da ist denn auch schon der Tod. »

Der Dritte im Trialog könnte den Eintrag

vom Silvester desselben Jahres ins
Gespräch bringen: «Fi-ni, cette pesante année

est enfin à son terme. Que sera la
suivante? dans quelques heures on en verra surgir

la sihouette. Je n'en attends pas grand
chose, tout est tendu et difficile, sans aménité.

Il reste la peinture, heureusement.»

«Zum Glück gibt's die Malerei.» Ist das

nicht ein unbewusstes Geständnis, dass

Vallotton im Urgrund Maler ist. In Formund

Farbvorstellungen, da konnte er sich
verlieren, zu sich selbst kommen. Dazu der

Eintrag im Tagebuch vom 15. Oktober
1916: «Ich träume von einer Malerei, fern
jeder abbildhaften Wiedergabe der Natur;
ich mochte Landschaften gestalten, die die

Gefühlsregungen widerspiegeln, die sie in
mir geweckt haben; einige grosse, ausdrucksstarke

Linien, ein oder zwei Details,
unbekümmert um naturalistische, atmosphärische

Gegebenheiten.»

Der Maler als Kunstkritiker

Klar scheint Vallotton seinen Weg vot sich
zu sehen. Hat er gleicherweise den Blick
frei für andere Wege? Mit feinstem Spürsinn

verfolgt Weber die Fäden, die sich

spannen von Vallottons bildnerischem
Schaffen zu jenem der andern. Reich an

Deutungsmöglickeiten ist von Hans Holbein

dem Jüngeren das «Bildnis seiner Frau
mit den beiden älteren Kindern». Weber

zeigt auf, wie Vallotton das Thema des

Bildes auch in schriftlichen Zeugnissen
umkreist, wie er nicht loskommt von die-

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 10



KULTUR FÉLIX VALLOTTON

ser traurigen, müden, mütterlichen Frau.
Zwar nicht ausgesprochen, doch verborgen

scheint in der intensiven Beschäftigung

mit dem Bild und mit Holbein
insgesamt ein Selbstbildnis hindurch. Die
Summe der Vällotton-Holbein-Beziehung
sieht Weber in dem einen Satz des Malers:
«Nur die Linie, nichts als die Linie, aber so

sicher, so klar und so schmiegsam — alles sagt
sie, alles zeigt sie, und alles spricht sie aus.»

Die suggestive Kraft der Linie, die
eindeutige Form charakterisieren das gesamte
Werk Vallottons. Seine subjektive Sicht der
Welt bannt er in strenge Form. Als Kritiker

hat er gleichsam ein drittes Auge.
Dafür gibt es manchen Beleg. Weber zitiert
einen Ausstellungsbericht in der «Gazette
de Lausanne» vom 7. März 1882. Hier
einige Sätze über die «Gardeuse d'oies» von
Camille Pissarro: «Das Sonnenlicht breitet
sich in diesem kleinen Bilde strahlend aus.

Da spielen Farben einer ganz neuen
Palette, da ist ein Schimmer von Tönen,
in denen impressionistische <tricotage>, von
andern seitdem so heruntergebracht, seine

völlig schöne Anwendung gefunden hat.» —

Während der Lektüre dieser Stelle erinnern

wir uns an den in einem andern Kontext

erwähnten Brief an Hedy Hahnloser, in
welchem Vallotton schreibt, er sei bei aller
Bewunderung des Impressionismus
seinem Einfluss nicht erlegen; denn er neige
zur Synthese, und das subtile Nuancieren
entspreche weder seinem Wesen noch
seinen Möglichkeiten. — Es wäre da die
Zwischenfrage zu stellen nach Vallottons Aus-
eindersetzung mit dem Kubismus, mit den

knapp zwanzig Jahren jüngeren Kollegen,
mit Pablo Picasso (geb. 1881), mit Georges

Braque (geb. 1882). Distanziert sich Vallotton

bewusst von der radikalen Formzerlegung?

Steckt er, «seinem Wesen entsprechend»,

das Feld ab, welches er
überschauen will?

Einfühlungsvermögen gepaart mit
genauem, nachprüfbarem Benennen - Weber

rückt ebenfalls in diesem Bereich Vallotton
in den zeitgenössischen und den

traditionsgeschichtlichen Zusammenhang.
Baudelaire, zwar 1867 gestorben, ist noch ganz
nahe; durch ihn, den Dichter und
Kunstkritiker, wird auch Denis Diderot
gegenwärtig. Vallotton muss zu dem scharfsinnigen

Ästheten des achtzehnten Jahrhunderts

eine Verwandtschaft gespürt haben;
denn dieser hat sich, so sagt Weber, besset

Verborgen

scheint in der

intensiven

Beschäftigung

mit Holbein ein

Selbstbildnis

hindurch.

Im bibliographischen
Anhang sind aufgeführt:

1) Alle schriftlichen
Zeugnisse von Félix

Vallotton: Tagebuch,

Briefe, Werkverzeichnis,
ebenso die Dichtungen
und die Kunstkritiken
und Essays.

2) Die Liste der seit
1898 erschienenen

Biographien und der

Ausstellungskataloge
von 1973-1997.

3) Über vierzig
Zeugnisse zur Epoche,
Abhandlungen, Aufsätze.
Ausserdem ein reicher

sechsunddreissigseiti-
ger Anmerkungsteil und

ein Personenregister.

aufs bewegliche Fragen, denn aufs fixe

Behaupten verstanden. Für diese Polarität,
einerseits Freiheit, Souveränität und
anderseits Unruhe, Isoliertheit — «hinter der
Fensterscheibe stehend» — gilt freilich wieder

das Motto «Eden und Elend».
Zum Abschluss interpretiert Weber das

«wörtlichste Bild», das dieses Spannungsfeld

thematisiert, das 1920 entstandene
Ölgemälde «Les Alyscamps». Bildvorwurf
ist die «Allée des Sarcophages», ein von
den Römern, später auch von den Christen
bevorzugter Begräbnisplatz am Ostrand
der Stadt Arles. Streng ist die Leinwand
durchkomponiert: Den ganzen linken
Bildrand bestimmt eine schmale dunkle
Baumpartie, sie wirft scharfkantige Schatten

auf den besonnten Weg. Die rechte
Bildhälfte ist dominieit von Laub- und
Nadelbaumgruppen, wechselnd in dunklen
und hellen Grüntönen, mit weissen Lichtoder

Blütentupfen. Unter den Bäumen,
dem grünen Wegrand entlang, reihen sich
antike Satkophage, kleine Kuben. Die
lange Reihe nimmt im Hintergrund ihren
Anfang vor einem dunklen Gebäude mit
rosafarbenem Dach; nach vorne scheinen
sich die Sarkophage ins Endlose fortzusetzen.

— Vallotton ist nicht der erste, den die
Allee beschäftigt hat; Van Gogh und Paul
Gauguin haben sie gemalt; Dichter sind

von ihr inspiriert worden. Und den
homme de lettres, Werner Weber, erinnert
Vallottons Gemälde an Verse aus Homers

Odyssee, an Verse aus der Äneis des Vergil
und von daher an Terzinen im vierten
Gesang von Dantes «Göttlicher Komödie».
Und von dem um wenig jüngeren
Zeitgenossen des Malers, von Rainer Maria
Rilke, zitiert er, gleichsam als Ausklang,
das «Sonett an Orpheus», das beginnt mit
der Strophe: «EUCH, die ihr nie mein

Gefühl verliesst, I grüss ich, antikische
Sarkophage, I die das fröhliche Wasser

römischer Tage I als ein wandelndes Lied
durchfliesst.»

Für Gehalt und Gestalt von «Les

Alyscamps» - «Die Elysischen Felder» - findet
Weber die treffenden Worte: «Das Bild ist
erfüllt von der Atmosphäre eines Lebensliedes;

die gereihten Särge: seine Strophen.
Schatten und Licht sind ihr Thema. In der

Wegzone des Bildes wird dieses Thema
akut. Aggressive Finsternis gegen stille Helle.
Erebos und Elysion. Anders gesagt: Eden und
Elend.»

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 10 37



KULTUR

Michael Wirth

Krebsgänge
Sabine Rebers Debütroman «Die Schwester des Schattenkönigs»

Luzia Baudenbagger,
Rebers Ich-Erzählerin, wächst bei der netten
Grosstante auf, weil ihre Archäologen-
Eltern sie bei ihren Ausgrabungen von
Dinosaurierknochen in Marokko nicht
gebrauchen können. Bei Onkel Sebastian,
der ihr eine Geheimsprache beibringt,
testet Luzia, gerade mal 14 Jahre alt, wie sie

auf Männer wirkt, und von Tante Helene
lässt sie sich jeden Tag sagen, was für ein
Glück es heute sei, eine junge Frau zu sein.
Für Luzia ist das längst nicht so klar. Ihr
Freund Pesche macht ihr ein Kind und
lässt sie sitzen. Entnervt bricht Luzia die
Malerlehre ab. Eine aus dem Ruder gelaufene

Jugend — die junge Deutschschweizer
Literatur scheint ihr Thema gefunden zu
haben. Erfreulich ist, dass sie dabei eine
beachtliche erzählerische Energie freisetzt
und in ganz unterschiedliche Formen zu
giessen weiss. Während ZoëJenny im
«Blütenstaubzimmer» hart an der Wirklichkeit
ihrer Basler Jugendzeit entlangschreibt,
erzählt die Bernerin Sabine Reber aus einer
ebenso phantastischen wie grausam-fremden

Welt: Es geht um Mädchenhandel und
Mord, vor der exotischen Kulisse Togos.

Sabine Reber, Die

Schwester des

Schattenkönigs. Roman,

Kiepenheuer und

Witsch, Köln 1998.

Sabine Reber.

Photo: Norbert
Hüttermann

In Afrika hat Luzia entdeckt, dass ihr
Onkel Sebastian nicht mehr der liebe Onkel

ihrer Kindheit ist, sondern ein gemeiner

Mädchenhändler, der auch sie dem
Diktator von Togo zuführen wollte. Am
Ende erschiesst Luzia den Onkel, als er sie

aus Rache dafür vergewaltigen wollte, dass

sie ihm auf die Schliche gekommen war.
Dass sich schliesslich alles wieder einrenkt,
Luzia einen neuen Draht zu den Eltern
findet, hängt wohl mit der verlorengegangenen

Scheu der neueren deutschsprachigen

Literatur vor dem Happyend zusammen.

In der Fiktion erweisen sich Harmonien

oder zumindest die Suche nach ihnen
immer häufiger als Überlebensstrategien.

Sabine Reber organisiert souverän und
mit beeindruckender atmosphärischer
Dichte eine gut recherchierte, komplexe
und an Peripetien überbordende,
verrückte Welt. Ein Bilderbogen musealer
Welten, der von den bunten Sitten Afrikas
bis zu den Reptilienaquarien von Luzias
Freundin Anita reicht und von der Märk-
lineisenbahn ihres Sohnes Timmy bis zu
den wissenschaftlichen Dinosaurierklassierungen

der Eltern. Der erzählerische Drive
trägt die Geschichte zwar in ungeahnte
Höhen, stösst die Figuren aber immer wieder

auch in die Tiefen gerade jener Atem-
losigkeit und emotionalen Oberflächlichkeit

unserer Zeit, als deren Opfer Sabine
Reber Luzia eigentlich darstellen will.

Dennoch beeindruckt dieser Debütroman:

Die Autorin denunziert mit spitzer
Zunge die zeitgeistige museale
Rückwärtsgewandtheit ihrer Protagonisten. Wenn die
Eltern ihrem Lebensziel, Dinosaurierknochen

für ein künftiges Museum
auszugraben, alles unterordnen, dann erkennt
Sabine Reber dem ein gehöriges Mass an
Infantilität zu. Treffsicher setzt Luzia einmal
das Interesse der Erwachsenen an archaischer

Fauna, mit dem Erstaunen ihres
fünfjährigen Sohnes Timmy über den
Seitwärtsgang der Krebse gleich. Aus Angst vor
dem Ende der Menschheit erforscht man
das Ende der Dinosaurier und vergisst
darüber, sich um das hie et nunc zu kümmern.
Sabine Reber lotet in ihrem Debütroman
die Tiefe des Grabens zwischen den
Generationen neu aus. Ein grosses Erzähltalent
gibt hier den Jungen eine Stimme gegen die

Arroganz der Eltern, die auf ihrem Rücken
Karriere gemacht haben.

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 10



KULTUR

Rosmarie Zeller,
geb. 1946, Schulen in

Zürich, danach Studium
der Germanistik und

der Romanistik an den

Universitäten Zürich
und Genf. Abschluss mit
einer Dissertation über
G. Ph. Harsdörffer
(17. Jahrhundert),
Habilitation an der Universität

Basel mit einer
Arbeit zum Drama des

18. Jahrhunderts (Struktur

und Wirkung. Zu

Konstanz und Wandel der

literarischen Normen im

Drama zwischen 1750
und 1810). Assistentin
und Lehrbeauftragte an

der Universität Freiburg/
Schweiz, seit 1985 an

der Universität Basel.
Publikationen zu Kafka,
Musil, zum Roman in

der Schweiz nach 1945
(Der Neue Roman in der

Schweiz), zur Literatur
des 17. Jahrhunderts.

Die letzte der möglichen Welten
In seiner Fiktion «Die Baumeister» baut Christoph Geiser erotische
Freiräume konkreter denn je - in der Sprache der Architektur

r\ls Fiktion und nicht als

Roman kommt das neue Buch von Christoph

Geiser daher, dessen Prosa-Werke seit
dem «Geheimen Fieber» immer weniger
den landläufigen Vorstellungen von
Romanen gleichen, schon eher riesigen
Gedichten gerade auch in der Art, wie mit
der Sprache umgegangen wird, wie die
Sprache ihre Potenz entfaltet. Schon im
«Geheimen Fieber» wird fast nicht meht
erzählt, sondern geredet, indem die stummen

Bilder Caravaggios zum Reden
gebracht werden, im «Gefängnis der Wünsche»

wird dies noch deutlicher, wo in
komplexen Dialogen ein Ich, Sade und
Goethe mit der eigenen und in der Sprache
des andern sprechen. In «Kahn Knabe,
schnelle Fahrt» ist es ein Ich, welches das

Kind auf der Photographie zum Reden

bringt. «Die Baumeister» sind die

konsequente Fortsetzung und zugleich eine

Steigerung dieses künstlerischen Programms,
dessen Wurzeln man in der Moderne bei

Joyce und Döblin sehen müsste. Die Erzählung

wird ganz aufgegeben zugunsten
eines komplexen Sprachspiels, das man
«Gerede» nennen könnte. Hier redet es

unaufhörlich, ich sage «es», weil oft nicht
klar ist, wer da redet, ein Ich, welches
offenbar Schriftsteller ist, welches vor allem
immer wieder als Lesender, Entziffernder
vorgeführt wird oder jene anderen, die
Baumeister, die Architekten, die
Altertumsforscher wie Winckelmann, die dem
Ich dreinreden, ihm widersprechen. Es
redet aus ihnen in der Sprache der Bibel, der
falschen und der richtigen Zitate, in der
Sprache des 18. Jahrhunderts, in der Sprache

der Gasse, im Dialekt, in der Sprache
der Önologen, in den Modeausdrücken
von Wissenschaft und Politik. Konsequent
sind «Die Baumeister» auch darin, dass es

hier keine objektive, fiktional reale Welt
mehr gibt, alles ist Phantasie, Erfindung,
optische Täuschung oder «Wahn», wie es

auch manchmal heisst, und doch hat alles

mit unserer Welt, der Sprache unserer
Welt zu tun, so wenn z. B. von den Klonen
der Apollofigur die Rede ist, vom Stier

Mino, der vor dem Bann geboren und
darum wahnsinnig ist.

Der erste Teil ist mit «Inferno»
überschrieben; in ihm wird das Paradigma der
Hölle dekliniert, da sind einmal die Carceri

des Piranesi, in denen gefoltert wird
und sich Winzlinge herumtreiben, die
manchmal nach einem Ausgang suchen
und an einer späteren Stelle als Touristen
wiederkehren, welche die römischen Ruinen

überschwemmen. Da sind die in
Kerkermeister verwandelten Baumeister, die
Macht ausüben, die mit Henkerbeil und
Peitschen versehen sind, von denen man
nie recht weiss, ob sie der Folterung oder
der Erzeugung sexueller Lust dienen. Es ist
alles zweideutig in dieser Welt, die es in
zweifacher Weise nur auf dem Papier gibt:
auf dem Papier des Künstlers und auf dem
des Autors, der das Werk des Künstlers mit
seinem «Leseglas», wie es in der Sprache
des 18. Jahrhunderts heisst, zu entziffern
versucht. «Alles soll sich verlieren», lesen

wir schon am Anfang, was als Programm
des Buches aufgefasst werden kann, wo der
Schriftsteller mit der unendlichen Semantik

der Sprache gegen die festgebaute Welt
der Baumeister, derjenigen, die die Macht
verkörpern, anschreibt. In der Sprache des

Schriftstellers wird auch der Stein lebendig,

werden die antiken Statuen zu Objekten

des erotischen oder sexuellen Begehrens.

Der Teil endet nicht mit dem Überfall

der Barbaren auf Rom - dies wird zwar
in Betracht gezogen -, sondern mit dem
Überfall der Baumeister: Sie bauen Beton,
Glas, Stahl, Schienen, Masten, Gebäude.
Sie ersetzen die Zeitlosigkeit der Hölle
und der klassischen Ästhetik durch Zeit
und Geschwindigkeit.

Das Purgatorium: ein Lustparadies

Im zweiten Teil, im «Purgatorio», gelangen
wir in die Gegenwart bzw. in die Zukunft,
denn was hier entworfen wird, ist noch
nicht gebaut und wird vielleicht nie
gebaut, auch wenn das Noch-Nicht-Gebaute
vom Gebauten ausgeht. Es ist ein Un-Ort,

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 10 39



KULTUR CHRISTOPH GEISER

eine Utopie, wie es gegen Ende dieses Teils
heisst. Das Ich sucht sich einen Architekten,

welcher mit ihm in ironischer Umkehr

dessen, was das Purgatorium eigentlich

ist, ein Lustparadies schaffen soll.
Dem Ich ist offensichtlich selbst nicht so

klar, wie dieses Lustpatadies aussehen soll,
ob es ein Gewächshaus, eine Villa, eine
Kathedrale, ein Labyrinth, eine Höhle
bzw. ein Höhlensystem im Fels einer Insel
sein soll. Es werden immer neue Möglichkeiten

entworfen, es werden Bauplätze
gesucht, und vor allem müssen jene jungen
oder weniger jungen Männer ausgewählt

werden, die ins Lustparadies
aufs Schiff, «ans andere Ufer», auf das

«Ei-land» mitgenommen werden sollen.

Hier kommen sie alle wieder, die
wir aus dem ersten Teil kennen, die
Apollos, die Herkulesse, der Minos
mit seinem Stiernacken und dem

Labyrinth, die Ehemänner, die es

einmal mit gleichgeschlechtlichem
Verkehr versuchen möchten, die
«gebildeten Männer».

Nach all diesen Entwürfen,
Projekten und Projektionen soll im dritten

Teil «Paradiso» endlich gebaut
werden, ein erotischer Raum, ein In-
nen-Raum, ohne Fassade, eine Kugel:

«Alles innen». Der Raum muss so
konstruiert sein, dass er die Erfüllung

der Lust hinauszögert oder sie

steigert, dass er das Gefühl in die Tiefe
gezogen zu werden vermittelt: «Gedrungene
Räume... fürs Bedrängen. Schläuche: fürs
Schlauchen. [...] Treppenhäuser der Verzögerung.»

Endlich kann auch das Zimmer
eingerichtet werden, und wir könnten am Schluss

sein, wenn da nicht ein besserer Schluss
gefordert würde. Wie kommt man zu ihm in
einem Roman, der nichts erzählt, der
Entwürfe, Projektionen, vor uns ausbreitet?
Indem der Sexualakt sprachlich vollzogen
wird in der Sprache der Architektur.

So wird dieses Ich, das weder Bauherr
noch Baumeister sein wollte, immer mehr
selbst zum Baumeister: «Eine Welt aus
Wörtern baue ich dir, die letzte der
möglichen...» Diese Analogie zwischen dem
Roman und dem Bauwerk wird schon früh

Christoph Geiser. © Isolde Ohlbaum

Christoph Geiser,
Die Baumeister. Eine

Fiktion. Verlag Nagel
& Kimche Zürich und

Frauenfeld 1998.

hergestellt: «Wie das so aufeinander
getürmt, aufeinander hält? Ob das nicht
jederzeit einstürzen müsste, frag' ich mich
doch selber [...] was ist da eigentlich
Tragkonstruktion, was ist Zierat? Zutat?» Es

gehört zu diesem Text, dass er ständig
abzuschweifen scheint und doch immer
bei sich selber bleibt, denn es ist nicht
mehr zu unterscheiden zwischen Zierat
und Hauptsache, weil sich das eine aus
dem andern ergibt. Wir haben es mit einer
Ästhetik der Sinne zu tun, wie das 18.

Jahrhundert sie kannte, darum ist neben
dem Optischen, auch immer wieder
vom Akustischen und vom Hap-
tischen die Rede. Letztlich soll das

alles in Sprache der Erregung
umgesetzt werden, in «Wortkaskaden,

Wort-Eskapaden», in einen «Wort-
Sturz» umgewandelt werden, etwa
dort, wo es, mit der Formulierung
von der «edlen Einfalt und stillen
Grösse» auf Winckelmann anspielend,
um den Mord an Homosexuellen
geht: «Und nun meinen Sie, dies sei

doch, vom Standpunkte der Victimolo-
gie aus beurteilt, besonders gefährlich?
Nein. Lieb-Haber reiner Stand-Bilder,
diese Verehrer stiller Grösse und edler

Einfalt im Leben, die reinen Ästheten,
um's deutlich zu sagen, erwischt's

vergleichsweise selten. [...] Ich meine —

natürlich gibt es Todesengel; den tödlichen
Gott; den leibhaftigen Amor mit 'nem

Stellmesser; Hyacinthos mit dem steinernen
Aschenbecher, Narcissos mit dem Kabel des

Rasierapparats oder mit der Krawatte, Gany
mit Gift im Trunk, Transi, ich meine Herm-
aphroditos mit Bittermandelextrakt in der
Cola Light — wir sagten es ja, welche Todesart

ist an uns nicht erprobt worden?!»

Wir haben ein komplexes Geflecht vor
uns, in welches man hineingezogen wird
und von dem man gefangen wird bis am
Schluss. Der Text gibt sich als Fiktion,
aber als solche ist er echter als jene virtuellen

Welten, die vorspiegeln Realität zu
sein. In diesem Sinne bereitet er mit seinen

witzigen und geistreichen Sprachspielen
ein echtes ästhetisches Vergnügen wie ein
barockes Feuerwerk.

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 10



KULTUR

Alexandra M. Kedves,
geboren 1968, studierte
an den Universitäten
Konstanz und Oxford

Literaturwissenschaften
und Philosophie und

arbeitet an einer
Promotion über expressionistische

Prosa. Seit
einem Redaktionsvolon-
tariat bei den Schweizer
Monatsheften ist sie als

freie Kulturjournalistin
u. a. für die NZZ, die

ZEIT, die FAZ und die
^Schweizer Monatshefte-

tätig. Nach einer
Hospitanz bei der ZEIT

hospitiert sie nun bei
der NZZ.

Odyssee à la Suisse
Silvio Huonders zweiter Roman «Übungsheft der Liebe»

Die Lust und die Last des Anfangserfolgs — kaum einer kennt sie so wie
der Neuling im Literaturbetrieb. Silvio Huonder allerdings will sich gar
nicht erst an seinem erfolgreichen Erstling «Adalina» messen lassen und hat
mit dem «Übungsheft der Liebe» bewusst ins leichtere Fach gewechselt.

Silvio Huonder, Ubungs-
heft der Liebe. Roman.

S. Fischer-Verlag,
Frankfurt a. Main 1998.

Dereits die ersten Zeilen
setzen einen anderen Akzent: locker, leicht
und gefährlich flapsig.

«Eine junge Frau allein im Zug.
Sie sieht exotisch aus mit der Leopardenmütze,

dem kurzen Wildlederrock,
hauchdünnen schwarzen Strümpfen und einer
Bluse in kunstseidenem Orange. Born to
be wild - das ist von heute an meine Parole.

Wirfdein Herz voraus und folge ihm!»

Gesagt, getan, und bald verschwindet
der junge Mann mit der exotischen Schönen

auf der Zugtoilette. «Born to be wild»
— das heisst für Fabio freilich zuallererst,
dass er der Aufforderung des Bündner
Justiz- und Polizeidepartements nicht Folge
leistet und vor Beginn seiner Gefängnisstrafe

die Fliege macht: Deshalb nur sitzt
er überhaupt in diesem Zug nach Bern.
Von der Truppe fortzulaufen, das ist in
det Schweiz der späten Siebziger zwar kein
Kapitalverbrechen, aber keinesfalls ein
Kavaliersdelikt. Dass dies jedoch gleich zehn
Monate ohne Bewährung bedeutet, hat der
störrische Rekrut vor allem seinem

undiplomatischen Auftreten zuzuschreiben.
Nach Jahren des Kopfnickens, nach ein

paar Semestern ungeliebten Veterinärstudiums

und nach einer stürmischen, aber

schwierigen Beziehung mit einer Majorstochter,

stolpert Fabio auf einem
Nachtmarsch der Rekrutenschule in ein neues
Leben hinein: Er verläuft sich und weiss
auf einmal «ich will nicht mehr».

Der in Chur geborene Wahlberliner Silvio

Huonder, der selbst den Militärdienst
verweigert hat und ins Ausland zog, lässt
seinen Flüchtling ein Tagebuch schreiben.
Fabios Chronik des physischen und
emotionalen Überlebens wechselt sich ab mit
Erinnerungen, die bis an die Zugfahrt mit
der aufregenden Fremden heranreichen.
Gerade Huonders Blick in die oft
erstickenden vetgangenen Zeiten mit den

klaren Hierarchien, den klaren Prioritäten
und der Musik von Eric Clapton, Supertramp

und Zappa besticht. Weniger
bestechend sind die Charaktere, die in einem
solchen Milieu heranreifen: «Übungsheft»
heisst das (Tage-) Buch nicht nur, weil
sich der Möchtegern-Schriftsteller Fabio
in einem tiermedizinischen Übungsheft
verewigt; seine Aufzeichnungen beginnt er
symbolischerweise und der Textstruktur
entsprechend auf der letzten Seite des Heftes

und schreibt sich von hinten nach

vorn. «Übungsheft der Liebe» titelt Huonder

auch, weil sein naiver, etwas selbstgefälliger,

wenn auch mutiget Held sich von
einer Frau zur nächsten hangelt, Leben
kennenlernt, leben lernt — übt eh&n.

«Es ist dürftig, dahingeschriebenes

Zeug», urteilt Greeta über das Heft; sie

ist eine jener vielen

Frauen, die dem

Verweigerer
Unterschlupf und
merkwürdigerweise einiges

mehr gewähren.
Und zuweilen fühlt
man sich vetsucht,
ihrem Urteil recht
zu geben. Der Polizei

vom 22. Mai bis

zum 30. September zwischen Zürich, Bern
und Chur immer eine Nasenlänge voraus
zu sein und auf der Flucht sich selbst, die
Frauen und das eigene Schreiben — «roh,
authentisch und spontan» — zu entdecken,

passt ja durchaus in eine Dichterbiographie.
Aber passt diese leicht und teilweise

auch mit Lust zu lesende Odyssee à la
Suisse in all ihrer Harmlosigkeit auch in
die Bibliographie eines ernstzunehmenden
Jungautors? Vielleicht droht dem zweiten
Roman bemerkenswerter Debütanten
neben der Überforderung noch eine weitere
Gefahr: die der Tiefstapelei.

L

Silvio Huonder

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 10 41



KULTUR

Anton Krättli,
geboren 1922, studierte
und promovierte In

Germanistik und Geschichte

an der Universität
Zürich, war Feuilletonredaktor

in Winterthur
und von 1965 bis 1993
Kulturredaktor der
• Schweizer Monatshefte',

wo die meisten
seiner Aufsätze und
Kritiken erschienen. Er

lebt als Literatur- und

Theaterkritiker in Aarau
und ist unter anderem
auch Mitarbeiter des
• Kritischen Lexikons
der deutschsprachigen
Gegenwartsliteratur'.
1976 wurde er mit einer
Ehrengabe des Kantons
Zürich, 1994 mit dem

Aargauer Literaturpreis
ausgezeichnet.

Tendenzen der Gegenwartsliteratur
in der Schweiz
Marc Aeschbacher untersucht die zurückliegenden drei Jahrzehnte

1 Marc Aeschbacher,
Tendenzen der schweizerischen

Gegenwartslite¬
ratur (1964-1994).

Exemplarische
Untersuchung zur Frage nach
dem Tode der Literatur.
Europäische Hochschulschriften,

Band 1604.
Peter Lang AG,

Europäischer Verlag der

Wissenschaften, Bern

1997.

Vifer den in dieser
«Europäischen Hochschulschrift» erfassten
Zeitraum (1964-1994) als Kritiker erlebt hat,
wundert sich über ihren Ausgangspunkt.
Die Proklamation des Todes der Literatur
war 1968 für kurze Zeit aktuell, in der
deutschen Schweiz insofern wenigstens,
als ihre Schriftsteller mit den Entwicklungen

im gesamten deutschen Sprachgebiet
naturgemäss eng verbunden sind. In der

Bundesrepublik wurden Literatur und ihre
Kritik damals für tot erklärt. Leichenreden
wurden gehalten, und Theoretiker scheuten

sich nicht, die an Mauern gesprayten
Inschriften als neue Wortkunst zu preisen.
Die Parolen standen zwar im Widerspruch
zu dem, was sich alljährlich auf der
Buchmesse in Frankfurt präsentierte. Die
Gruppe 47 stand längst in Blüte. «Die
Blechtrommel» war schon 1959 ein erster
Höhepunkt des literarischen Nachkriegsschaffens.

In der deutschen Schweiz gab es

von Max Frisch erste Theatererfolge bis
hin zu «Andorra», das «Tagebuch 1946 bis
1949», die Romane «Stiller», «Homo
Faber» und «Mein Name sei Gantenbein»,
von Friedrich Dürrenmatt grosses
Welttheater und meisterliche Prosa, ausserdem
eine ganze Reihe jüngerer Autoren und
Autorinnen, alle im Begriff, sich einen
Namen zu machen. So ernst konnten doch
die Parolen vom Tod der Literatur gar
nicht sein, eher schon Lärm, der zum
Betrieb gehört. Die Feuilletonisten brauchten

ein den Studentenunruhen adäquates
Thema, und wer eben «in» sein wollte,
schmückte es aus. Dass da Schaum
geschlagen wurde, konnte angesichts einer
Fülle interessanter und wichtiger
Neuerscheinungen kaum zweifelhaft sein.

Aber Marc Aeschbacher*, der Verfasser
einer «exemplarischen Untersuchung zur
Frage nach dem Tode der Literatur», wie es

im Untertitel heisst, setzt genau da ein.
Für ihn ist das Sterbeglöcklein, das im
«kursbuch» und in anderen deutschen
Periodika geläutet wurde, ein Merkzeichen.
Für ihn, der 1961 geboren wurde, sind die

seither verflossenen drei Jahrzehnte
Geschichte, die er aus Texten rekonstruiert.
Da stösst er denn eben auf die
Totenscheine und die Leichenreden auf Literatur

und Kritik, in ihrem publizistischen
Umfeld ausserdem aufzahlreiche Variationen

des Themas. Dem jungen Historiker
mussten sie als gewichtige Dokumente
erscheinen, als er sein Material sammelte.
War das nicht vielleicht doch mehr als

Tingeltangel und Parteiengezänk? Der
Kritiker, der das alles erlebt hat und den
Parolen stets skeptisch gegenüberstand,
weil ihn die neuen Autoren und ihre
Werke mehr fesselten als die Begleitgeräusche,

hat seine Zweifel. Vollends hat er sie

im Hinblick auf die Literatur in der
Schweiz. Aeschbachers Haupttitel aber
lautet: «Tendenzen det schweizerischen

Gegenwartsliteratur (1964-1994)». Es ist,

ganz abgesehen von der Frage nach der

Stichhaltigkeit jener Parolen, nicht
beweisbar, dass sie besonders auf die Literatur

in der Schweiz ihre Auswirkungen hatten.

Aber es besagt andererseits nicht, dass

Aeschbachers sorgfältige und gründlich
recherchierte Untersuchung nicht in
mehrfacher Hinsicht ergiebig und wertvoll ist.

Schweiz kein Thema mehr

Denn ob nun die Todeserklärung der
deutschen Literatur von 1968 oder vielleicht
einfach eine neue Generation, ein verändertes

Bewusstsein den Anstoss gaben,
nachdem die Stickluft eines auf geistige
Landesverteidigung eingeschworenen Landes

entwichen war — auch in der Schweiz
zeichnen sich neue Tendenzen der Literatur

ab, verändert sich das Verhältnis zur
Sprache, zur Gesellschaft, zur Geschichte.
Marc Aeschbacher geht diesen Veränderungen

in drei Schritten nach. In einem
Interpretationsteil stellt er elf «zeittypische»
Beispiele zusammen, sucht dann in einem
«kategorialen Untersuchungsteil» herauszuarbeiten,

was an diesen und anderen Werken

im historischen Ablauf als Merkmal

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 10



KULTUR GEGENWARTSLITERATUR

des Wandels sichtbar wird. Zunächst richtet

sich der Blick auf die Bedeutung, die
Wirklichkeit und Fiktion für die Schriftsteller

haben, auf die Sprache, auf die
auffallende Dominanz des Schreibens in der
Ich-Form, die eine bestimmte Phase des

betrachteten Zeitraums kennzeichnet. Ein
historischer Untersuchungsteil schliesst die

Darstellung ab. Hier weitet sich das

Gesichtsfeld, es werden Ereignisse (der Zürcher
Literaturstreit, die Gründung der Gruppe
Ölten) erinnert und das literarische Schaffen

in seinem Verhältnis zu Politik und
Staat dargestellt. Dass die Literatur die

Prophezeiung ihres Endes überlebt hat, ist
im Blick auf die literarische Gegenwart
keine Frage. Marc Aeschbacher zeigt in seiner

Untersuchung nicht nur die verwirrende
Vielfalt der Erscheinungen auf, sondern
eine Entwicklung, die nach ursprünglichen
Selbstbeschränkungen ins Offene weist.

Am Anfang dieser Entwicklung steht die

Sprachreduktion, der «Wandtafelsatz», wie
man das Stilmerkmal kurzerhand nannte.
Es wurde alsbald politisch vereinnahmt,
als sprachlicher Protest gegen die totgesagte

bürgerliche und als Kennzeichen
einer neuen Arbeiterliteratur. Fast gleichzeitig

aber wird jetzt die Sprache poetischer,

es folgt der Auftritt wahrer
Sprachartisten und Sprachakrobaten. Die
zunehmende Ideologisierung, die das literarische
Werk zum «Vehikel politischer Willensbildung»

degradiert, ruft nach starken
Gegenkräften. Auffallend und — wie uns
vorkommen will - gerade in unserer
unmittelbaren Bedrängung nicht ohne Folgen ist
die Absage der jüngeren Autoren auf Max
Frischs Frage, ob denn die Schweiz für die
Literatur kein Thema mehr sei. Frisch
selbst, der als skeptischer und kritischer
Staatsbürger an dem «Land ohne Utopie»,
wie er es nannte, gelitten hat, resignierte
schliesslich. Für die Generation derer, die

erst nach dem Krieg zu schreiben begannen,

ist die Schweiz offenbar kein Thema
mehr. Während manche Tendenz der
deutschschweizerischen Gegenwartsliteratur

im Verlauf der letzten drei Jahrzehnte
im Gleichklang mit der deutschen Literatur

steht, ist dies eine Besonderheit, eine

Verweigerung besonderer Art, die sich

ungut auswirkt. Das Verhältnis zwischen
Politik und Kultur, in der Schweiz ohnehin

ein schwieriges Feld, hat sich negativ
entwickelt.

Für die

Generation derer,

die erst nach

dem Krieg zu

schreiben

begannen, ist

die Schweiz

offenbar kein

Thema mehr.

Kursbuch
El Cimarron: Aus dem Leben

eines cubanischen Sklaven
Dossier: China.

Kultur Revolution Literatur
Lu Hsün: Literatur und Revolution

Prosa. Barthelme, Beckett, Charms,
Corta2ar. Buselmeier

jPoewe.-Bachmann, Parrà, Salvatore,
Mao Tse-tung, Delius, Bastian

Essay: Boehlich, Gustafsson,

Karsunke, Michel, Enzensberger

Suhrkamp Verlag

15 1968

H(£s| |H ,-.¦¦¦ ¦ ^-"VÌfifi

Kursbuch 15, herausgegeben von Hans Magnus

Enzensberger im Suhrkamp Verlag, November 1968.
Das Kursbuch 15, das den 'Tod der Literatur'
verkündet haben soil, enthält Gedichte, eine Erzählung,

Prosa, Essays und ein Dossier über China. Enzensbergers

acht kleine 'Gemeinplätze', die Neueste

Literatur betreffend, schliessen an die politischen
• Berliner Gemeinplätze' aus früher erschienenen
'Kursbüchern' an; nun ironisiert er die Rede vom

Tode der Literatur ('pompes funèbres-), die gerade
deren Existenz sichere, begründet sein eigenes
poetisches Verfahren und gibt schliesslich bescheidene

Anregungen für eine künftige Literatur. Sie solle sich

vorerst an die Reportage halten.

Gut gemacht oder im Trend?

Im Interpretationsteil der Arbeit greift
Marc Aeschbacher elf Werke, die von 1964
bis 1986 erschienen sind, aus dem
deutschschweizerischen Literaturschaffen
heraus. Natürlich wird man sich nicht in
unfruchtbare Auseinandersetzungen über
die Tauglichkeit dieser Auswahl einlassen
wollen. Aber es irritiert doch einigermassen,

dass weder Max Frisch noch Hermann
Burger, weder AdolfMuschg noch Gerhard
Meier darin vertreten sind. Dagegen findet
sich da Silvio Blatter mit «Schaltfehler»
(1972). Hat da vielleicht die biographische

Angabe, Blatter sei 1970 aus dem
Lehrerberuf ausgestiegen und
«Maschinenarbeiter in der Metallindustrie» gewor-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 10 43



KULTUR GEGENWARTSLITERATUR

den, die Auswahl beeinflusst? Was der
Historiker möglicherweise nicht weiss:
Blättertet den Schritt aus dem Schulzimmer in
die Fabrikhalle nach einem Angebot von
BBC und aargauischer Kulturstiftung.
Resultat einer Schriftstellertagung war
damals, dass die Industriewelt in der
Gegenwartsliteratur kaum vorkomme. Die
Stiftung ergänzte den Lohn des temporären
Hilfsarbeiters durch ein Stipendium, wobei

man darauf achtete, dass die Bezüge
des Lehrers nicht etwa unterschritten wurden.

Als 1988 «Das sanfte Gesetz» als

Schlussband von Blatters Freiämter-Trilo-
gie erschien, schrieb Renate Miehe in der

«Frankfurter Allgemeinen Zeitung», es lege
sich wie Mehltau das Misstrauen über die
Lektüre, dass hier jemand nur gewissen
restaurativen Zeitströmungen habe huldigen
wollen, so wie er vor Jahren Fabrikarbeit
interessant gefunden habe. Selbst wenn
Marc Aeschbacher nicht «repräsentative»,
sondern «zeittypische» Werke für seinen

Interpretationsteil wählen wollte, kann ich
ihm in diesem Fall nicht ganz folgen. Oder
ist am Ende ein Autor eher zeittypisch,
dessen Neigung, sich modischen Trends

anzupassen, nicht zu verkennen ist? Aus
der Sicht eines kritischen Zeitzeugen müsste

eine etwas strengere Unterscheidung
zwischen literarisch gut gemachten oder
mehr oder weniger clever dem Trend
folgenden Texten das Kriterium sein. Wie
denn überhaupt die Suche nach «zeittypischen»

Erscheinungen und deren Abfolge
die Gefahr in sich birgt, dass den Parolen
und Programmen gegenüber, in denen sich
Tendenzen erklären (zum Beispiel
diejenige vom Tod der Literatur), die Frage
nach den wichtigen und entscheidenden
literarischen Schöpfungen des betrachteten

Zeitraums eher in den Hintergrund
gedrängt ist. Der Historiker, der die
Entwicklung in dem von ihm ausgewählten
Zeitraum beschreiben möchte, nimmt von
literarischer Wertung eher Abstand. Es

könnte sogar sein, zugegeben eine etwas

gewagte Hypothese, dass das Bild einer
widerspruchslosen historischen Entwicklung
durch die Argumentation mit den mittleren

und kleineren Talenten, den Autorinnen

und Autoren auch, die sich dem

Gruppenzwang, den Parojen und Programmen
leichter anschliessen, weil sie sie als Stütze
brauchen, eher zustandekommt. Dieses
Bild muss deswegen nicht falsch sein, weil

Ist am

Ende ein

Autor eher

zeittypisch,

dessen Neigung,

sich modischen

Trends

anzupassen,

nicht zu

verkennen ist?

ja die Proklamationen nachweisbar die
Zeit für einen Augenblick bestimmt
haben. Die Tendenzen, denen Marc Aeschbacher

in minutiöser Kleinarbeit nachgeht
und die er durch Zitate ausgiebig belegt,
sind nicht zu verkennen. Es ist nur so, dass

ein Friedrich Dürrenmatt, ein Gerhard
Meier, ein Hermann Burger oder eine Erika
Burkart— ich nenne sie stellvertretend für
alle bedeutenden Schriftsteller, die im
betrachteten Zeitraum aufgetreten sind, sich
nicht so gut in einen Zusammenhang
einfügen lassen. Ein Autor wie Walter Vogt

zum Beispiel ist für die Schweizer Literatur
des ins Auge gefassten Zeitraums von
eminenter Bedeutung, ohne dass man ihn
ohne weiteres in Aeschbachers «Tendenzen»

unterbringen könnte. Und worauf
vielleicht im Hinblick auf das Thema der

Untersuchung hätte eingegangen werden
können, sei hier angedeutet. Bekanntlich
gibt es auch im literarischen Betrieb den

opinian leader, den Anreisser einer neuen
Bewegung; und es gibt auch den Wettbewerb

unter Autorinnen und Autoren, wer
denn nun die süffigste und provozierend-
ste Formulierung für das gerade eben Neue
zu prägen wisse. In dieser Hinsicht treten
auch in der Schweiz, nicht anders als in
der Bundesrepublik, wahre Meister der

Wendigkeit auf, die bis jetzt noch jede
Kurve heil überstanden haben. Manchmal
sind es sogar wichtige und prominente
Schtiftsteller; manchmal reagieren ebenso

prominente Kollegen auf das, was sie

proklamieren, mit Achselzucken.
Die Schweizer Literatur deutscher Sprache

hat in den drei Jahrzehnten von 1964
bis 1994 bedeutende Veränderungen und
vor allem eine wahre Blüte erlebt. Vom
Tod, der ihr — wie der Literatur deutscher
Sprache insgesamt - prophezeit worden ist,
kann nach diesen fruchtbaren Jahrzehnten
wirklich nicht die Rede sein. Aber es kann
auch nicht übersehen werden, dass literarisches

Schaffen eigenständiger geworden
und nicht mehr so leicht zu vereinnahmen
ist, sei es durch den Staat oder eine Partei.
Det Überblick, den Marc Aeschbachers

Untersuchung anbietet, bestätigt die Ergiebigkeit

seiner Methode, vor allem auch im
Hinblick auf das Verhältnis von Literatur
und Politik in der Schweiz. Die Verhärtung
und das Aneinander-Vorbeireden haben
hier Formen angenommen, die man nicht
verharmlosen sollte.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 10


	Kultur

