
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 78 (1998)

Heft: 4

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Rüdiger Görner,

geboren 1957 in Rottweil

am Neckar, lebt
seit 1981 in London.

Lehrt Neuere Deutsche
Literatur und Kulturgeschichte

an der Aston

University, Birmingham
(bis 1991 an der University

of Surrey). Schriftsteller

und Kritiker.
Jüngste Buchveröffentlichungen:

Hölderlins
Mitte (1993). Goethe.

Wissen und Entsagen
aus Kunst (1995).
Grenzgänger. Dichter
und Denker im Dazwischen

(1996).
Wortwege. Zugänge zur
spätmodernen Literatur
(1997). Einheit aus

Vielfalt. Föderalismus
als politische Lebensform

(1997).

Harmonie als Herausforderung

In Zeiten des Umbruchs wächst das Verlangen nach

neuer Orientierung. Man spricht in solchen Phasen von
Sinnkrisen. Aber worin genau bestehen diese Krisen?
Und überhaupt: Ist die Phase der Orientierungskrise
nicht längst permanent geworden?

Wu'ir befinden uns am Ende
eines Jahrhunderts, das mit buchstäblich
aller Gewalt versucht hat, sich aus dem

Gleichgewicht zu bringen. Weltkriege, der

Holocaust, Flüchtlingselend sind
Stichworte, die zu einem Szenarium
unvergleichlichen Grauens gehören. Es folgte
die prekäre Balance des Kalten Krieges.
Übrig blieben Misstrauen und Apathie,
blindwütige Geschäftigkeit und Xenophobie.

Gewiss, es gab und gibt ihn auch, den
im humanen Sinne technischen Fortschritt,
die wachsende Einsicht in ökologische
Erfordernisse. Wer wollte jedoch versuchen,
für dieses Jahrhundert eine abwägende
Verhältnisrechnung aufzustellen? Und die
Wende von 1989? War sie von wirklichem
Bewusstseinswandel begleitet? Kann die

neue Freiheit in Europa ein selbstverantwortetes

Gut bleiben, oder wird es zu
einer ideologischen Fremdbestimmung
anderer Art kommen? Gegenwärtig zumindest

beherrschen Zynismus und Erosion
des Sozialen das gesellschaftliche Klima.
Wie wir zudem mit der wachsenden Re-

nationalisierung unseres politischen
Bewusstseins umgehen, ist eine nicht minder
offene Frage.

Nichts wäre unglaubwürdiger, als dem
ein Harmoniemodell entgegenzustellen,
das vorhandene Konflikte verdrängte und
ein Gleichgewicht der Interessen
vortäuschte, das längst nicht mehr besteht.
Andererseits ist unbestritten, dass ein
sinnstiftendes Harmoniekonzept gefragt
ist; denn wer, wie dies inzwischen wieder

zur Mode geworden ist, einseitig auf den

Konflikt als Triebfeder hinter dem
Fortschritt setzt und die Bemühung um gesell¬

schaftliche Konsensbildung leichtfertig
aufgibt, gefährdet die politische Stabilität
(Dieter Buhl).

Goethes Antwort

Was den spätmodernen Menschen treibt,
ist die mehr oder weniger eingestandene
Angst vor Desintegration, vor dem Zerfall
des Wesentlichen, sprich: des eigenen
Wesenskerns. Was diesen Zerfall beschleunigt,
ist die Fülle der Eindrücke, denen wir
ausgesetzt sind, die Informationen oder
Wissenspartikeln, die uns unverarbeitet
umschwirren. Die Spätmoderne hat sich
damit beholfen, diese zentrifugalen Kräfte
dadurch aufzufangen, dass sie mit diesen
Partikeln zu spielen begann. So wurden
aus den aufgebrochenen Traditionen
Dominosteine in den Händen der Dekon-
struktivisten. Sie philosophierten mit dem
Ziel, Spielregeln zu entwerfen, die ihrerseits

beliebig verändert werden konnten.
Der Dekonstruktivismus nahm nichts
ernst, nur sich selbst. Er täuschte damit
jedoch eine Problemleichtigkeit vor, die uns
inzwischen bitter zu stehen kommt. Die
«unerträgliche Leichtigkeit des Seins», so
Milan Kunderas sprichwörtlich gewordener

Befund, wurde zum Namen einer
spätmodernen Zeitkrankheit.

Wo kann unter diesen Umständen ein
Gespräch über Harmonie ansetzen? Hier
bedarf es zunächst einer Klärung: Meint,
wer «Harmonie» sagt, etwas Unveränderliches

mit kosmischen Dimensionen? Oder
sieht er auch das Harmonische einem
Wandel unterworfen?

Und weiter: Konstituieren beide Fragen
ein Entweder-Oder — hier gesellschaftliche

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 4 31



KULTUR HARMONIE

Konsensfähigkeit, dort Einstimmung in
die Sphärenmusik? Oder haben wir Anlass,

von einer Wechselwirkung zwischen
pragmatischem Bewusstsein und sphärischer
Gestimmtheit auszugehen? Wenn es auf
diese Fragen je eine Antwort gegeben hat,
dann liegt sie in Goethes Faust-Dichtung
vor. «Die Sonne tönt nach alter Weise/In
Brudersphären Wettgesang», so hebt bekanntlich

der «Prolog im Himmel» an und erklärt
Fragen der Harmonie zu einem
bühnenwirksamen Ereignis. Den Wohlklang stellt
der goethische Erzengel Raphael als Ergebnis

eines brüderlichen Wettstreits dar. Das
wiederum bleibt für die Konzeption der

Faust-Dichtung massgebend: Harmonisch
kann sie im Chorus mysticus nur deswegen
ausklingen, weil der Wettstreit zwischen
Faust und Mephisto bis zum Ende, bis

zur Neige ausgetragen worden ist. Faust

erlangt in seinem Schlussmonolog
Seelenfrieden; doch gründet diese Harmonie in
der Selbsttäuschung über seine Möglichkeiten.

Aber er wahrt bis zuletzt die Spannung

zwischen «Äonen» und «Augenblick»,
zwischen ewiger Harmonie und Erfüllung
im Hier und Jetzt. Wenn andererseits

Mephisto himmlisch-harmonische Klänge
vernimmt, dann deutet er sie als «Misstöne».

Auch die Harmonie ist also eine

Frage der Interpretation.
Die Faust-Dichtung umspannt eine

lange Phase geistigen Umbruchs und 1800,
die mit der Lage, in welcher wir uns befinden,

im Prinzip verwandter ist, als die
Jahrhundertwende um 1900. Im Gefolge
der Französischen Revolution kollabierte
die Ideologie des Gottesgnadentums als

Legitimation des Absolutismus. Um 1989
zerfiel der Anspruch der kommunistischen
Parteiautokratie. Hingegen formierte sich

um 1900 der Parteiengeist aufzunehmend
militante Weise. Nur wenige Künstler und
Intellektuelle spürten damals die Brüchigkeit

hinter den ideologischen Fassaden.

Moritz: ein Methodenproblem

Über Harmonie handelt, wer das

Gleichgewicht zu verlieren droht, weil er Extremes

erlebt hat. Um 1800 traten sie erstmals

in Erscheinung, die beinahe oder
tatsächlich aus der Bahn Geworfenen, die
beständig reflektierenden Gratwandler am
Rand der Gesellschaft, die Grenzgänger.
Sie entwickelten ein besonderes Gespür

Wenn

Mephisto

himmlisch-

harmonische

Klänge vernimmt,

dann deutet er

sie als

«Misstöne».

Womit gesagt ist:

Auch die

Harmonie ist eine

Frage der

Interpretation.

für den Sinn des Harmonischen. Karl
Philipp Moritz, der eine «Experimental-
seelenlehre» entwarf, war einer von ihnen.
Anlässlich einer beiläufigen Lektüre
notierte er:

So wurde wieder eine neue Melodie aufmeiner Seele

gespielt! — Wie jeder Ton so lieblich anschlug, und
welch eine reizende Harmonie der Aufsatz, den ich
las, auf eine kurze Zeit, in meine Gedanken

brachte! — Aber es waren nicht meine, es waren
fremde Gedanken, die so schön zusammenstimmten.
Warum sind die meinigen denn immer in Streit? -
Und soll ich sie denn ganz verdrängen, und dem

Strome fremder Gedanken ihr Bette einräumen?
Wäre das nicht so viel als, sollich mein eignes Wesen

ablegen, und ein fremdes annehmen?

Damit ist eine weitere wesentliche Frage
über das Harmonische gestellt gewesen:
Wie integriert und verarbeitet das Ich
Fremdes, Anderes? Moritz und die anderen

Grenzgänger, die anders als Goethe keine
zusammenhängenden poetischen Kosmologien

erarbeiten konnten, sahen sich
ausserstande, auf eine prästabilierte
Harmonie im Sinne von Leibniz zurückzugreifen.

Goethe war einer der wenigen gewesen,

der das Leibnizsche monadologische
Ordnungssystem ästhetisch und
lebenspraktisch fruchtbar zu machen verstand.
Die Prästabiliertheit eines bestimmten
Zustandes anzuerkennen, lehnten Grenzgänger

wie Moritz und Lenz, später Büchner,

ab. Sie kannten nur die Zerrissenheit
des Ichs, was nicht ausschloss, dass sie
diese Verfasstheit des modernen Menschen
auf das Ideal der Ganzheit und der
Harmonie bezogen. Sie betonten jedoch den
Verlust dieses Ideals.

Harmonie wurde für Moritz zu einem
Methodenproblem, etwa im Bereich seiner

expertimentellen Seelenkunde. Der ganze
Mensch, so Moritz, könne nur aus seinen
«sukzessiven Äusserungen» erkannt werden.
Als Übung in der Menschenbeobachtung
sollten laut Moritz diese Äusserungen
versuchsweise nebeneinander gestellt werden;
auf diese Weise liesse sich Wesen und
Charakter des jeweiligen Menschen erfassen.
Moritz fügt dem jedoch hinzu:

Nun wird aber dasjenige in der Nebeneinanderstellung

oft zur Harmonie, was einzeln genommen,
misstönen würde: dies trifft auch bei dem Menschen
ein. Welche Harmonie muss der höchste Verstand
vernehmen, in dem alles nebeneinander steht, und
zugleich tönet, was uns aufeinander zu folgen, und
einzeln zu tönen scheinet

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 4



KULTUR HARMONIE

Auf diese Weise wird die Harmonie selbst

zum Gegenstand eines Experiments. Durch
«Nebeneinanderstellung» sich im Grunde
widersprechender Äusserungen lasse sie

sich, so Moritz, gewissermassen synthetisieren.

Er warnt jedoch ausdrücklich davor,
diese Art Harmonie zu idealisieren.
Vielmehr sieht er dieses Experiment als etwas
zeitlich Begrenztes an. Der Mensch müsse
sich, meint der Experimentalpsychologe
Moritz, vor «jedem Hang hüten, sich in eine

idealische Welt hinüber zu träumen.»
Die Vorstellung von Harmonie wandelte

sich, so lautet die Einsicht um 1800, die bis

heute wesentlich geblieben ist, weil die Stifter

harmonischen Denkens, die Religionsstifter
und damit die Religionen selbst in ihrer

Geschichtlichkeit erkannt worden seien.
Bedeutete dies auch die Entwertung des Glaubens

an Ewiges, Unwandelbares? Gab es das

«ewig Menschliche», Jung sollte es das

Archetypische nennen? War nicht Harmonie das,

in dem sich auch die Geschichtlichkeit
aufhob, wenn man sie neben das Ewige stellte?

Es fällt auf, dass der augenscheinlich
«zerrissenste» Dichter um 1800, Kleist, am
emphatischsten an einem Zustand jenseits
des Geschichtlichen festhielt, an einem
Ideal harmonischer Erfülltheit, die ihm
auf Erden nicht beschieden war. Der frühe
Kleist fragt nach dem «sichern Weg des

Glücks zu finden», in einem späten Aufsatz
suchte er nach dem Ideal der Grazie, der
inneren Ausgewogenheit, das er mit dem
«Stand der Unschuld» gleichsetzte.

Kleists Vorstellung von Harmonie litt
daran, dass er sie nur, wie es scheint, im
Zustand der Exaltiertheit entwickeln
konnte. Harmonie stellte sich ihm als

Ausnahmezustand dar. Ausgeglichenheit und
Grazie blühen in seinem Werk wie seltene
Orchideen auf dem Trümmerfeld, das
Gewalt und Leidenschaft hinterlassen haben.

Wenn es jedoch einen Harmonie-Begriffin

jener Zeit gegeben hat, der für uns
heute von verblüffender Bedeutung ist,
dann wohl nicht Goethes eher abgeklärt
wirkendes Verständnis von Harmonie,
nicht Kleists Harmonie-Exaltationen,
sondern Hölderlins Konzeption einer Harmonie,

die auf Widersprüche setzt.

Hölderlins Geschwisterliebe

Erinnern wir uns: Karl Philipp Moritz
hatte den Widerstreit seiner Gedanken auf

Bernhard Heiliger, Figur
mit erhobenen Armen,

1949, Bronze, 28 hoch,

aus: 1945-1985.
Kunst in der Bundesrepublik

Deutschland.
Katalog (Neue Nationalgalerie),

Berlin 1985,
S. 472. Den Trümmern

des Zweiten Weltkrieges
stellten deutsche Künstler

die schönen Linien

ihrer Werke gegenüber.
Alles wurde modern

dadurch, dass es vereinfacht

und in eine

geschlossen-glatte,
möglichst geschwungene
Form gebracht wurde. Im

Werk Heiligers geraten
die Plastiken ohne
jedes individualisierende
Detail in die Nähe des

modernen religiösen
Kunstgewerbes.

Kosten innerer Harmonie beklagt. Anders
Hölderlin. In seinen Dichtungen, Briefen
und (zum grössten Teil fragmentarischen)
Aufsätzen gewinnt man den Eindruck, als

habe er diesen Widerstreit als Herausforderung

verstanden, zu einem Zustand zu
kommen, den wir heute wohl Streitkultur
nennen würden. Kultur meint in diesem

Zusammenhang die Fähigkeit der «Strei¬

tenden», ihre gegensätzlichen
Argumente «harmonisch»
aufeinander zu beziehen, mithin
Toleranz dem Andersdenkenden

gegenüber in diesen
«harmonischen Streit» einzubeziehen.

Hölderlin spricht von einer
regelrechten harmonischen

Entgegensetzung der widerstreitenden

Standpunkte. Dieser
Widerstreit kann sich im einzelnen

Individuum oder zwischen
Individuen zutragen. Entsprechend

versteht er, und das

begründet die Bedeutsamkeit seiner

Konzeption für die Frage
nach dem Wesen des Harmonischen

heute, den Streit als

dynamische Substanz der
Harmonie. Ohne ihn würde das

Harmonische verflachen.
In einen Brief an seinen Bruder
vom März 1801 personalisierte
Hölderlin die Frage nach dem
Harmonischen und erörterte
sie im Rahmen ihres
geschwisterlichen Verhältnisses. Er

bezichtigt sich, als erster «den kalten Ton»

zwischen ihnen angestimmt zu haben. Und
warum? Aus «Unglauben an die ewige Liebe»,
die sich seiner bemächtigt hatte. Das
wiederum meine, erklärt er, dass er den Glauben

an ein Ganzes, Einigendes aufgegeben
habe. Nunmehr aber habe er sich aus diesem

Unglauben geradezu «herausgerissen»
und wieder neu gelernt, das Ganze, das,
wie er sich ausdrückt, «höhere Leben im
Glauben und Schauen» festzuhalten. Erst
in diesem Zustand sei man zum «Frieden

geweiht»; der Egoismus falle von einem ab.

Damit nicht genug. In besagtem Brief
deutete Hölderlin die Frage nach dem
Harmonischen auch und in erster Linie als

ein Sprachproblem. Harmonie entscheidet
sich demnach auch in der Art, wie wir uns
mitteilen! Aber «es fehlt sehr oft noch unter
uns Menschen an Zeichen und Worten.»

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 4 33



KULTUR HARMONIE

Empedokles

sucht nach

Vereinigung mit

der Natur und

kann diese nur

dadurch

erreichen, dass

er sich ihr opfert,

indem er sich in

den Ätna stürzt.

Entsprechend gelte es, Worte nicht zu
missbrauchen oder zu verfälschen. Er fordert
sprachethisches Verhalten, gleichzeitig freilich

- Offenheit. Dabei stiftet das Wort
das Gespräch; das Gespräch versteht sich
dann als Ort dynamischer Harmonie.

Bemerkenswert an diesem Brief ist auch
sein zeitgeschichtlicher Rahmen. Hölderlin

hat ihn vermutlich geschrieben, nachdem

er vom Friedensschluss zu Lunéville
(Februar 1801) gehört hat. Berücksichtigt
man zudem, dass die ersten Entwürfe zu
Hölderlins grosser Dichtung «Friedensfeier»

in diesen Zeitraum fallen dürften,
dann gewinnt sein Interesse am Sinn der
Harmonie noch eine zusätzliche, nämlich
politische Bedeutung. Der Brief an den
Bruder liest sich, so gesehen, wie eine erste
Prosaskizze seiner Hymne, die den Frieden
und den Geist der Harmonie feiert, aber
auch um dessen Gefährdungen weiss. Vor
allem aber preist sie das Gespräch als Mittel

der Sinnstiftung. Damit relativierte
Hölderlin, was seine Romangestalt Hyperion

noch behauptet hatte, dass nämlich die

Sprache ein «Überfluss» sei, dessen «Bestes»

immer für sich bleibe und in der Tiefe des

Sprachlosen ruhe.
Die Frage nach dem, was Harmonie im

individuellen und zwischenmenschlichen
Bereich sei, drängte sich Hölderlin offenbar

besonders dann auf, wenn ihn
zeitgeschichtliche, also politische Geschehnisse

beschäftigten. Das war, wie gesehen, im
Jahre 1801 so, aber auch schon im
November 1798, als er mit seinem Freund,
Regierungsrat von Sinclair, den Rastatter
Kongress besuchte, der sich mit Aspekten
einer territorialen Neuordnung und der

Entschädigung der deutschen Fürsten
nach Abtretung linksheinischer Gebiete
an Frankreich befasste — mit einem Projekt
also, das zu neuer politischer Harmonie in
Europa führen sollte. Wiederum in einem
Brief an seinen Bruder Karl legte Hölderlin

seine Vorstellung von
zwischenmenschlichem Gleichklang dar:

So müssen wir auch der Gottheit, die zwischen mir
und Dir ist, doch wieder von Zeit zu Zeit das Opfer
bringen; das leichte, reine, dass wir nämlich zu
einander sprechen von ihr, dass wir das Ewige, was uns

bindet, feiern in den lieben Briefen, die nur darum

unter uns so selten sind, weil sie aus dem Herzen
und nicht, wie so manches, aus der Feder gehn.

Am Schluss des Briefes vergass Hölderlin

nicht zu betonen, dass er mit jenen

Menschen, die er am Rande des Kongresses

getroffen hatte, das Bild einer «harmonischen

Familie» abgegeben habe.

Ob im Rastatt oder Lunéville oder an

irgendeinem anderen Ort, wo
Friedensbemühungen stattfinden, überall scheint
sich ein solcher Raum dafür zu finden, wie
ihn Hölderlin am Anfang seiner «Friedensfeier»

beschrieben hat:

Der himmlischen, still wiederklingenden,
Der ruhigwandelnden Töne voll,
Und gelüftet ist der altgebaute,
Seliggewohnte Saal
Denn ferne kommend haben

Hieher, zur Abendstunde,
Sich liebende Gäste beschieden.

Dass die Suche nach Harmonie nicht
Problemverdrängung bedeuten und nicht
einfach im Postulieren eines harmonischen
Zustandes enden darf, veranschaulicht
Hölderlins Beispiel eindrücklich. Er wusste
von Epochen, die mit sich selbst zerfallen
waren. Ihn beschäftigten Stoffe und
Charaktere, Oedipus zum Beispiel, der durch
ein schicksalhaftes Verhängnis dem
«Mittelpunkt» seines innren Lebens» entrückt
und in die, wie Hölderlin sagt, «exzentrische

Sphäre der Toten» gerissen wurde. Er
sah Natur und Kunst im Widerstreit
miteinander — bis zu dem Punkt, an dem sie

einander zu durchdringen beginnen; aus
dem Widerstreit wird dann harmonische
Versöhnung. Doch erweist sie sich als

unecht, als «Trugbild». Hölderlin spricht vom
«glücklichen Betrug der Vereinigung» von
Natur und Kunst, von einer Harmonie, die
sich als Artefakt herausstellt.

Wie aber kann es zu einer echten
Harmonie zwischen beiden kommen? Immer
wieder erwähnt Hölderlin, dass es dafür
eines Opfers bedürfe. Dieses Opfer
erscheint gewöhnlich in Gestalt eines
schicksalhaften Ereignisses im Leben;
Hölderlins Beispiel ist der antike Arzt,
Philosoph und Politiker Empedokles, ein
Intellektueller im Zwist mit der Kultur seiner
Zeit; er sucht nach Vereinigung mit der
Natur und kann diese nur dadurch
erreichen, dass er sich ihr opfert, indem er sich
in den Ätna stürzt. In Empedokles
entwickelt sich die immer verzweifelter
werdende Suche nach Harmonie mit den
Elementen zu einem Extremfall. Hölderlins

ganzes Schaffen kreiste um diese Frage:
Wie ist echte Harmonie in einer Zeit der
Extreme, aber auch des Übergangs mög-

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 4



KULTUR HARMONIE

lieh? In der Vorrede zur vorletzten Fassung
seines «Hyperion»-Romans schrieb er:

Jenen ewigen Widerstreit zwischen unserem Selbst

und der Welt zu endigen, den Frieden alles Friedens,

der höher ist, denn alle Vernunft, den

wiederzubringen, uns mit der Natur zu vereinigen zu
Einem unendlichen Ganzen, das ist das Ziel all'unseres

Strebens, wir mögen uns darüber verstehen

oder nicht.

Was ist damit gesagt? Dass der Mensch
nicht umhin kann, Harmonie zu suchen,
ob er es weiss oder nicht. Diese Suche ist
die Konstante seiner Existenz. Dieses

«Eine», das er aufsucht, hat bei Hölderlin
einen Namen: die Schönheit. In ihr und
durch sie, so Hölderlin, lebe das Harmonische.

Nun fällt auf, dass Hölderlin den

mythischen Sänger harmonischer Schönheit,

Orpheus, in seinen Dichtungen
verschwieg; Apollo, der Gott mit der Leier,
tritt in seinem Werk allenfalls als stummer
«delphischer Gott» in Erscheinung. Warum?

Weil dies in einer Zeit des Verlustes,
in der sich schon Hölderlin wähnte, kaum
anders sein kann. Der moderne Dichter
sucht zwar nach Worten für Apollo und
mit Worten nach Orpheus. Aber als

Gestalten bleiben sie selbst im Verborgenen.
Was Hölderlin unter diesen Umständen

im Gefolge Schillers forderte, war die
Ausbildung des ästhetischen Sinnes im
Menschen. Die Sensibilisierung für das Ästhetische,

die Kunstbetrachtung und die

Kunstdeutung galt dem Idealismus als

Voraussetzung eines Daseinsentwurfs, der
die Harmonie zur Hauptaufgabe machte.

Postmoderne Kollisionen

Man mag einwenden, dass ein solches
klassisch-ästhetisches Harmoniekonzept seine

Bedeutung in einer Zeit weitgehend verloren

ist, wenn diese den herkömmlichen
Kunst- und Schönheitsbegriff aufgegeben
hat. Und doch: Der Kern dieses
Harmoniemodells, die Frage, wie sich widerstreitende

Positionen oder Elemente aufeinander

beziehen lassen, ist für die Problematik
der Spätmoderne von unverminderter
Aussagekraft. Nur hat sich unsere
Befindlichkeit und mit ihr unser Vokabular geändert.

Wir sprechen von der Integration des

Heterogenen, von Differenz und multipler
Identität, von widerstreitenden Pluralismen,

von Konsens und Dissens. Wir
erfahren die Brüche im Dasein - wir mit

unserem, um Hofmannsthal zu bemühen,
«abenteuerlichen Ich». Doch selbst diese

Spiele mit diversen Identitäten können
nicht darüber hinwegtäuschen, dass sie
sich vor dem — zugegeben: kaum noch
sichtbaren — Hintergrund einer idealtypischen

Harmonie ereignen. Ja, diese Spiele
selbst reflektieren das Bedürfnis nach
einem harmonischen Umgang mit der
eigenen Multiplität. In der bruchstückhaft
gewollten ästhetischen Theorie der
Spätmoderne, die im wesentlichen fean-François
Lyotard formuliert hat, fällt ein Begriff
besonders auf, der bereits für Hölderlin, wie
gesehen, von zentraler Wichtigkeit gewesen

war: der Widerstreit. Immer wieder
betont Lyotard die «Diversität des

Widerstreitenden» (Wolfgang Welsch) und nimmt
damit Adornos These von der «Gerechtigkeit

für das Heterogene» auf. Mittels dieses

Widerstreites verschiedenster Aussagen und
Tendenzen versucht Lyotard den Widerstand

gegen eine rein «kommunikative
Verflachung und Vereinheitlichung» durch das

Diktat der neuen Medientechnologien zu
mobilisieren. Wovor er warnt, ist die

«technologische Uniformierung der Sprache»

(Wolfgang Welsch) - mithin vor der Ent-
sinnlichung unseres ureigensten Mediums.

Lyotards widerständischer Widerstreit
spricht sich nachdrücklich gegen eine allzu
rasche Bereitwilligkeit zum Konsens aus,
sofern diese eine Preisgabe des Diversen,
der Vielfalt bedeute. Was Lyotard
verschweigt: Die Komponenten, die diese

Vielfältigkeit ausmachen, müssen zueinander

in einem bestimmten Verhältnis stehen;

sonst können sie keinen wirkungsvollen
Widerstand, etwa gegen die verflachenden
Tendenzen der Medien leisten. Solange sich

für dieses Verhältnis kein griffigerer Begriff
findet, bleibe ich bei Hölderlins Überlegung
einer «harmonischen Entgegensetzung» der

Auffassungen und Interessen.

Wie immer man Harmonie versteht, ob
als Gewissensfrage oder Zustandsform, sie

meint eine Verhältnisbeschreibung.
Harmonie betrifft einen bestimmten «Bezug»

- mit Rilke gesagt, sei er sprachlich oder

intuitiv vermittelt.

Gleichgestimmt durch Dissonanzen

Wie problematisch es sein kann, unreflek-
tiert nach Harmonie zu streben, wie
krisenhaft das Ringen um Harmonie werden

Die

Sensibilisierung

für die

Kunstdeutung

galt dem

Idealismus als

Voraussetzung

eines Daseinsentwurfs,

der die

Harmonie zur

Hauptaufgabe

machte.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 4 35



KULTUR HARMONIE

kann, belegt abermals ein Text Kleists,
seine Legende «Die Heilige Cäcilie oder
die Gewalt der Musik». Zum Inhalt: Wir
befinden uns Ende des 16. Jahrhunderts.
Diei Brüder, bilderstürmende Fanatiker,
schicken sich an, die Kunstwerke in einem
Nonnenkloster zu verwüsten, als sie eine
Harmoniemesse vernehmen, durch deren

Klänge sie buchstäblich umgestimmt werden.

Fortan versuchen sie, das «Gloria in
excelsis» zu intonieren; es gelingt ihnen
aber nur mit einer «entsetzlichen undgräss-
lichen Stimme». Der Erzähler ergänzt: «So

mögen sich Leoparden und Wölfe anhören
lassen, wenn sie zur eisigen Winterzeit, das

Firmament anbrüllen.» Ihre Stimmen sind
zu harmonischen Gesängen nicht fähig. Die
drei Brüder sind dem Wahn verfallen; ihr
verzerrter Gesang durchdröhnt das Irrenhaus,

in dem sie bis zu ihrem Lebensende
bleiben. Die Legende schliesst mit dem Satz:

«Die Söhne aber starben, im späten Alter,
eines heitern und vergnügten Todes, nachdem
sie noch einmal, ihrer Gewohnheit gemäss,
das Gloria in excelsis abgesungen hatten.»

Das Entscheidende dieser Kleistischen
Novelle: Die drei Brüder singen zwar zum
Leidwesen ihrer Umgebung markerschütternd

dissonant, aber sie selbst halten ihren
Gesang für harmonisch. Sie sind wahnhaft
gleichgestimmt durch ihre Dissonanzen.
Wiederum findet sich hier die Frage nach
dem Harmonischen anhand eines Extremfalles

abgehandelt; doch illustriert er ein
Phänomen, das nach Kleist vox allem Hegel
in seinen Vorlesungen zur Ästhetik
systematischer erörtert hat. Hegel verstand die
Harmonie als einen Aspekt des Naturschönen,

also des Ursprünglichen, Unverbildeten.

Er definierte sie als ein «Verhalten
qualitativer Unterschiede» zueinander, wobei
nach Hegel die Schönheit der Harmonie im
Vermeiden «greller Unterschiede» liege.

Nun aber folgt die entscheidende
Relativierung, die den Wandel im Verständnis
dessen, was als harmonisch gilt, zu
begründen versucht: Hegel betont, dass die
Harmonie noch nicht «die freie ideelle
Subjektivität» sei. In der Harmonie fehle die
«subjektive Beseelung».

Diese Subjektivität ist unvermeidlich;
sie gehört schliesslich zur Entwicklungsgeschichte

des Individuums. Auf Kleists

Legende übertragen: Die Subjektivität der
drei Brüder zerstörte die Harmonie der
ursprünglichen Musik durch Nachahmung.

Die Frage,

wie sich

widerstreitende

Positionen oder

Elemente

aufeinander

beziehen lassen,

ist für die

Problematik der

Spätmoderne von

unverminderter

Aussagekraft.

Eine am

Prinzip des

Harmonischen

orientierte

Auseinandersetzung

berücksichtigt die

Würde des

Anderen und

relativiert rigides

Entweder-Oder-

Denken.

Doch ist zu bedenken, dass diese Subjektivität

durch religiösen Wahn überinspiriert
und mithin krank gewesen war.

Im Prinzip jedoch trifft diese Gefährdung

des Harmonischen, ob als Urzustand
oder als Naturschönes gedeutet, auf jede
Deutung, Nachahmung oder versuchte
Neubildung durch subjektive Bedürfnisse zu.
Massgeblich ist nunmher die Frage, ob wir
diese — laut Hegel — geradezu unvermeidliche

Subjektivierung des Harmonischen als

«Verunstaltung» beklagen oder lernen wollen,

konstruktiv mit ihr umzugehen.
Nutzen wir beim Beantworten dieser

Frage, was sich an Methoden im Umgang
mit dem Harmonischen allein in dieser

begrenzten Auswahl bietet. Lyotard würde
uns fraglos empfehlen, beide Alternativen,
das Beklagen des Harmonieverlusts und
die subjektive Auffächerung des Harmonischen,

und sei es in schroffe Dissonanzen,
kollidieren und unversöhnt zu lassen.

So berechtigt Lyotards Betonung der
Differenz im Ästhetischen auch sein mag, ihre
ethischen Implikationen, von der
postmodernen Theorie freilich mit Vorliebe
verdrängt, sind problematisch, vor allem dann,
wenn damit quasi fundamentalistische
Unterschiede zwischen dem Eigenen und
Fremden begründet würden. Zu fordern
bleibt ein Denken in Vielfalt ermöglichenden

Differenzen, das den Konsens immer
mitbedenkt ebenso wie das Aufgehobensein
des Differenten in einem vielfältigen (vor
1989 hätte man gesagt «multikulturellen»)
System von Beziehungen.

Das hat vorrangig sprachethische
Konsequenzen. Hier liesse sich von der englischen

Wendung « To agree to differ» einiges
lernen: Man stimmt darin überein, sich
voneinander zu unterscheiden; das ist eine
probate Formel der Schlichtung von
Kontroversen, die zwischen Übereinstimmung
und Differenz ein Gleichgewicht hetstellt.

Eine am Prinzip des Harmonischen orientierte

Auseinandersetzung berücksichtigt die
Würde des Anderen und relativiert rigides
Entweder-Oder-Denken. Dieses Prinzip
versucht nicht, alle Phänomene harmonisch
aufeinander zu beziehen. Es weiss um die
schmerzlichen Disharmonien und reflektiert
sehr wohl die Tiefe moderner Sündenfälle.
Aber es hält fest am Anspruch der Stimmigkeit

und der Verhältnismässigkeit der Mittel
und Konfliktlösung — mithin an seinem

pädagogischen und damit humanen Sinn.

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 4



KULTUR

Urs Bitterli,
geboren 1935, Studium
der Geschichte sowie

der deutschen und
französischen Literatur in

Zürich und Paris-.

Professor für Allgemeine
Geschichte der Neuzeit
an der Universität
Zürich mit Schwerpunkt
Überseegeschichte und

europäischer
Geistesgeschichte.

Golo Mann
Historiker und Publizist - ein Überblick

Bewundert viel und viel gescholten, unübersehbar in der

geistigen Landschaft seiner Zeit und dieser Zeit doch irgendwie
fremd, lässt sich die Persönlichkeit von Golo Mann nicht leicht

aufden knappen Nenner einer weltanschaulichen oder politischen
Grundhaltung bringen.

/.ls Golo Mann am 7. April
1994 im Alter von fünfundachtzig Jahren
starb, stellte er jene, die sein Leben und
Werk zu würdigen hatten, vor eine schwierige

Aufgabe. Er war zuerst und vor allem
Historiker, und es hat in deutscher Sprache

wenige gegeben, die diesem Fach ein
so breites und anspruchsvolles Publikum
zu gewinnen wussten, wie er dies mit
seiner «Deutschen Geschichte» und dem
«Wallenstein» tat. Zugleich aber war er ein
Aussenseiter unter den akademischen

Zunftkollegen und scheute sich nicht,
nachdem er 1964 seine Stuttgarter Professur

aufgegeben hatte, diese Unzugehörig-
keit zu betonen. In den siebziger und achtziger

Jahren wurde Golo Mann zu einem
politischen Publizisten, dessen Artikel,
Reden und Fernsehinterviews weite
Beachtung fanden. Ein Parteimann oder
Vertreter einer Interessengruppe war er indessen

nie; und wer in dieser Hinsicht auf ihn
zählte, konnte arg enttäuscht werden. Am
Zeitgeschehen vielseitig interessiert, stellte
sich Golo Mann dadurch stets über das bloss

Aktuelle, dass er sein historisches Wissen
einbrachte, um die übergreifenden
Zusammenhänge sichtbar zu machen. Dabei
stand ihm eine Sprache zur Verfügung, die
sich zwar bis zur Unzeitgemässheit jedem
modischen Jargon entzog, in der aber
Anschaulichkeit und erklärende Reflexion
eine Verbindung eingingen, wie sie in
der deutschen Geschichtsschreibung selten

geworden ist.
Als politischer Publizist trat der Sohn

des Schriftstellers Thomas Mann bereits
nach seiner Doktorpromotion in
Philosophie und dem darauffolgenden
geschichtlichen Staatsexamen hervor. Nach
der Machtergreifung Hitlers äusserte er sich

in der Zürcher Exilzeitschrift «Mass und
Wert» verschiedentlich zu Zeitfragen und

trat mit der gleichen hellhörigen Entschiedenheit

den Bedrohungen der Demokratie
durch den Nationalsozialismus wie durch
den Kommunismus entgegen1. Nach
einem Aufenthalt im französischen Exil
gelang Golo Mann im Jahre 1940 die
Emigration in die USA, wo er an einem College

Geschichte unterrichtete. Er erwarb
dort das Bürgerrecht, kehrte als
Presseoffizier der amerikanischen Armee nach
Deutschland zurück und lehrte zwischen
1949 und 1957 erneut in Amerika. Im
Jahre 1947 veröffentlichte er seinen «Friedrich

von Gentz», die massgebliche
Biographie des Diplomaten und Publizisten,
der zur Zeit des Wiener Kongresses die
restaurative Kabinettspolitik des Fürsten
Metternich mitgestaltete2. Als Frucht von
Golo Manns USA-Erfahrung darf die 1953
verfasste Studie «Vom Geist Amerikas»
gelten, eine zu Unrecht in Vergessenheit

geratene Einführung in die Denkart jener
Grossmacht, die der Autor in der Folge
immer wieder gegen Angriffe verteidigte,
die er aber auch - zur Zeit des McCarthys-
mus und des Vietnamkrieges - sehr
kritisch beurteilen konnte3.

«Deutsche Geschichte»

Mit seiner «Deutschen Geschichte», die
1958 erschien, wurde Golo Mann erstmals
einem grossen Publikum bekannt4. Wer
dieses Buch zur Hand nimmt, erkennt,
dass es aus einer tiefen persönlichen
Betroffenheit heraus entstand, wie denn sein
Verfasser bei späterer Gelegenheit schrieb:
«... wer die dreissiger und vierziger fahre als

Deutscher erlebt hat, der kann seiner Nation
nie mehr völlig trauen, der kann der Demokratie

so wenig völlig trauen wie einer
andern Staatsform, der kann dem Menschen

überhaupt nicht mehr völlig trauen und am

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 4 37



KULTUR COLO MANN

wenigsten dem, was Optimisten früher den
<Sinn der Geschichte) nannten.''»

Indem die «Deutsche Geschichte»
anderthalb Jahrhunderte überblickt, von
den Befreiungskriegen gegen Napoleon bis

zur alliierten Befreiung von Hitler, werden

die Schwerpunkte der Darstellung
bewusst dort gesetzt, wo ein Tatbestand
vorausweist auf das, was zwischen 1933
bis 1945 geschah: So ist etwa die Rede

von Johann Gottlieb Fichte und dessen

übersteigertem Volkstumsbegriff, von der
Entlastung des moralischen Gewissens
durch Hegels Geschichtsphilosophie, von
der Rebellion Nietzsches, die auf so
gefährliche Weise missverstanden werden
konnte. Zugleich aber hat Golo Mann
immer, damals wie später, vor jener
deterministischen Sicht gewarnt, die den Erfolg
des Nationalsozialismus in Deutschland
zum Endpunkt einer fatalen Kausalkette
erklären wollte. Die Antwort auf die
Frage, wie es soweit habe kommen können,

präsentiert sich in der «Deutschen
Geschichte» denn auch nicht als selbstsichere

These; sie ergibt sich vielmehr aus
der sorgfältigen und nachdenklichen
Reflexion darüber, wie es zu bestimmten
Zeitpunkten zu Weichenstellungen von
historischer Tragweite habe kommen
können. «Gerne sagt man Dinge voraus»,
schreibt der Verfasser, «nachdem sie
geschehen sind, weist gerne nach, dass sie
unvermeidlich waren oder im Grunde schon

immer da waren. Solche nachträglichen
Prophezeiungen sind aber eine zweifelhafte
Kunst.6» Immer plädiert Golo Mann für
die grundsätzliche Offenheit der historischen

Situation und unterstreicht damit
die Verantwortung des zwischen Gut und
Böse gestellten denkenden und handelnden

Individuums, mit dem das Element
der Freiheit in den Gang der Ereignisse
eintritt. «Der Mensch», schreibt er, «ist
sich selber Freund und Feind. Noch aus
dem Höchsten und Bestgemeinten gewinnt
er Mittel der Zerstörung.7» So spricht der
Moralist und der Skeptiker; aber ein
Pessimist von der fatalistischen Art war Golo

Mann nie, und Resignation gestattete er
sich nicht. Und darin liegt wohl zuletzt
der überdauernde Wert der «Deutschen
Geschichte» begründet: dass der Autor
seine kritischen Befunde immer auch als

Aufforderung an seine Leser glaubwürdig
zu machen versteht, Massstäbe für ihr

Darin liegt
zuletzt der

überdauernde

Wert der

«Deutschen

Geschichte»

begründet: dass

der Autor seine

kritischen

Befunde immer

auch als

Aufforderung an

seine Leser

glaubwürdig zu

machen verstand,

Massstäbe für

ihr eigenes

staatsbürgerliches

Handeln

zu gewinnen.

eigenes staatsbürgerliches Handeln zu
gewinnen.

«Wallenstein»

Im Jahre 1971, nachdem Golo Mann sich
in Kilchberg bei Zürich niedergelassenhatte,

erschien seine Wallenstein-Biogra-
phie, ein Opus magnum von über tausend
Seiten Umfang, ein erratischer Block in
der wachsenden Publikationsflut der
historischen Wissenschaften8. Seit
Kindheitstagen hatte sich der Historiker mit
dem grossen Feldherrn befasst; früh hatte
er Schillers Wallenstein-Trilogie gelesen,
aus der er noch in hohem Alter ganze
Passagen auswendig zu zitieren wusste; nach
dem Krieg verfasste er für die von ihm
herausgegebene «Propyläen Weltgeschichte»
das Kapitel über den «Dreissigjährigen
Krieg»9. In historiographischer Sicht steht
der «Wallenstein» in der grossen Tradition
deutschsprachiger Biographik, wie sie

durch Heinrich von Srbik, Ernst Kantorowicz

oder Reinhard Wittram vertreten
wird, und in der Kunst der psychologischen

Durchdringung wie der bald
epischausholenden, bald dramatisierend raffenden

Beschreibung braucht Golo Manns
Darstellung keinen Vergleich zu scheuen.
Das Buch hatte einen beispiellosen Erfolg,
und führende Kritiker wie Hanno Helbling,

Peter de Mendelsohn und Peter
Wapnewski rühmten das Werk: Rund 270000
Exemplare der deutschen Auflage sind bis
heute verkauft worden10. Zurückhaltender
oder ablehnend äusserte sich die
Fachkritik. Auffällig ist dabei, dass die Qualität
der wissenschaftlichen Leistungen kaum
in Zweifel gezogen wurde, wenn sich auch

einige Rezensenten darüber befremdet
zeigten, dass der Autor unter dem Titel
«Nachtphantasie» zwei Kapitel eingeschoben

hatte, die weniger der Analyse, als der
intuitiven Nachempfindung verpflichtet
waren". Auf scharfe Kritik stiess Golo

Manns «Wallenstein» innerhalb der in den

späten sechziger Jahren von Historikern
wie Jürgen Kocka und Hans-Ulrich Wehler

begründeten Schule einer progressiven
Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, welche
die «individualisierende Darstellung»
entschieden ablehnte und ins Zentrum ihrer
Forschungen die quantifizierende Analyse
gesellschaftlicher Prozesse stellte. Dass

zwischen Golo Mann und den Sozialhisto-

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 4



KULTUR GOLO MANN

rikern eine Verständigung unmöglich war,
zeigte sich anlässlich einer Tagung im Jahre
1977: Wehler bezichtigte seinen Gegner
einer überholten Geschichtsauffassung, die
sich ans Bildungsbürgertum wende und
kritische Leser nicht mehr anzusprechen

vermöge, und Golo Mann erwiderte
apodiktisch: «Ich glaube an die ganze
Theoriebedürftigkeit der Geschichte nicht. Die
Historie ist eine Kunst, die aufKenntnissen
beruht, und weiter ist sie gar nichts.12»

APO und RAF

In den siebziger und achtziger Jahren hat
Golo Mann kein grosses historisches Werk
mehr veröffentlicht, wohl aber sein
Geschichtsverständnis in zahlreichen
Aufsätzen dargelegt13. In zunehmendem Grade

begann er nun in einem breiten Spektrum
von Presseorganen, aber auch an Radio
und Fernsehen, in politische
Auseinandersetzungen einzugreifen; einige seiner
markantesten Standortbezüge seien im
folgenden knapp skizziert. Zuerst galt Golo

Manns Kritik der Studentenbewegung, die
nach 1967 Alternativen zum «spätkapitalistischen

System» zu entwerfen suchte, welche

sich aus marxistischem und sozialutopischem

Gedankengut speisten. War der
Historiker den studentischen Begehren,
sofern sie auf eine Hochschulreform
abzielten, anfangs mit Sympathie begegnet,
so äusserte er 1968, als es in deutschen
Grossstädten zu schweren Unruhen kam,
seine Besorgnis mit einer Entschiedenheit,
die damals in deutschen Akademikerkreisen

selten war. Berühmt wurde sein Artikel
in der deutschen Wochenzeitung «Die
Zeit» vom 26. April 1968 unter dem Titel
«Hört auf, Lenin zu spielen», in dem er die
Studierenden daran erinnerte, dass der
demokratische Rechtsstaat seine innere
Reformfähigkeit erwiesen habe und dass

von einer revolutionären Situation nicht
zu reden sei14. Entschieden wandte sich
Golo Mann auch gegen bildungspolitische
Bemühungen, die Fächer Geschichte und
Deutsch in den Dienst einer radikalen
kritischen Gesellschaftslehre zu stellen15. Die
Äusserungen Golo Manns im Zusammenhang

mit den Studentenunruhen gründeten

in einem unerschütterlichen liberalen
Demokratieverständnis und einer

überzeugten Ablehnung des Neo-Marxismus,
in einer Haltung, die sehr an jene seines

N

V

'S7
ï

Golo Mann (rechts) und Max Frisch an einer Tagung der Gruppe 47 in Rüschlikon 1968.

Freundes Raymond Aron während der
Pariser Mai-Unruhen erinnert. Dass Golo

Mann nicht schwieg, als Teile der
«ausserparlamentarischen Opposition» in den

siebziger Jahren in den Terrorismus
abtauchten und zu Attentaten auf prominente

Persönlichkeiten schritten, erstaunt
nicht. Die politischen Mörder, stellte er
1977 in einem viel beachteten Artikel in
der «Welt» fest, hätten ihre Grundrechte
verwirkt16; und im selben Jahr doppelte er
am selben Ort mit einem Artikel unter dem
Cicero-Zitat «Quo usque tandem?» nach,
in dem er, nun freilich dramatisierend,
feststellte, Deutschland stehe in einem

Bürgerkrieg, dem die staatliche Gewalt mit
allen Mitteln entgegentreten müsse17. Für
die engagierte Kritik an der politischen
Ideologie der Studentenbewegung und den
vehementen Protest gegen die Aktionen der
«Rote Armee Fraktion» zahlte der Autor
seinen Preis: Während Jahren konnte Golo

Mann an deutschen Universitäten nicht
mehr auftreten — man hätte ihn nicht zu
Wort kommen lassen18. Als der Historiker
im Februar 1987 an der Gedenkfeier zum
150. Todestag Georg Büchners in der vollbesetzten

Aula der Universität Zürich sprach,
hatten sich die Wellen geglättet19.

«Mut zur Wahrheit»

Im Bereich der deutschen Aussenpolitik
verdient Golo Manns Engagement für eine

Öffnung der Ostpolitik Erwähnung.
Bereits ein Jahr nach dem Rücktritt Konrad
Adenauers, dessen Politik der Einbindung

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 4 39



KULTUR GOLO MANN

der Bundesrepublik in die westliche Welt
er lebhaft unterstützte, hatte er einer
Neuorientierung der Ostpolitik das Wort geredet,

und in den folgenden Jahren trat er
des öfteren für die Anerkennung der durch
den Zweiten Weltkrieg geschaffenen
Oder-Neisse-Grenze sowie für die
Aufnahme von Gesprächen mit den
kommunistischen Staaten ein20. Diese Haltung
führte Golo Mann in die Nähe Willy
Brandts, der nach 1969 einer sozial-liberalen

Regierung als Bundeskanzler vorstand
und dem es innerhalb der engen Grenzen,
die der «Kalte Krieg» setzte, gelang, den

Dialog mit dem Osten und insbesondere
mit der DDR zu verbessern. Er sei

überzeugt, äusserte sich Golo Mann 1974 in
einem Interview, «dass das, was heute unter
dem Schlagwort <Ostverträge> zusammengefasst

wird, die einzig richtige, die seit
langem unvermeidliche Politik war, die zu
ihrer Konsequenz zu führen Willy Brandt
und seine Regierung den Mut gehabt haben:

es ist der Mut zur Wahrheit gewesen, und
das ist sehr viel.21»

Auch Golo Manns Betrachtung des

Zeitgeschehens konzentrierte sich stark auf die
handelnden Persönlichkeiten, und wir
verdanken dem Historiker glänzende Porträts
von Churchill, de Gaulle und Adenauer.

Verwunderung erregte er durch sein Engagement

für Franz Joseph Strauss im
Wahlkampf von 1980 — dass der Moralist unter
den Historikern eine Persönlichkeit
unterstützte, die ihr Machtstreben wiederholt
in den Grenzbereich zur Legalität geführt
hatte, war nicht leicht nachzuvollziehen22.

Mit diesem knappen Überblick über
Golo Manns historisches und
politischpublizistisches Werk ist der ganze Bereich
dieses Schaffens noch nicht ausgeschritten.

Zum Werk des Historikers gehören
zahlreiche der Neigung und der Gelegenheit

entsprungene kürzere Aufsätze, welche,

weit über die deutsche Geistesgeschichte

hinausgreifend, eine Spannweite
intellektueller Wahrnehmung bezeugen,
die Figuren wie Schiller und Büchner,
Heine und Tocqeville, Bertrand Russell und
Ernst Jünger, gleichermassen erfasste23.

Vielleicht sind es diese Essays, welche das

Besondere von Golo Manns Persönlichkeit
am unmittelbarsten in Erscheinung treten
lassen — der Persönlichkeit eines aufmerk-

Am Zeitgeschehen

vielseitig

interessiert,
stellte sich Golo

Mann dadurch

stets über das

bloss Aktuelle,

dass er sein

historisches

Wissen

einbrachte,

um die

übergreifenden

Zusammenhänge

sichtbar

zu machen.

samen, immer etwas melancholisch
gestimmten Zeitgenossen, den man mit dem
Stichwort des «liberalen Konservativen»

nur unvollkommen zu charakterisieren

vermag.

1 Die beiden Aufsätze aus «Mass und Wert» sind
abgedruckt in: Golo Mann, Zeiten und Figuren.
Schriften aus vier Jahrhunderten, Frankfurt 1979,
S. 7 ff.; S. 21 ff. Zur Biographie vgl. Golo Mann,
Erinnerungen und Gedanken. Eine Jugend in
Deutschland, Frankfurt 1986. Der schriftliche
Nachlass von Golo Mann befindet sich im
Schweizerischen Literaturarchiv, Bern.
2 Golo Mann, Friedrich von Gentz, Zürich 1947;
Neuauflage Frankfurt 1995.
3 Golo Mann, Vom Geist Amerikas, Stuttgart 1954.
4 Golo Mann, Deutsche Geschichte des neunzehnten

und zwanzigsten Jahrhunderts, Frankfurt 1958;
Neuauflage Frankfurt 1992.
5 Golo Mann, Deutsche und Juden; in:
Weltwoche, 12.8.1966.
6 Golo Mann, Deutsche Geschichte, S. 12.
7 Ebenda, S. 106.
8 Golo Mann, WaUenstein, Frankfurt 1971.
9 Golo Mann, Das Zeitalter des Dreissigjährigen
Krieges; in: Propyläen Weltgeschichte, Bd. VII,
Frankfurt 1964.
10 Vgl. Thomas Feitknecht, Zur Entstehung eines
Lebenswerks: Golo Manns «Wallenstein»; in: Das
Buch zum Jubiläum der Schweizerischen
Landesbibliothek, Bern 1995.
11 Vgl. Volker Press, Rezension in: Historische
Zeitschrift (1976).
12 Jürgen Kocka; Thomas Nipperdey, Theorie und
Erzählung in der Geschichte. Bd. III, München
1979, S. 53.
13 Vgl. etwa: Golo Mann, Geschichte als Ort der
Freiheit, Zürich 1974; Geschichte und
Geschichtswissenschaft heute; in: Universitas 1977.
14 Golo Mann, Hört auf, Lenin zu spielen; in: Die
Zeit, 26.4.1968.
15 Golo Mann, Geschichtsunterricht heute; in:
Radikalisierung und Mitte, Stuttgart 1971.
16 Golo Mann, Der politische Mörder hat seine
Grundrechte verwirkt; in: Die Welt, 16.4.1977.
17 Golo Mann, Quo usque tandem?; in: Die Welt,
7.9.1977.
18 Vgl. Hans-Martin Gauger, Golo Mann - der
politische Zeitgenosse; in: Neue Rundschau 1995.
19 Golo Mann, Gedanken zur Wandlung von
Begriff und Wirklichkeit der Revolution seit Büchner,

Zürich 1987.
20 Golo Mann, Zur Lage der Nation; in: Neue
Rundschau 1969; Neue Ostpolitik; in: Neue
Rundschau 1970.
21 Golo Mann, Geschichte als Ort an der Freiheit,
Zürich 1974.
22 Golo Mann, Schmidt und Strauss - ihre Stärken
und Schwächen; in: Die Welt, 18.9.1979.
23 Eine grosse Anzahl dieser Aufsätze sind gesammelt

in: Golo Mann, Geschichte und Geschichten,

Frankfurt 1964; Zwölf Versuche, Frankfurt
1973; Zeiten und Figuren, Frankfurt 1979.

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 4



KULTUR

Anton Krättli,
geboren 1922, studierte
und promovierte in

Germanistik und Geschichte

an der Universität
Zürich, war Feuilletonredaktor

in Winterthur
und von 1965 bis 1993
Kulturredaktor der

»Schweizer Monatshefte',

wo die meisten
seiner Aufsätze und

Kritiken erschienen. Er

lebt als Literatur- und

Theaterkritiker in Aarau

und ist unter anderem

auch Mitarbeiter des

'Kritischen Lexikons
der deutschsprachigen
Gegenwartsliteratur'.
1976 wurde er mit einer

Ehrengabe des Kantons

Zürich, 1994 mit dem

Aargauer Literaturpreis
ausgezeichnet.

Erinnerung ist eine Nische
«Der Kreis» beschliesst Hans Boeschs grosse Trilogie

1 Hans Boesch, Der

Kreis, Roman. Verlag

Nagel & Kimche,

Zürich/Frauenfeld 1998.

L/as Dorf, das Maiensäss,
die Wiese und der Lärchenwald sind
Schauplatz der Geschichte einer Kindheit,
mit der Hans Boesch die Trüogie eröffnet
hat. Mit dem dritten Teil, dem Roman
«Der Kreis», ist sie abgeschlossen1. Der
Knabe, dessen Erinnerungen im Buch
«Der Sog» erzählt werden, lebendig und
hell in der Präsenz der Bilder, in der Nähe

von Kuh und Kalb und Kröte im Brunnen,
voller Geheimnis aber, verschattet, die
Welt der Erwachsenen aus kindlicher Sicht
gesehen, ist jetzt ein älterer Mann. Er
blickt auf ein Leben als Techniker zurück,
als Geometer und Landesplaner. In der

grossen Stadt wirkte er, im Kontakt mit
Architekten, mit Künstlern, mit
eigenständigen Persönlichkeiten, die gemeinsam

daran gearbeitet haben, Siedlungen
und ihre Umgebung so zu gestalten, so

dass man sich darin wohl und heimisch
fühlen könnte. Simon teilt jedoch den

Fortschrittsglauben der Macher nicht, weil
ihm die industrielle Zukunft brüchig
vorkommt. Seine und seiner Freunde

Bemühungen zählten auf Gegenkräfte, auf
Sinnlichkeit, Geborgenheit, Liebe. Auch
die Ärztin Aurora, die seine Geliebte und
Frau wurde, ist ein Mensch, den Mitgefühl
und Hilfsbereitschaft antreiben. Sie zog in
den siebziger Jahren mit Simon nach

Afrika, um dort den Kindern zu helfen,
während er an einem Entwicklungsprojekt
beteiligt war, mit den Eingeborenen Brunnen

grub und mithalf, das kriegsverwüstete

Land wieder aufzubauen. Dort haben
sie sich auch getrennt, als er seine Aufgabe
beendet sah und dem Ruf des Architekten
und Freundes Aplanalp folgte. Ihn hat
damals die Frage beunruhigt, ob er am Ende
mit seiner Entwicklungshilfe die gleiche
Wüste vorbereitet habe, die bereits im
schweizerischen Mittelland mit seiner

Hilfe entstanden war, glattgewalzte Felder
und Autobahnen. Er sah die Indianer
spielenden Europäer nach Afrika kommen, die

Spekulanten, die Vertreter eines sogenannten

Fortschritts, an dem er nicht beteiligt
sein wollte. Aurora blieb, als er zu Aplanalp

zurückging, der ein Institut zum Stu¬

dium der modernen, lebendigen Stadt
gegründet hatte. Das alles liegt weit zurück.
«Der Kreis» spielt kurz vor der Wende zum
21. Jahrhundert, Aplanalp ist jetzt ein
alter Mann, und auch Simon nicht mehr
berufstätig.

Der Kreis ist für Aplanalp das geometrische

Zeichen für das, was er in seinen

Planungen anstrebt. Auf seiner Peripherie
mögen wir uns weit weg von unserem
ersten Zuhause, von den ursprünglichen
Bedingungen unserer Existenz vorwagen;
am Ende führt uns die Reise zurück zum
Anfang, und der Kreis schliesst sich. Alles
Vergangene und Erinnerte aber ist wie eine
Heimat, auch da, wo es weiter zurückreicht

als unser eigenes Leben. Die alten
Geschichten, die in det Nacht vor
Anbruch des 21. Jahrhunderts in der
Bergwirtschaft von Bartolomeo und Paola-
Madlaina wieder lebendig werden, spielen
zum Teil weit vor der Zeit, die «Der Sog»
und «Der Bann» umspannen.

Idylle als Voraussetzung

Die Freunde Simon und Aplanalp, zwei
alte Männer, fahren in Wind und Schnee
ihrem Ziel, einem Bergwirtshaus im Val
Bever, entgegen. Aber so versteckt und
verloren dieser Ort auf der Landkarte sein

mag, so allgegenwärtig sind die Elemente,
die keine Grenzen und keine Kontinente
kennen. Alvaneu ist da wie Triest oder
Venedig; Kaukasus und Tibet sind ihnen
so wenig fremd wie Alaska. Die Elemente
sind überall zu Hause. Wenn die Freunde
eingekehrt sind, wütet der Sturm weiter,
Schnee wirbelt und an den Fensterladen
kratzen die Äste. Im Specksteinofen
knistert das Feuer; Bartolomeo hängt, um die
Stube für die etwas verfrühte Feier zur
Jahrtausendwende zu schmücken, Girlanden

an die Decke. Da noch Gäste erwartet
werden, muss man die Zeit irgendwie
überbrücken. Paola-Madlaina, die Wirtin,
legt das Gästebuch ihrer Urgrossmuter auf
den Tisch. Ihr hat die verehrte Ahne nicht
nur die Wirtschaft vererbt, sondern
damals, als sie ein verliebtes junges Mädchen

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 4 4l



KULTUR HANS BOESCH

war, Zuflucht und Hilfe in grosser
Bedrängnis gewährt. Jetzt zeichnet sie in
ihren Erzählungen ein beeindruckendes
Bild dieser starken Frau. Und die

Erinnerungen lassen Zeiten und Menschen
wieder aufleben, die längst vorbei und tot
sind. Warum aber kommen sie uns
bekannt vor, der Uhrmacher Geckeier zum
Beispiel, der Venedig sehen wollte und auf
der Rückreise verschollen ist? Oder Paola-
Madlainas Urgrossmutter, die dem kranken

und erschöpften Geckeier auf dieser
Rückreise Unterkunft bot, ihn pflegte und
ihm ihre Liebe schenkte? Weil sie unser
Heimweh lindern? Oder weil von ihnen
etwas ausgeht, das wir - Menschen des zu
Ende gehenden Jahrhunderts - schmerzlich

vermissen? Die Erinnerung ist eine
der Nischen, die wir brauchen.

Auf Erfahrungen beharren

Hans Boesch wagt sich ungeschützt auf ein
Gelände, wo auf den Erzähler Gefahren zu
Häuf drohen. Läuft, was er anstrebt, auf
das «einfache Leben» hinaus, auf den
«Heimatroman», auf die «heile Welt», die
es doch nie gegeben hat? Sein Personal
sollte ihn vor diesem Verdacht schützen.
Simon und Aplanalp, Aurora und Valerie
kennen die Realitäten dieses Jahrhunderts.
Sie sind nicht «konservativ» in dem Sinne,
dass sie alles Neue grundsätzlich ablehnen.
Hans Boesch beharrt indessen auf einer
Erfahrung, die gerade der Techniker und
Landesplaner an den Fronten der Moderne
machen konnte. Vielleicht hat es sich
mittlerweile doch ein wenig
herumgesprochen, dass die von den gedankenlosen
Fortschrittsverehrern mitleidig als

«Ewiggestrige» apostrophierten Zweifler
Beobachtungen ernst nehmen, die jene
vielleicht gar nicht wahrhaben wollen.
Enzensberger — um einen Zeugen aus ganz
anderer Sphäre beizuziehen — hat festgestellt:

«Auch die Statthalter des Trends
verwickeln sich in die sonderbarsten
Widersprüche. Der Systemtheoretiker zieht in eine

Altbauwohnung. Der Waffenexperte geht am
liebsten in die Oper. Die Dekonstruktivistin
leidet an Liebeskummer, und der Chip-Designer

entwickelt eine Schwäche für buddhistische

Weisheitslehren.» Enzensberger zieht

Die Freunde

haben sich

schon vor

Jahren zu

gemeinsamen

Zielen

zusammengetan.

Vor allem

aber versuchen

sie, ohne

einer Mode

oder einem

Trend zu

verfallen,

in ihrer

Wahrheit zu

leben.

2 Hans Magnus Enzensberger,

Vom Blätterteig
der Zeit. Eine Meditation

über den Anachronismus.

In: Zickzack,
Aufsätze. Suhrkamp

Verlag, Frankfurt
am Main 1997.

daraus den Schluss, dass das verleugnete
Alte sich — «gegen den Willen der Subjekte
und ohne Rücksicht auf ihre ideologischen
Vorlieben» - in einer Fülle von
somatischen, psychischen und kulturellen
Symptomen äussere. Offenbar seien die
Zeiten eben vorbei, zu denen man glauben
konnte, ein Leben «aufder Höhe der Zeit»
liesse sich leben2.

Die Trilogie «Der Sog», «Der Bann» und
«Der Kreis» ist auf keiner Seite theoretisch
belastet. Hier werden nicht Thesen über
die Moderne aufgestellt oder bekämpft. Es

geht nicht um Diagnosen über die Defizite
unseres Jahrhunderts. Die Freunde, die
sich in der Bergwirtschaft im Val Bever
treffen, zuletzt auch die erwarteten
Nachzügler, Aurora und Linda, ihre Tochter,
haben sich nach gemeinsam oder auch
unabhängig voneinander gemachten
Erfahrungen schon vor Jahren zu gemeinsamen
Zielen zusammengetan. Vor allem aber
versuchen sie, ohne einer Mode oder
einem Trend zu verfallen, in ihrer Wahrheit

zu leben. Dass die Zeit, im Sinne von
Zeitgeist, dabei nichts zu suchen hat,
versteht sich am Ende. Hans Boesch nimmt
damit aber auch bewusst in Kauf, von den
Medien, die auf den Wellen dieses

Zeitgeistes surfen, allenfalls als Kuriosum
wahrgenommen zu werden. Das allerdings
ist weniger schlimm, als wenn sie ihn
falsch verstünden.

Dieser Erzähler entfaltet seine
Geschichten ohne Sentimentalität, aber mit
untrüglichem Gefühl, ohne Alpenromantik,

aber mit Sachkenntnis über das Leben
der Leute vom Berg. Seine Wortwahl und
sein Sprachrhythmus scheinen der Natur
selbst entsprungen. Die Täler und die
Felskuppen, die Gärten und Dächer, die
Schafe und die Ziegen sind gegenwärtig als

ein Teil der Welt, nicht als idyllischer
Ausschnitt. Die Feier, mit der die Freunde im
Bergwirtshaus das neue Jahrtausend be-

grüssen wollen, gilt nicht den technischen
Erfindungen und dem Fortschritt, den sie

versprechen, sondern der Natur, den
Landschaften nördlich und südlich von
Albula und Julier, und sie gilt vor allem
der Erinnerung an Menschen, die hundert
Jahre vor den heutigen schon da gelebt,
geliebt und gearbeitet haben.

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 4


	Kultur

