Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 78 (1998)

Heft: 3

Artikel: Sind transgene Tiere in ihrer Wirde verletzt? : Ein Beitrag zu einer
argumentativen Diskussion um die Gentechnik

Autor: Rippe, Klaus Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165902

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Klaus Peter Rippe,
geboren 1959, studierte
Philosophie, Geschichte
und Ethnologie in Got-
tingen. Nach seiner von
Giinther Patzig betreu-
ten Dissertation zum
Thema «Ethischer Rela-
tivismus, Seine Gren-
zen, seine Geltung»
arbeitete er als wissen-
schaftlicher Mitarbeiter
in Saarbriicken und
Mainz. Seit 1993 ist

er an der Arbeits- und
Forschungsstelle fiir
Ethik, Philosophisches
Seminar der Universitéat
Ziirich tatig. Er be-
schéaftigte sich im
Rahmen eines 1996
abgeschlossenen Na-
tionalfondsprojekts

mit der grundséatzlichen
Rolle von Ethikkom-
missionen. Mitautor
des vom Bundesamt fiir
Umwelt, Wald und Land-
schaft (BUWAL) heraus-
gegebenen Berichts
«Was heisst Wirde der
Kreatur?»

DOSSIER

SIND TRANSGENE TIERE IN IHRER WURDE VERLETZT?

Ein Beitrag zu einer argumentativen Diskussion um die Gentechnik

In der Gentechnik geht es einerseits um moralisch relevante Fragen

wie Abwigungen beim Umgang mit Risiken, beim Schutz von Umwelt
und Biodiversitit und bei der Sicherstellung und Firderung der
medizinischen Versorgung. Zum anderen stehen rein ethische Fragen

wie die Zuldssigkeit genetischer Manipulation bzw. die Herstellung

transgener Lebewesen zur Debatte sowie die Frage, ob eine solche
gegen deren Wiirde verstosse. Zu beiden Fragen kann die Moral-

philosophie einen klirenden Beitrag leisten.

Aufs'aitzen und Vortrigen
zu angewandt ethischen Fragen wird
schnell ein «tragisches» Schicksal zuteil.
Trifft der Autor die Meinung der Leser-
schaft, so werden sie freudig begriisst. Hat
sie eine andere Position, sieht der Verfasser
sich schnell als Objekt einer Analyse seiner
eigenen Person. Ob er dabei als Hofethiker
oder romantischer Zivilisationskritiker
abgetan wird, ist nebensichlich. Voreilige
inhaltliche Zustimmung wie auch ideolo-
gische Etikettierung sind fiir den Moral-
philosophen unbefriedigend, weil sein zen-
trales Anliegen dabei nicht zum Zug kommt.

Uberzeugen oder argumentieren?

Der Moralphilosoph zielt nicht auf in-
haltliche Zustimmung zu den von ihm
vertretenen Thesen. Wenn es darum ginge,
Personen zu iiberzeugen, gibt es wahrlich
bessere Wege als die Moralphilosophie.
Filme, Photographien, aufriittelnde Biicher
wie «Onkel Toms Hiitte», bewegende Ge-
schichten von sterbenden und leidenden
Wesen sind, Richard Rorty hat oft genug
darauf hingewiesen, in dieser Hinsicht je-
dem Argument iiberlegen. Moralphiloso-
phen wollen nicht in erster Linie iiberzeu-
gen, es geht ihnen um eine kritische Aus-
einandersetzung mit den vorgebrachten
Thesen. Sie setzen bewusst auf die schwa-
che, aber vielleicht nicht ginzlich wir-
kungslose Kraft des besseren Arguments.

Vorurteile und ein allgemeines
Bild von Ethik

Dass man sich ethischen Fragen argumen-
tativ nihern kann, ist keineswegs selbst-

verstindlich. Dem stehen nicht nur eine,
sondern zwei weitverbreitete Meinungen
entgegen. Die erste besagt, dass die jewei-
lige moralische Tradition die einzige Quelle
sei, aus der moralische Antworten zu
schopfen seien und dass es deshalb darum
gehe, diese Quelle zu bewahren und rein
zu erhalten. Die andere besagt, dass mo-
ralische Urteile stets relativ seien und dass
es angesichts fehlender Autorititen dem
einzelnen iiberlassen bleibe, wie er zu ent-
scheiden habe. Beide Vorurteile haben
ihren wahren Kern — aber sie verstellen
doch den Blick auf den richtigen Zugang
zu den Problemen.

Tatsdchlich ist die moralische Tradition
eine wichtige Quelle fiir unsere mora-
lischen Einstellungen. Aber die Tradition
gibt uns keine eindeutigen Handlungs-
anweisungen. Der Aufruf zur absoluten
Gewaltfreiheit ist beispielsweise in der
christlichen Tradition ebenso enthalten
wie die Lehre vom gerechten Krieg. Das
Lob der Toleranz, des Humanismus und
der Menschenrechte steht neben dem
Aufruf zu Intoleranz und Rassismus. Die
Tradition ist kein Korpus von eindeutigen
Handlungsanleitungen. So erstaunt es,
wenn Politiker und andere Persénlichkei-
ten des offentlichen Lebens behaupten,
moralische Angelegenheiten seien ihnen
als Christen ginzlich klar. Als Christen
seien sie aufgefordert, Mitgeschopfe, also
nicht-menschliche Lebewesen moralisch
zu beriicksichtigen und zu achten. Teil-
weise leiten sie sehr konkrete Maximen
daraus ab, etwa, dass Klonen oder gene-
tische Manipulation gegen die Wiirde der
Mitkreatur verstosse. lhr moralisches
Selbstverstindnis ist nachvollziehbar, we-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 3

27



DOSSIER

niger aber, dass sie der Auffassung zu sein
scheinen, andere Angehérige der eigenen,
christlichen Tradition miissten diese Auf-
fassung vorbehaltlos teilen. Die biblische
Uberlieferung und die moralische Tradi-
tion des Christentums geben diesbeziig-
lich weder eindeutige noch konkrete An-
weisungen. Die Tradition bietet auch hier
ein riesiges Angebot unterschiedlicher
Normen und Anregungen, die von einer
rein anthropozentrischen bis zu einer holi-
stischen Moralauffassung reichen. Unsere
Tradition gleicht einem riesigen Biifett
voll verlockender (und weniger verlocken-
der) Gerichte, auf dem der einzelne das fiir
ihn passende Gericht erst zusammenstel-
len muss. Auf die Frage aber, welche Spei-
sen man auf diesem Biifett fiir sich selbst
als Handlungsanleitung wihlen sollte, gibt
die Tradition selbst keine Anweisung. Hier
bedarf es zusitzlicher Kriterien, die nicht
selbst der Tradition entstammen.

Frither war es Sache der Kirchen, die
moralische Tradition fiir eine konkrete
Zeit anzupassen und in einer einheitlichen
Kultur zu verdichten. Wie konnen sie
diese Aufgabe heute iiberhaupt wahrneh-
men, wo nahezu jeder Theologe, ja fast
jeder Gliubige eine eigene Kirche bildet?
Darf diese Aufgabe iiberhaupt delegiert
werden? Viele Menschen bezweifeln heute
mit Recht die Legitimitit von solchen
moralstiftenden Instanzen. Wir stellen mit
gutem Grund die Fragen: «Wie kommt ihr
zu einer solchen Deutung der Tradition?
Woher kommt eure Autoritit, unsere ge-
meinsame moralische Tradition fiir uns
auszulegen?» Der einzelne beansprucht
sein Recht, eigene Wahlentscheidungen zu
treffen. Sikularisation ist mehr als nur ein
soziologisches Faktum einer sich verindern-
den Glaubenswelt. Hinter diesem Wort
verbirgt sich auch die normative For-
derung nach einer Gesellschaft, in der
moralische Entscheidungen dem einzel-
nen Individuum iiberlassen werden soll-
ten.

Weit verbreitet ist auch die Meinung,
ein persénlicher ethischer Standpunkt sei
nicht weiter zu begriinden und sei eine
Frage des personlichen Geschmacks. Nie-
mand kann dem einzelnen — um beim Bild
zu bleiben — raten, welche Speisen er am
Biifett wihlen solle, er hat einfach zu
wihlen. Eine begriindende Beratung ist
immerhin méglich — und dies gilt nicht

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78.JAHR HEFT 3

Wir haben
gemeinsame
Entscheidungen
Uber eine
winschenswerte
Zukunft zu
treffen.

Friher war
es Sache
der Kirchen,
die moralische
Tradition fir
eine konkrete
Zeit anzupassen
und in einer
einheitlichen
Kultur zu

verdichten.

ETHIK DER BIO- UND GENTECHNOLOGIE

nur im kulinarischen Bereich. Aber die
konkrete, personliche Wahl bleibt in einer
liberalen Gesellschaft dem Individuum
iiberlassen, das sie auch verantworten
muss. Eine Wahl ist deshalb nicht einfach
Geschmackssache, sondern Resultat einer
Abwigung. Im Bereich der Moral sind wir
noch mehr auf Verstindigung und Ar-
gumentation angewiesen als im Bereich
des Geschmacks. Es geht hier nicht nur
darum, was der einzelne tut, sondern
darum, was andere tun sollen, wie unsere
Gesellschaft in bestimmten Bereichen wei-
ter vorgehen will und wie diese Bereiche
geregelt werden sollten. Wir haben ge-
meinsame Entscheidungen iiber eine wiin-
schenswerte Zukunft zu treffen. Um diese
Entscheidungen in einer méglichst kon-
flikefreien, moglichst verstindigungsfor-
dernden Weise treffen zu kénnen, ist es fiir
die Gesellschaft wichtig, dass sich mog-
lichst viele Personen auf eine argumen-
tative, friedliche Auseinandersetzung ein-
lassen. Entscheidungen sind um so besser,
je informierter und vorurteilsfreier die
einzelnen wihlen.

Auch fiir den Bereich des Moralischen
ist zu postulieren, dass er der Argumen-
tation zuginglich ist. Ein Beispiel soll dies
illustrieren.

Zum Beispiel: «Wiirde der Kreatur»

In der Volksabstimmung vom 17. Mai
1992 haben Volk und Stinde den Verfas-
sungsartikel 24"°Vis angenommen, der all-
gemeine Grundsitze fiir die gemeinsame
gesetzliche Regelung der Gentechnik und
Fortpflanzungsmedizin aufstellt. Absatz 3
dieses Artikels, der den ausserhumanen
Bereich betrifft, lautet: «Der Bund erlisst
Vorschriften iiber den Ursprung mit Keim-
und Erbgut von Tieren, Pflanzen und
anderen Organismen. Er trigt dabei der
Wiirde der Kreatur sowie der Sicherheit von
Mensch, Tier und Umwelt Rechnung und
schiitzt die genetische Vielfalt der Pflanzen-
und Tierarten.»

Was unter dieser «Wiirde der Kreatur»
zu verstehen ist, ist alles andere als klar. Ist
jede Herstellung von transgenen Tieren
eine Verletzung von deren Wiirde? Oder
liegt nur in einigen, klar abzugrenzenden
Fillen eine Wiirdeverletzung vor? Um eine
Klirung dieser Frage bemiiht sich ein Ex-
pertenbericht, der im Auftrag des Bundes-



DOSSIER

amtes fiir Umwelt, Wald und Landschaft
von Philipp Balzer, Peter Schaber und mir
verfasst wurde'. Seine Ergebnisse beziig-
lich Gentechnologie lassen sich wie folgt
zusammenfassen: In unserem Gutachten
kommen wir zum Schluss, dass das jedem
Lebewesen inhirente «individuelle Gut» Ob-
jekt menschlicher Riicksichtnahme sein soll.

Man kann einwenden, diese Ausdeh-
nung moralischer Verpflichtungen auf an-
dere Lebewesen fiihre zu nicht tragbaren
Konsequenzen. Man kénne keine Krank-
heiten mehr heilen oder ihnen vorbeugen,
weil man die Wiirde von Krankheitserre-
gern, Bakterien und Viren zu achten habe.
Man diirfe ausser in der Notfallsituation
des ecigenen Hungertodes nichts mehr
essen, weil die Wiirde des Salatkopfes und
anderer Nahrungsquellen verletzt wire.
Man kénne die aussterbende Vogelwelt
in Neuseeland nicht schiitzen, weil die
Wiirde ihrer Riuber, Katzen und Ratten,
dies verbiete. Doch diese Folgerungen sind
nicht zwingend. Denn zum einen muss die
Wiirde der Kreatur nicht als absoluter
Wert verstanden werden, der jede Giiter-
abwigung verbietet. Es kann ein Wert
sein, der mit anderen Werten in Konflikt
geraten kann. Zum anderen ist nicht ge-
sagt, dass die Zuschreibung einer Wiirde
fiir Lebewesen bedeutet, dass alle Lebe-
wesen denselben inhirenten Wert haben.
Wenn man zwischen einem Bakterium
und einem erkrankten Tiger zu wihlen
hat, besteht ein guter Grund, den Tiger zu
heilen. Wenn man Lebewesen von Bord
der sinkenden Titanic zu retten hat, be-
steht ein guter Grund, statt der Zierpflan-
zen Menschen zu retten. Wenn von einem
Gut, einem inhirenten Wert eines Orga-
nismus die Rede ist, darf es durchaus eine
Rolle spielen, wie komplex dieses Wesen
ist, beispielsweise, ob es selbst wertschop-
fend sei.

Integritat des Genguts vs.
Entfaltung von Fahigkeiten

Lebewesen haben deshalb einen eigenen
Wert, eine Wiirde, weil sie ein eigenes Gut
haben, individuelle Ziele verfolgen und
organische Einheiten bilden. Die Wiirde
eines nicht-menschlichen Lebewesens wird
somit dann, und nur dann verletzt, wenn
sein eigenes Gut beeintrichtigt ist. Frag-
lich ist jedoch, was unter diesem «eigenen

1 Philipp Balzer, Klaus
Peter Rippe und Peter
Schaber. Was heisst
Wiirde der Kreatur?,
Expertenbericht ver-
fasst im Auftrag des
Bundesamtes fiur Um-
welt, Wald und Land-
schaft (Schriftenreihe
Umwelt Nr. 294, Ethik).

Paul Klee, Wachstum
regt sich. 1938, F 18
Nr. 78. Schwarze Klei-
sterfarbe. 33 x48,5¢cm.
Felix Klee, Bern.

ETHIK DER BIO- UND GENTECHNOLOGIE

Gut» genauer verstanden werden soll. Es
gibt drei mégliche Positionen, wie dieses
eigene Gut zu verstehen ist. Das Gut von
Lebewesen bezieht sich

erstens auf die urspriingliche Zweck-
bestimmung,

zweitens auf das individuelle Gengut
von Lebewesen,

drittens auf Funktionen und Fihig-
keiten, die ein Lebewesen einer Art in der
Regel ausiiben kann.

Wenn in der Diskussion davon gespro-
chen wird, es sei nicht die urspriingliche
Zweckbestimmung eines Schafes, in seiner
Milch pharmazeutische Wirkstoffe auszu-
scheiden, so wird auf die erste Bestim-
mung hingewiesen. Aber es ist problema-
tisch festzustellen, was diese «urspriingli-
che Zweckbestimmung» sein soll. Ist es die
urspriingliche Zweckbestimmung
Schafes, dass es geschoren wird? Wenn
man von einer urspriinglichen Zweckbe-

eines

stimmung ausgeht, kénnte man sich gegen
jede Form der Zucht aussprechen. Denn
auch durch Ziichtung werden Wesen an-
gestrebt, die nicht ihren urspriinglichen
Zweck haben, sondern ganz oder teilweise
einem neuen Zweck dienen. Dass die
Ziichtung eine seit Jahrrausenden geiibte
Praxis ist und auf tradiertem Erfahrungs-
wissen beruht und dass sie weit langsamer
zu einer Abweichung von der urspriing-
lichen Zweckbestimmung beitrigt, ist in
diesem Zusammenhang nicht relevant.
Weder die alte Tradition noch die Lang-
samkeit sind moralisch stichhaltige Argu-
mente, denn es gibt sehr wohl Altes und
Traditionelles — wie etwa die Folter —, das
moralisch verwerflich ist.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 3

29



DOSSIER

Mit der zweiten Option kommt man
der aktuellen Position der Gentechnik-
Skeptiker niher. Fiir sie stellt jede Ver-
inderung des individuellen Genguts, also
jede Herstellung transgener Lebewesen,
eine Wiirdeverletzung dar. Ziichtung wire
jedoch erlaubt. Der Ziichter fiithrt zwar
durch die Auswahl der Zuchttiere ein
spezifisches Gengut herbei, dieses wird in
seiner Integritit aber nicht beeintrichtigt
und kann sich ungestért ausbilden. Diese
Position ist jedoch mit Nachteilen verbun-
den, denn sie reduziert das individuelle
Gut auf das Gengut. Ein solcher Reduktio-
nismus muss nicht nur beim Menschen, son-
dern auch bei Tieren zuriickgewiesen wer-
den. Das Genom ist keine «Seele». Die je-
weilige Identitit und Individualitit werden
durch sie zwar mitgeprigt, aber auch nicht-
menschliche Lebewesen sind mehr als die
Summe ihrer Gene. Die Identifizierung
des individuellen Guts mit dem Genom
erweist sich in anderer Beziehung als pro-
blematisch. Wenn durch einen Eingriff im
individuellen Genom die Ausbildung einer
moglichen Schidigung behoben werden
kann und man ein Lebewesen, das behin-
dert geboren wiirde, prinatal therapieren
kann, ist dies moralisch nicht verwerflich.

In dem Expertenbericht argumentieren
wir deshalb dafiir, dass nur die dritte
Konzeption im Einklang mit wohliiber-
legten Intuitionen steht. Demnach liegt
eine Verletzung des eigenen Gutes bzw. der
kreatiirlichen Wiirde dann, und nur dann
vor, wenn ein Lebewesen Fihigkeiten
nicht oder nur beschrinkt ausiiben kann.
Die Verletzung der Wiirde bezieht sich dem-
nach nicht auf den gentechnischen Ein-
griff, sondern darauf, welche Phinotype
transgene Tiere ausbilden. Kénnen trans-
gene Tiere die Funktionen und Fihigkei-
ten ausbilden und entwickeln, die Wesen
ihrer Art in der Regel ausbilden, sind sie in
ihrer Wiirde nicht verletzt. Sind sie in
threm Wachstum, ihrer Sinnesausbildung,
ihren sozialen Fihigkeiten beeintrichtigt,
kann man argumentieren, dass ihre Wiirde
beeintrichtigt sei. Ein Schaf wie Tracy, das
in seiner Milch einen medizinischen Wirk-
stoff ausscheidet, sich aber ausser der

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 3

Kénnen
transgene Tiere
die Funktionen
und Fahigkeiten
ausbilden und

entwickeln,
die Wesen ihrer
Art in der
Regel ausbilden,
sind sie in
ihrer Wirde
nicht verletzt.

ETHIK DER BIO- UND GENTECHNOLOGIE

besonderen Substanz in der Milch von
einem normalen Schaf nicht unterschei-
det, wire damit in seiner Wiirde nicht ver-
letzt.

Um eine Verletzung oder eine Beecin-
trichtigung der kreatiirlichen Wiirde fest-
zustellen, muss der erwartete bzw. der zu
beobachtende Phinotyp transgener Lebe-
wesen beurteilt werden. Stellt ein Eingriff
eine Beeintrichtigung der kreatiirlichen
Wiirde dar, kann er nur dann moralisch
erlaubt sein, wenn stirkere moralisch rele-
vante Griinde fiir ihn sprechen. Insbeson-
dere bei transgenen Tieren sind gentech-
nische Verfahren gegeniiber traditionellen
Zuchtformen mit einer hoéheren Gefahr
verbunden, die Wiirde der Kreatur zu ver-
letzen. Diese Gefahr, die Wiirde zu ver-
letzen, gebietet besondere Vorsicht und
setzt einen umfassenden Datenaustausch
iiber transgene Tierstimme voraus. Aber
die Wiirde der Kreatur verbietet, so unsere
Schlussfolgerung, nicht per se, dass trans-
gene Tiere hergestellt werden.

Ethik und Politik

Die Griinde, die uns zu dieser Interpre-
tation gefiihrt haben (und die hier nur in
knapper Form dargestellt werden konn-
ten), kdénnen nachvollzogen, bestritten
oder weiter entwickelt werden. Andere
Moralphilosophen werden dazu aufge-
fordert, andere Argumentationslinien zu
entwerfen und zu verteidigen. Insgesamt
kann eine moralphilosophische Diskus-
sion dazu beitragen, dass die offentliche
Diskussion auch dann argumentativ er-
folgt und nicht nur emotional, wenn es um
normative Fragen geht. Moralphilosophi-
sche Reflexion nimmt dem einzelnen frei-
lich die Last nicht ab, eine eigene Ent-
scheidung zu treffen. Die Entscheidung,
ob und unter welchen Rahmenbedingun-
gen transgene Tiere hergestellt werden
diirfen, liegt bei den fiir die Gesetzgebung
Zustindigen, und sie wird im nichsten
Juni von den Stimmberechtigten gefillt
werden. Die Moralphilosophie hat die
Aufgabe, die Meinungsbildung argumen-
tierend und klirend zu unterstiitzen. 4



	Sind transgene Tiere in ihrer Würde verletzt? : Ein Beitrag zu einer argumentativen Diskussion um die Gentechnik

