
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 78 (1998)

Heft: 3

Artikel: Sind transgene Tiere in ihrer Würde verletzt? : Ein Beitrag zu einer
argumentativen Diskussion um die Gentechnik

Autor: Rippe, Klaus Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Klaus Peter Rippe,

geboren 1959, studierte
Philosophie, Geschichte
und Ethnologie in

Göttingen. Nach seiner von

Günther Patzig betreuten

Dissertation zum

Thema "Ethischer
Relativismus, Seine Grenzen,

seine Geltung»
arbeitete er als
wissenschaftlicher Mitarbeiter
in Saarbrücken und

Mainz. Seit 1993 ist
er an der Arbeits- und

Forschungsstelle für
Ethik, Philosophisches
Seminar der Universität
Zürich tätig. Er

beschäftigte sich im

Rahmen eines 1996

abgeschlossenen Na-

tionalfondsprojekts
mit der grundsätzlichen
Rolle von
Ethikkommissionen. Mitautor
des vom Bundesamt für
Umwelt, Wald und
Landschaft (BUWAL)

herausgegebenen Berichts
• Was heisst Würde der
Kreatur?»

Sind transgene Tiere in ihrer Würde verletzt?
Ein Beitrag zu einer argumentativen Diskussion um die Gentechnik

In der Gentechnik geht es einerseits um moralisch relevante Fragen
wie Abwägungen beim Umgang mit Risiken, beim Schutz von Umwelt
und Biodiversität und bei der Sicherstellung und Förderung der
medizinischen Versorgung. Zum anderen stehen rein ethische Fragen
wie die Zulässigkeit genetischer Manipulation bzw. die Herstellung
transgener Lebewesen zur Debatte sowie die Frage, ob eine solche

gegen deren Würde Verstösse. Zu beiden Fragen kann die
Moralphilosophie einen klärenden Beitrag leisten.

/Mufsätzen und Vottiägen
zu angewandt ethischen Fragen witd
schnell ein «ttagisches» Schicksal zuteil.
Tiifft det Autot die Meinung dei Leset-
schaft, so weiden sie freudig begtüsst. Hat
sie eine andeie Position, sieht dei Veifassei
sich schnell als Objekt einet Analyse seinei
eigenen Peison. Ob ei dabei als Hofethiket
odei tomantischet Zivilisationskritikei
abgetan witd, ist nebensächlich. Voteilige
inhaltliche Zustimmung wie auch ideologische

Etikettietung sind füt den Motal-
philosophen unbefriedigend, weil sein
zentrales Anliegen dabei nicht zum Zug kommt.

Überzeugen oder argumentieren?

Dei Motalphilosoph zielt nicht auf
inhaltliche Zustimmung zu den von ihm
vertretenen Thesen. Wenn es datum ginge,
Personen zu überzeugen, gibt es wahtlich
bessete Wege als die Moralphilosophie.
Filme, Photographien, aufrüttelnde Buchet
wie «Onkel Toms Hütte», bewegende
Geschichten von steibenden und leidenden
Wesen sind, Richard Rorty hat oft genug
daiauf hingewiesen, in diesel Hinsicht
jedem Atgument übetlegen. Moralphilosophen

wollen nicht in eistet Linie übeizeu-

gen, es geht ihnen um eine kritische Aus-

einandeisetzung mit den votgebtachten
Thesen. Sie setzen bewusst auf die schwache,

abei vielleicht nicht gänzlich wit-
kungslose Kraft des besseren Atguments.

Vorurteile und ein allgemeines
Bild von Ethik

Dass man sich ethischen Fragen atgumen-
tativ nähern kann, ist keineswegs selbst-

veiständlich. Dem stehen nicht nui eine,
sondern zwei weitveibteitete Meinungen
entgegen. Die eiste besagt, dass die jeweilige

moralische Ttadition die einzige Quelle
sei, aus der moralische Antworten zu
schöpfen seien und dass es deshalb datum
gehe, diese Quelle zu bewahren und tein
zu ethalten. Die andete besagt, dass

moralische Urteile stets relativ seien und dass

es angesichts fehlender Autoritäten dem
einzelnen übeilassen bleibe, wie et zu
entscheiden habe. Beide Votutteile haben
ihien wahten Kein - abei sie vetstellen
doch den Blick auf den richtigen Zugang
zu den Problemen.

Tatsächlich ist die moralische Ttadition
eine wichtige Quelle füt unsere
moralischen Einstellungen. Aber die Tradition
gibt uns keine eindeutigen
Handlungsanweisungen. Det Aufruf zut absoluten
Gewaltfreiheit ist beispielsweise in der
christlichen Tradition ebenso enthalten
wie die Lehre vom gerechten Krieg. Das
Lob der Toleranz, des Humanismus und
der Menschenrechte steht neben dem
Aufruf zu Intoleranz und Rassismus. Die
Tradition ist kein Kotpus von eindeutigen
Handlungsanleitungen. So eistaunt es,

wenn Politiket und andeie Petsönlichkei-
ten des öffentlichen Lebens behaupten,
moralische Angelegenheiten seien ihnen
als Chtisten gänzlich klat. Als Chtisten
seien sie aufgefotdett, Mitgeschöpfe, also
nicht-menschliche Lebewesen moralisch
zu berücksichtigen und zu achten.
Teilweise leiten sie sehr konkrete Maximen
daiaus ab, etwa, dass Klonen odet
genetische Manipulation gegen die Wüide dei
Mitkteatut vetstosse. Ihi moralisches
Selbstvetständnis ist nachvollziehbar we-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 3 27



DOSSIER ETHIK DER BIO- UND G E N T E C H N O LO G I E

niget abei, dass sie dei Auffassung zu sein
scheinen, andeie Angehölige dei eigenen,
christlichen Tiadition müssten diese

Auffassung votbehaltlos teilen. Die biblische
Übetliefeiung und die moralische Ttadition

des Chiistentums geben diesbezüglich

wedet eindeutige noch konkrete
Anweisungen. Die Tradition bietet auch hier
ein riesiges Angebot unterschiedlicher
Normen und Anregungen, die von einer
rein anthropozentrischen bis zu einet holi-
stischen Moialauffassung teichen. Unseie
Tiadition gleicht einem liesigen Büfett
voll vetlockendei (und weniger verlocken-
det) Gerichte, auf dem dei einzelne das füt
ihn passende Geiicht eist zusammenstellen

muss. Auf die Fiage abei, welche Speisen

man auf diesem Büfett füi sich selbst
als Handlungsanleitung wählen sollte, gibt
die Ttadition selbst keine Anweisung. Hiei
bedatf es zusätzliche! Kriterien, die nicht
selbst det Tiadition entstammen.

Ftühet wat es Sache dei Kitchen, die
moralische Tiadition füt eine konktete
Zeit anzupassen und in einet einheitlichen
Kultur zu verdichten. Wie können sie

diese Aufgabe heute überhaupt wahrnehmen,

wo nahezu jeder Theologe, ja fast

jedei Gläubige eine eigene Kitche bildet?
Datf diese Aufgabe übethaupt delegiert
weiden? Viele Menschen bezweifeln heute
mit Recht die Legitimität von solchen
moralstiftenden Instanzen. Wir stellen mit
gutem Gtund die Ftagen: «Wie kommt ihi
zu einet solchen Deutung dei Tiadition?
Wohei kommt eure Autoiität, unsete
gemeinsame moralische Tradition für uns
auszulegen?» Der einzelne beansprucht
sein Recht, eigene Wahlentscheidungen zu
treffen. Säkularisation ist mehi als nui ein
soziologisches Faktum einei sich verändernden

Glaubenswelt. Hintet diesem Wort
vetbiigt sich auch die notmative Foi-
detung nach einei Gesellschaft, in dei
moralische Entscheidungen dem einzelnen

Individuum übetlassen weiden soll-

Wir haben

gemeinsame

Entscheidungen

über eine

wünschenswerte

Zukunft zu

treffen.

Früher war

es Sache

der Kirchen,

die moralische

Tradition für

eine konkrete

Zeit anzupassen

und in einer

einheitlichen

Kultur zu

verdichten.

ten.
Weit vetbieitet ist auch die Meinung,

ein peisönlichet ethische! Standpunkt sei

nicht weitet zu begiünden und sei eine

Fiage des peisönlichen Geschmacks.
Niemand kann dem einzelnen - um beim Bild
zu bleiben - taten, welche Speisen et am
Büfett wählen solle, ei hat einfach zu
wählen. Eine begründende Beratung ist
immeihin möglich - und dies gilt nicht

nut im kulinarischen Bereich. Abei die
konktete, petsönliche Wahl bleibt in einer
liberalen Gesellschaft dem Individuum
übetlassen, das sie auch verantworten
muss. Eine Wahl ist deshalb nicht einfach
Geschmackssache, sondern Resultat einet
Abwägung. Im Bereich dei Moial sind wii
noch mehi auf Vetständigung und Ai-
gumentation angewiesen als im Bereich
des Geschmacks. Es geht hiei nicht nui
datum, was dei einzelne tut, sondern
datum, was andeie tun sollen, wie unseie
Gesellschaft in bestimmten Bereichen weitet

voigehen will und wie diese Beieiche

geregelt weiden sollten. Wii haben
gemeinsame Entscheidungen übet eine
wünschenswerte Zukunft zu treffen. Um diese

Entscheidungen in einet möglichst kon-
fliktfreien, möglichst veiständigungsföi-
detnden Weise tieften zu können, ist es füt
die Gesellschaft wichtig, dass sich
möglichst viele Petsonen auf eine atgumen-
tative, friedliche Auseinandetsetzung
einlassen. Entscheidungen sind um so bessei,

je infotmierter und voruiteilsfteiet die
einzelnen wählen.

Auch füt den Beieich des Moralischen
ist zu postulieren, dass ei dei Argumentation

zugänglich ist. Ein Beispiel soll dies

illustrieren.

Zum Beispiel: «Würde der Kreatur»

In dei Volksabstimmung vom 17. Mai
1992 haben Volk und Stände den Verfas-

sungsaitikel 24novles angenommen, det
allgemeine Gtundsätze füt die gemeinsame
gesetzliche Regelung dei Gentechnik und
Fortpflanzungsmedizin aufstellt. Absatz 3

dieses Artikels, dei den ausseihumanen
Beieich bettifft, lautet: «Der Bund erlässt

Vorschriften über den Ursprung mit Keim-
und Erbgut von Tieren, Pflanzen und
anderen Organismen. Er trägt dabei der
Würde der Kreatur sowie der Sicherheit von
Mensch, Tier und Umwelt Rechnung und
schützt die genetische Vielfalt der Pflanzen-
und Tierarten.»

Was untei dieset «Würde der Kreatur»
zu veistehen ist, ist alles andeie als klai. Ist
jede Hetstellung von tiansgenen Tieten
eine Vetletzung von deien Wüide? Odet
liegt nui in einigen, klai abzuglenzenden
Fällen eine Wütdeveiletzung voi? Um eine

Klätung dieset Fiage bemüht sich ein
Expertenbericht, dei im Auftiag des Bundes-

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 3



DOSSIER

amtes fui Umwelt, Wald und Landschaft

von Philipp Balzer, Peter Schaber und mit
vetfasst wuide1. Seine Etgebnisse bezüglich

Gentechnologie lassen sich wie folgt
zusammenfassen: In unserem Gutachten
kommen wii zum Schluss, dass das jedem
Lebewesen inhätente «individuelle Gut» Objekt

menschlicher Rücksichtnahme sein soll.
Man kann einwenden, diese Ausdehnung

moralischer Verpflichtungen auf
andeie Lebewesen fühte zu nicht tragbaren
Konsequenzen. Man könne keine Krankheiten

mehi heilen odet ihnen voibeugen,
weil man die Wüide von Krankheitsetie-

getn, Bakteiien und Viien zu achten habe.

Man dütfe aussei in dei Notfallsituation
des eigenen Hungertodes nichts mehi
essen, weil die Wüide des Salatkopfes und
andeiet Nahtungsquellen veiletzt wäre.
Man könne die aussterbende Vogelwelt
in Neuseeland nicht schützen, weil die
Wütde ihiei Räubei, Katzen und Ratten,
dies veibiete. Doch diese Folgeiungen sind
nicht zwingend. Denn zum einen muss die
Wüide der Kreatut nicht als absolute!
Weit vetstanden weiden, dei jede Gütet-
abwägung vetbietet. Es kann ein Wert
sein, der mit anderen Werten in Konflikt
geraten kann. Zum anderen ist nicht
gesagt, dass die Zuschieibung einei Wüide
füi Lebewesen bedeutet, dass alle
Lebewesen denselben inhärenten Wert haben.
Wenn man zwischen einem Bakterium
und einem eiktankten Tiget zu wählen
hat, besteht ein gutet Gtund, den Tiget zu
heilen. Wenn man Lebewesen von Boid
dei sinkenden Titanic zu fetten hat,
besteht ein gutei Gtund, statt det Zieipflan-
zen Menschen zu fetten. Wenn von einem
Gut, einem inhärenten Weit eines Oiga-
nismus die Rede ist, darf es durchaus eine
Rolle spielen, wie komplex dieses Wesen

ist, beispielsweise, ob es selbst weitschöp-
fend sei.

1 Philipp Balzer, Klaus

Peter Rippe und Peter
Schaber. Was heisst
Würde der Kreatur?,
Expertenbericht
verfasst im Auftrag des

Bundesamtes für
Umwelt, Wald und
Landschaft (Schriftenreihe
Umwelt Nr. 294, Ethik).

Paul Klee, Wachstum

regt sich. 1938, F18
Nr. 78. Schwarze

Kleisterfarbe. 33 x 48,5 cm.

Felix Klee, Bern.

ETHIK DER BIO- UND G E N T E C H N O L O G I E

Gut» genauet verstanden wetden soll. Es

gibt drei mögliche Positionen, wie dieses

eigene Gut zu verstehen ist. Das Gut von
Lebewesen bezieht sich

erstens auf die utsprüngliche
Zweckbestimmung,

zweitens auf das individuelle Gengut
von Lebewesen,

drittens auf Funktionen und
Fähigkeiten, die ein Lebewesen einet Art in der

Regel ausüben kann.
Wenn in der Diskussion davon gesprochen

wird, es sei nicht die utsprüngliche
Zweckbestimmung eines Schafes, in seiner
Milch pharmazeutische Witkstoffe
auszuscheiden, so witd auf die eiste Bestimmung

hingewiesen. Abei es ist problematisch

festzustellen, was diese «utsptüngli-
che Zweckbestimmung» sein soll. Ist es die

utspiüngliche Zweckbestimmung eines

Schafes, dass es geschoren witd? Wenn
man von einer ursprünglichen
Zweckbestimmung ausgeht, könnte man sich gegen
jede Fotm der Zucht aussprechen. Denn
auch durch Züchtung werden Wesen

angestrebt, die nicht ihren ursprünglichen
Zweck haben, sondern ganz oder teilweise
einem neuen Zweck dienen. Dass die
Züchtung eine seit Jahrtausenden geübte
Praxis ist und auf tradiertem Etfahtungs-
wissen beruht und dass sie weit langsame!
zu einet Abweichung von dei uispiüng-
lichen Zweckbestimmung beiträgt, ist in
diesem Zusammenhang nicht relevant.
Weder die alte Tradition noch die
Langsamkeit sind mofalisch stichhaltige Aigu-
mente, denn es gibt seht wohl Altes und
Traditionelles — wie etwa die Folter -, das

moralisch verwerflich ist.

Integrität des Genguts vs.
Entfaltung von Fähigkeiten

Lebewesen haben deshalb einen eigenen
Weit, eine Wütde, weil sie ein eigenes Gut
haben, individuelle Ziele verfolgen und
oiganische Einheiten bilden. Die Wüide
eines nicht-menschlichen Lebewesens wiid
somit dann, und nui dann veiletzt, wenn
sein eigenes Gut beeinttächtigt ist. Fraglich

ist jedoch, was untet diesem «eigenen

ÎI "mmm\ % ö -.- pI * '^^1 l
SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 3 29



DOSSIER ETHIK DER BIO- UND G E N T E C H N O LO G I E

Mit det zweiten Option kommt man
det aktuellen Position det Gentechnik-
Skeptiket nähet. Fût sie stellt jede Vet-
ändeiung des individuellen Genguts, also

jede Hetstellung tiansgenet Lebewesen,
eine Wütdevetletzung dat. Züchtung wäre

jedoch etlaubt. Det Züchtei führt zwai
dutch die Auswahl dei Zuchttieie ein
spezifisches Gengut hetbei, dieses witd in
seinet Integrität abei nicht beeinträchtigt
und kann sich ungestört ausbilden. Diese
Position ist jedoch mit Nachteilen veibun-
den, denn sie reduziert das individuelle
Gut auf das Gengut. Ein solchet Reduktionismus

muss nicht nui beim Menschen,
sondern auch bei Tieten zurückgewiesen werden.

Das Genom ist keine «Seele». Die
jeweilige Identität und Individualität werden
durch sie zwar mitgepiägt, abet auch
nichtmenschliche Lebewesen sind mehi als die
Summe ihrei Gene. Die Identifizieiung
des individuellen Guts mit dem Genom
erweist sich in änderet Beziehung als

problematisch. Wenn durch einen Eingriff im
individuellen Genom die Ausbildung einer
möglichen Schädigung behoben werden
kann und man ein Lebewesen, das behindert

geboren würde, pränatal therapieren
kann, ist dies moralisch nicht verwerflich.

In dem Expertenbericht atgumentieten
wir deshalb dafür, dass nur die dritte
Konzeption im Einklang mit wohlüberlegten

Intuitionen steht. Demnach liegt
eine Vetletzung des eigenen Gutes bzw. dei
kteatüilichen Wütde dann, und nut dann

voi, wenn ein Lebewesen Fähigkeiten
nicht odei nut beschtänkt ausüben kann.
Die Vetletzung dei Wütde bezieht sich demnach

nicht auf den gentechnischen
Eingriff, sondern darauf, welche Phänotype
tiansgene Tiere ausbilden. Können ttansgene

Tieie die Funktionen und Fähigkeiten

ausbilden und entwickeln, die Wesen

ihiei Ait in det Regel ausbilden, sind sie in
ihiei Wüide nicht veiletzt. Sind sie in
ihiem Wachstum, ihtet Sinnesausbildung,
ihten sozialen Fähigkeiten beeinträchtigt,
kann man atgumentieten, dass ihie Wütde
beeintiächtigt sei. Ein Schaf wie Tiacy, das

in seinet Milch einen medizinischen Wiik-
stoff ausscheidet, sich abei aussei der

Können

transgene Tiere

die Funktionen

und Fähigkeiten

ausbilden und

entwickeln,

die Wesen ihrer

Art in der

Regel ausbilden,

sind sie in

ihrer Würde

nicht verletzt.

besonderen Substanz in der Milch von
einem normalen Schaf nicht unterscheidet,

wate damit in seinet Wütde nicht
veiletzt.

Um eine Vetletzung odei eine
Beeinträchtigung dei kteatütlichen Wütde
festzustellen, muss dei eiwattete bzw. det zu
beobachtende Phänotyp ttansgenet
Lebewesen beurteilt weiden. Stellt ein Eingriff
eine Beeintiächtigung dei kteatütlichen
Wüide dai, kann et nut dann motalisch
etlaubt sein, wenn stäfkete motalisch
relevante Gtünde füi ihn sptechen. Insbesondere

bei transgenen Tiefen sind gentechnische

Verfahren gegenüber traditionellen
Zuchtfofmen mit einet höheren Gefahi
vetbunden, die Wütde det Kteatut zu vet-
letzen. Diese Gefahi, die Wütde zu
verletzen, gebietet besondere Votsicht und
setzt einen umfassenden Datenaustausch
übet ttansgene Tiefstämme voraus. Aber
die Wütde der Kreatur verbietet, so unsere
Schlussfolgerung, nicht per se, dass ttansgene

Tiere hergestellt wetden.
I

Ethik und Politik

Die Gründe, die uns zu dieser Intetpre-
tation gefühft haben (und die hier nur in
knapper Form dargestellt werden konnten),

können nachvollzogen, bestritten
odef weiter entwickelt wetden. Andere

Moralphilosophen werden dazu
aufgefordert, andere Argumentationslinien zu
entwerfen und zu verteidigen. Insgesamt
kann eine moralphilosophische Diskussion

dazu beitragen, dass die öffentliche
Diskussion auch dann atgumentativ
erfolgt und nicht nut emotional, wenn es um
nofmative Fragen geht. Moralphilosophi-
sche Reflexion nimmt dem einzelnen freilich

die Last nicht ab, eine eigene
Entscheidung zu treffen. Die Entscheidung,
ob und untet welchen Rahmenbedingungen

ttansgene Tieie hetgestellt weiden
dütfen, liegt bei den füt die Gesetzgebung
Zuständigen, und sie witd im nächsten

Juni von den Stimmberechtigten gefällt
weiden. Die Moralphilosophie hat die
Aufgabe, die Meinungsbildung atgumen-
tieiend und klärend zu unteistützen.

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 78. JAHR HEFT 3


	Sind transgene Tiere in ihrer Würde verletzt? : Ein Beitrag zu einer argumentativen Diskussion um die Gentechnik

