
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 78 (1998)

Heft: 12-1

Artikel: Konfessionelle Wurzeln des modernen Kapitalismus : Herbert Lüthy
Relativierung von Max Webers These zu Kapitalismus und
protestantischer Ethik

Autor: Maissen, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165876

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Thomas Maissen,
1962 in Zürich geboren,
studierte in Basel und

Rom Geschichte, Latein
und Philosophie; nach

weiteren Studien in

Neapel und Paris 1993
Promotion zum Thema

• Von der Legende zum

Modell. Das Interesse
an Frankreichs
Vergangenheit während der

italienischen Renaissance'

(Helbing und

Lichtenhahn, Basel

1994). Seit 1993
Assistent für Geschichte
der Frühen Neuzeit an

der Universität Potsdam
und regelmässiger
Mitarbeiter der >NZZ' für

historische Themen.

Zahlreiche Publikationen,

zuletzt gemeinsam
mit Katrin Burri 'Bilder
aus der Schweiz, 1939-
1945,, NZZ-Verlag
Zürich 1997.

Konfessionelle Wurzeln des
modernen kapitalismus
Herbert Lüthys Relativierung von Max Webers These

zu Kapitalismus und protestantischer Ethik

Max Webers Studie «Die protestantische Ethik und der Geist des

Kapitalismus» kennt seit der Veröffentlichung der ersten Fassung von
1904/5 einen anhaltenden internationalen Erfolg, der bei einem

wissenschaftlichen Werk kaum Parallelen hat1. Die Gleichung
«Protestantismus/Calvinismus Kapitalismus ist zu einer Art
Allgemeingut geworden. Herbert Lüthy hat schon vor dreissig Jahren

auf Unstimmigkeiten dieser These aufmerksam gemacht.

Herbert Lüthy

¦' '.
'

J..

m \
¦

_____ m *¦¦
_____^^

k i

V5
w____HHH___B

K Ver weiss heute noch etwas
über die «doppelte Prädestination»; und
wer kann erklären, weshalb eine (nicht die

einzige) Prädestinationslehre statt zu
Fatalismus zu einer wirtschaftlichen
Gestaltungskraft und Dynamik geführt haben
soll, die in der ganzen Weltgeschichte
ihresgleichen sucht und universal geworden

ist?

Weber selbst hat als - beschränkten -
Gegenstand des Aufsatzes «die Entwicklung

des <Berufsmenschentums> in seiner

Bedeutung als Komponente des kapitalistischen

<Geistes>»2 bezeichnet. Wesentliche
Aspekte seiner Ausführungen könnte man
so zusammenfassen: Auf den in
ökonomischen Fragen sonst traditionalen Luther

geht ein neues Konzept des

«Berufs» zurück, der «Berufung»

(calling) als gottgewollte
innerweltliche Aktivität, aus
dem sich später — dynamisiert
und säkularisiert - das bürgerliche

Berufsethos entwickeln
wird. Ihrerseits verlangt die
calvinistische Prädestinationslehre

die «innerweltliche
Askese» als Zeichen möglicher
Auserwähltheit: Redlichkeit,
rastloser Arbeitsfleiss und
disziplinierte Sparsamkeit, die
Gewinne nicht geniesst,
sondern reininvestiert, wobei all¬

mählich ganz entgegen der reformatorischen

Intention eine neue «Werkgerechtigkeit»

entsteht — wirtschaftlicher Erfolg
wird als Zeichen von Auserwähltheit und
Tugend betrachtet. Die eigentliche
Ausprägung dieser systematischen «Werkheiligkeit»

zu einer dem Kapitalismus ge-
mässen, rational-methodischen

«Lebensführung» auf Grundlage der «Berufsidee»

zeigt sich im Pietismus, Methodismus und
den protestantischen «Sekten» Englands
und Amerikas, die ehrliche, gewaltlose,
legale (und insofern nicht traditionale) Pro-
fìtmaximierung zu einem göttlichen Gebot

und einem Wert an sich im Rahmen
der religiösen und praktischen Ethik werden

lassen.

Die Popularität der Weber-These hat,
abgesehen von der scheinbaren Trivialität
der eingangs erwähnten Formel, viele
andere Gründe, nicht zuletzt ihre scheinbare
Stossrichtung gegen den marxistischen
Materialismus. Damit lässt sich die hohe
Wertschätzung Webers bei anglo-amerikanischen

Forschern aller Disziplinen und in
den nach neuem Fundamenten suchenden
Wissenschaften Nachkriegsdeutschlands
erklären, auch wenn Weber Marxens
Leistungen neben Kritik hohe Anerkennung
entgegenbrachte. Keineswegs hat er
beabsichtigt, in der idealistischen Tradition die
Geschichte wieder auf den Kopf zu stellen
— die «Protestantische Ethik» sei nicht ent-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77./78. JAHR HEFT 12/1 23



DOSSIER HERBERT LÜTHY - STIMME DER GESCHICHTE IN DER GEGENWART

Die

wissenschaftliche

Auseinandersetzung

mit der

«Protestantischen

Ethik» kann

deren Popularität

so lange nichts

anhaben, als sie

keine andere

Erklärung für

den Durchbruch

von Kapitalismus

und Industrialisierung

im

protestantischen
Raum liefert.

standen, um «an Stelle einer einseitig <ma-
terialistischen> eine ebenso einseitig spiri-
tualistische kausale Kultur- und Geschichtsdeutung

zu setzen»0.

Dieser Satz am Ende der berühmten
Studie sei allen - mit Webers Worten —

«Dilettanten»4 ans Herz gelegt, welche in ihr
eine monokausale Erklärung vermuten —

oder vielmehr eine wissenschaftliche
Bestätigung ihres monokausalen Vorurteils
erhoffen. Webers These besteht nicht im
Nachweis, dass der Protestantismus den

Kapitalismus hervorgebracht hat, sondern:
• inwiefern gewisse Protestantismen zu dessen

geistiger Fundamentierung beigetragen

haben. Man muss nicht zum selbstbewussten

protestantischen Bildungsbürgertum

gehören, um eine Erklärung für einen
offensichtlichen Tatbestand zu begehren:
die Börse von Amsterdam, James Watts

Dampfmaschine, die Elektromotoren des

Werner von Siemens, Henry Fords Fliessband

— Industrialisierung und moderner
Kapitalismus (keine deckungsgleichen,
aber sich gegenseitig bedingende
Phänomene) haben ihren Durchbruch in
protestantischen Ländern erlebt. Statistische
Unterschiede zwischen katholischen und
protestantischen Schülern und Arbeitern
im Grossherzogtum Baden bilden auch den

Aufhänger für Webers Studie. Gewiss lässt
sich sein damaliges Zahlenmaterial bemängeln,

gewiss lassen sich Lücken in seiner
Beweisführung aufzeigen, gewiss katholische

Gegenbeispiele oder Parallelen
anführen; die wissenschaftliche
Auseinandersetzung mit der «Protestantischen
Ethik» hat dies immer wieder getan. Aber
sie kann deren Popularität so lange nichts
anhaben, als sie keine andere Erklärung für
den Durchbruch von Kapitalismus und
Industrialisierung im protestantischen Raum
liefert. Dass in dieser Hinsicht ein
Zusammenhang besteht, ist denn auch kein
Ergebnis von Webers Arbeit, sondern
vielmehr ihre Voraussetzung, eine Vermutung,
wie sie nicht nur andere Wissenschafter vor
Weber geäussert haben, sondern bereits die

Zeitgenossen im 17. und 18. Jahrhundert.

Lüthys wirkungsmächtige Beiträge

Diese empirische Verbindung wird — wie
von Weber selbst5 - auch von Herbert Lüthy
gleich zu Beginn seines Opus magnum
festgehalten, doch fragt sich der Schweizer

Historiker - von Webers Antwort nicht
überzeugt -, ob man «cette affinité» nicht
anders, klarer interpretieren könne. «La

Banque Protestante en France» von 1685-
1794 ist ein Thema, bei dem die Diskussion

von Webers Aufsatz sich aufdrängt:
die beherrschende Stellung der benachteiligten

calvinistischen Minderheit im
Geldgeschäft des vorrevolutionären Frankreich.
Doch Lüthy macht sofort klar, dass er nur
in der Einleitung und in den
Schlussbemerkungen auf die These eingehen wird.
Die dazwischen liegenden gut 1100 eng
bedruckten Seiten erwähnen den Namen
des deutschen Soziologen nie, «la théorie

n\y] a eu que peu de place». Lüthy ahnt
allerdings sehr wohl, dass seine
Auseinandersetzung mit Weber ein grösseres Publikum

interessieren und finden wird als

seine faszinierende, sehr anspruchsvolle
Untersuchung der «Banque Protestante».
Eine erste Zusammenfassung seiner
diesbezüglichen Überlegungen erscheint noch
vor der Drucklegung seines Hauptwerks
als Aufsatz, und ihre verschiedenen

Fassungen in drei Sprachen ergeben das

eindrückliche Bild einer im wissenschaftlichen

Austausch stets erweiterten und
auch stilistisch verfeinerten Argumentation.

Deren Ausbau kann man — ohne den

Anspruch auf bibliographische Vollständigkeit

und detaillierte textgeschichtliche
Analyse — in fünf Stufen einteilen:

1. Die erwähnten Äusserungen in der

«Banque Protestante» (im folgenden
abgekürzt als BP I bzw. II) fallen in die Jahre
1959 (Vorwort, auszugsweise auch auf
Deutsch publiziert) und 1961
(Schlussbemerkungen)6.

2. 1961 erscheint mit Anspielung auf
den Titel einer der frühesten Weber-Kritiken7

«Nochmals: <Calvinismus und
Kapitalismus). Über die Irrwege einer
sozialhistorischen Diskussion» in der
Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte

(abgekürzt CK); auf Englisch übertragen,
findet sich derselbe Artikel im «Encounter»

von 1964, wo sich eine briefliche
Debatte mit Benjamin Nelson anschliesst

(abgekürzt Nelson)8.

3. Auf Französisch werden Lüthys
gegenüber CK erweiterten Überlegungen als

Aufsatz mit dem Titel «Calvinisme et
capitalisme. Après soixante ans de débat» in
den «Cahiers Vilfredo Pareto» von 1963
gedruckt. Nachdem 1964 Webers «Prote-

24 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77.778. JAHR HEFT 12/1



DOSSIER HERBERT LÜTHY - STIMME DER GESCHICHTE IN DER GEGENWART

stantische Ethik» erstmals auf Französisch
erschienen ist, druckt die Zeitschrift
«Preuves» Lüthys Text erneut ab, an den
sich eine recht scharfe Auseinandersetzung
mit Julien Freund anschiiesst., einem Übersetzer

Webers (abgekürzt Freund). Ebenfalls

in einer Publikumszeitschrift, dem
«Merkur», erscheint 1965 eine stark erweiterte

Fassung des deutschen Aufsatzes9.
4. Die endgültige deutsche Fassung

wird 1967 in einem Essayband Lüthys
veröffentlicht als «Variationen über ein
Thema von Max Weber: Die Protestantische

Ethik und der Geist des Kapitalismus»

(abgekürzt V); gegenüber dem Aufsatz

im «Merkur» ist sie noch um eine

längere Passage erweitert (S. 61-66)10.
5. Die ausführliche französische Schlussversion,

ebenfalls mit dem Titel «Variations
sur un thème de Max Weber», die in einigen
Fragen mit Material aus «La Banque
Protestante» über die deutsche hinausgeht,
findet sich bereits 1965 in Lüthys
Essaysammlung «Le passé présent. Combats
d'idées de Calvin à Rousseau». Letztere
wird 1970 auch auf Englisch veröffentlicht
und 1972 auf Italienisch; eine gekürzte
Fassung von «Variations on a theme by Max
Weber» erscheint schliesslich 1985, ohne
dass die Argumentation verändert oder die
Literatur aktualisiert worden wäre11.

Herbert Lüthys Überlegungen sind also

in verschiedener Form zwischen 1959 und
1985 insgesamt rund fünfzehnmal und in
vier Sprachen veröffentlicht worden. Die
von ihm verfassten deutschen, französischen

und englischen Fassungen entsprechen

sich jeweils weitgehend, bis in die

prägnanten Formulierungen, und zeigen
auch stilistisch das Können eines grossen
Essayisten. In der folgenden Zusammenfassung

bleibt die Textgeschichte von
Lüthys Aufsätzen sekundär; sie zeigt aber,
dass die Kritik an der Weber-These ein
zentrales Element seiner wissenschaftlichen
Arbeit, vor allem aber das zentrale Element
bei der Rezeption des Schweizer Historikers

gerade auch im Ausland darstellt und
dank der Veröffentlichungen in anspruchsvollen

Publikumszeitschriften über enge
wissenschaftliche Kreise hinausdringt.

Schon zu Beginn der «Banque
Protestante» hält Lüthy fest, dass die Debatte
über die Weber-These, wenigstens vom
geschichtswissenschaftlichen Standpunkt
aus, weitgehend abgeschlossen zu sein

scheine. «Elle [la discussion] n'a été ni sans

objet ni sans fruit, et ne serait-ce qu'en écartant

un certain nombre de jugements hâtifs
ou passionnés, elle a mieux défini une affinité

qui, pour être essentiellement ambiguë,
reste néanmoins une constation de fait» (BP
I, 2). In diesem Zitat zeigt sich Lüthys
grundsätzliche Skepsis, wenn die
spirituelle Lebenswelt mit der ökonomischen in
Verbindung gebracht wird — ihre
Berührungspunkte seien doch sehr begrenzt, das
andere in den Dogmen des einen stets
sekundär. Als einzige unbestreitbare Verbindung

anerkennt er, dass die zwinglianische
und calvinistische, gegen das (bettel-)
mönchische Ideal der Kontemplation
gerichtete Heiligung der Arbeit, die über den
Pietismus auch das Luthertum erreicht, ein
grundlegendes Charakteristikum
protestantischer Gesellschaften und aller ihrer
Mitglieder darstellte. Dem Wohlhabenden
wurde es so zur christlichen Pflicht, Arbeit
zur Verfügung zu stellen, und gleichzeitig
war sein ärmerer Mitbürger mental,
aufgrund der religiös vermittelten Werte, eher
bereit, nicht nur zu arbeiten, sondern mehr
als absolut nötig zu arbeiten — eine günstige

Voraussetzung für eine Industrialisierung,

die sich in der Form Colbertscher
Dekrete viel schlechter vermitteln liess.

Ein anderes Argument, dem in Webers

Aufsatz allerdings keine Bedeutung
zukommt, wird von Lüthy unter Rückgriff auf
die kurz zuvor erschienene, reich dokumentierte

Studie André Biélers12 ausführlich
behandelt: Wohl habe Calvin als erster
Theologe die Zinsnahme gebilligt, doch sei

er damit der längst üblichen Praxis nur
hinterhergehinkt. Die Bank und ihre Usanzen
seien Erfindungen des Spätmittelalters,
insbesondere in Italien und den Niederlanden,
und nicht des reformierten Genf. Calvin
habe das Zinsproblem eher widerwillig
aufgegriffen, das sich aber in der lemanischen
Handelsstadt aufdrängte, und es mit noch
nie dagewesener intellektueller Schärfe
analysiert. Das biblische Zinsverbot «mutuum
date nihilsperantes» (Luc. 6, 35) ergebe sich
für den Reformator aus der Nächstenliebe
im Umgang mit den Notleidenden und
verbiete den Wucher; es gelte jedoch nicht bei

produktivem Kapital, im marktmässigen
Austausch unter Gleichen oder gar im
Geldverleih an Reichere. Entscheidend sei
das Gebot der Redlichkeit, Rechtmässigkeit
und Billigkeit {Calvins «règle de l'équité»),

3»

Max Weber (1864-1920)

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77778. JAHR HEFT 12/1 25



DOSSIER HERBERT LÜTHY - STIMME DER GESCHICHTE IN DER GEGENWART

wie es aus der Bergpredigt hervorgehe. Damit

aber, so Lüthy, habe Calvin nicht die
Wucherei eingeführt: Die Praxis und die

Hemmungen der Genfer Bankiers
unterschieden sich nicht von ihren katholischen
Geschäftsfreunden. Neu dagegen sei eine
rechnerische, wissenschaftliche Mentalität
im Umgang mit dem alten Phänomen des

Zinses, dessen theoretischer Erörterung in
Genf anders als in katholischen Gegenden
nun keine grundsätzlichen rechtlichen
Schranken mehr gesetzt sind.

Das erklärt aber für Lüthy nicht, weshalb
die Bürger der Calvinstadt zu den
Banquiers der katholischen Krone Frankreichs
wurden. «Si certains Genevois se font remarquer

par leur efficacité en affaires, cela fait la

réputation d'une ville et non celle d'une

croyance dont les représentants les plus
authentiques en France, les protestants cévenois,

ne présentent vraiment pas trace d'<esprit
capitaliste)» (BP II, 770). Die Tradition einer
alten Handels- und Messestadt ohne bäuerliches

Umland ist die Voraussetzung, dass

die Genfer in der konkreten Situation eine
Mittlerfunktion zum kapitalkräftigen Ausland

aufbauten und dem absoluten
französischen Herrscher das einzige lieferten, was

er trotz seiner Allmacht nicht durch staatliche

Dekrete besorgen konnte: gutes Geld.
Die prosopographische Rekonstruktion
dieses feinen Netzes von Familien- und
Geschäftsbeziehungen ist denn auch Lüthys
Meisterleistung. 1685 durch das Edikt von
Fontainebleau entrechtet und für ein
Jahrhundert um alle Karriereaspirationen
innerhalb der königlichen (Finanz-)Verwal-

tung gebracht, blieb der benachteiligten,
aber nicht massiv verfolgten Minderheit
nur die internationale Bank, vor allem das

Wechsel- und Zahlungsgeschäft, als Ort der

Verwirklichung. Zusätzlich prädestiniert
war sie dazu durch das vom Knotenpunkt
Genf ausgehende, weitverzweigte personale
Netz und eine unvermeidliche Mobilität:
konvertierte oder kryptocalvinistische
Familienteile in Frankreich, zu Reichtum und
Bürgerehre aufgestiegene Hugenotten in
vielen Staaten Europas, die als Ausländer in
ihre alte Heimat zurückkehrten, um zu
handeln und sich zu verschwägern.

Geschäft einer Minderheit

Lüthy hat «ce fait social» reich dokumentiert

und damit die Banque Protestante als

Lüthys

monumentale

Studie ist ein

methodischer

Gegenentwurf

zu Weber,

geprägt vom

Misstrauen des

Historikers

gegen den

soziologischen

Zwang zur

Systematik

ungeachtet

fehlender oder

unvollständig

ausgewerteter

Quellen.

Minderheitenphänomen erklärt (vgl. auch

V, 57 f.) - ähnlich wie etwa Sombart den

Kapitalismus auf den Status der Juden
zurückführte. Auch Max Weber erwähnt
die Minderheitenthese, gerade hinsichtlich

der Hugenotten, hält sie jedoch im
Norden Europas nicht für eine
ausreichende Deutung13. Lüthys einleuchtende

Interpretation der Banque Protestante ist
denn auch weniger eine Entgegnung auf
Weber, der in seinem Aufsatz Frankreich
kaum erwähnt und auch die Zinsproblematik

vernachlässigt; überhaupt deutet der

Soziologe die Reformation und erst recht
Calvin nicht als radikale Bruchstellen,
sondern als einen Ausgangspunkt (neben
anderen) der ökonomischen und
mentalitätsgeschichtlichen Entwicklung hin zum
Kapitalismus. Ob in diesem Prozess die in
mancher Hinsicht archaischen Wechsel-
und Zahlungsgeschäfte der Banque Protestante

und ihre Dienstleistungen für die
französische Krone überhaupt eine
zentrale Rolle spielen, müsste noch genauer
diskutiert werden: Kapitalismus ist mehr
und anderes als Finanztransaktionen. Wie
dem auch sei: Inhaltlich richtet sich Lüthys
Meisterwerk viel eher gegen die
reaktionären Verschwörungstheorien im
nachrevolutionären Frankreich, die einen
«complot protestant» um Genfer Bankiers
wie Necker für den Untergang des Ancien
Régime verantwortlich machten. Methodisch

hingegen ist seine monumentale Studie

- unausgesprochen - ein Gegenentwurf

zu Weber, geprägt vom Misstrauen
des Historikers gegen den soziologischen
Zwang zur Systematik ungeachtet fehlender

oder unvollständig ausgewerteter
Quellen, geprägt von den Hemmungen
«d'ordonner, <d'organiser> le chaos brut des

faits du passé»: «Le présent travail est et a
voulu être un travail de charretier, soucieux
de ne rien affirmer au-delà du fait constaté

et de toujours en fournir la référence exacte»

(BP II, 748, 750).
In seinen Aufsätzen wird Lüthy in dieser

Sache deutlicher: «Weber hat kein einziges
konkretes, historisch überprüfbares Beispiel
gegeben, in dem ein klarer Zusammenhang
zwischen Reformation oder Calvinismus
und Kapitalismus greifbar wurde: er bat die
allgemeine Hypothese einer ethischen
Verhaltensnorm und einer praktischen
Verhaltensweise aufgestellt. Diesem grossen und
problematischen Geist ging es nie eigentlich

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77./78. JAHR HEFT 12/1



DOSSIER HERBERT LÜTHY - STIMME DER GESCHICHTE IN DER GEGENWART

um konkrete Geschichte und auch nicht um
Gesellschafts- und Wirtschaftssysteme,
sondern um das Aufspüren der letzten
geistigseelischen Voraussetzungen menschlichen
Verhaltens und Handelns» (V, 44, teilweise auch
schon CK, 131). Was Webers Ausgangspunkt

betrifft, die statistischen Angaben
über das Grossherzogtum Baden, so habe

er «nur den einen Punkt hervorgehoben und
verallgemeinert, der seine von vornherein

gezogenen Schlussfolgerungen stützen konnte,
und alles Übrige vernachlässigt» (V, 55).

Auch in Lüthys Aufsätzen können wir
die doppelte Frontstellung feststellen, die
— zusammen mit ihrer Entstehungsgeschichte

- erklärt, weshalb Lüthys
Ausführungen brillant, aber nicht immer aus
einem Guss und mit deutlicher Stossrich-

tung daherkommen14: Methodisch stösst er
sich am gleichwohl mit grosser Anerkennung

(«giant of insight») titulierten Weber,

vor allem an dessen idealtypischen Vorgehen

(explizit in den erwähnten
Auseinandersetzungen mit Julien Freund und
Benjamin Nelson); inhaltlich dagegen am
Trivial-Weberianismus der Lehr- und
Handbücher, den er wiederum als Reaktion

auf den (Trivial-)Marxismus versteht:
«diese handliche Konstruktion, die sich gern
auf die Autorität Webers beruft, aber seine

subtile Hypothese vergewaltigt» (V, 52; vgl.
auch Antwort an Nelson, S. 92). «Die
Diskussion hat sich aufdiesen Aspekt der Beziehung

zwischen reformatorischer Lehre und
Wirtschaftsgebaren eingeengt — nicht eines

durch viele Zwischenglieder vermittelten
Zusammenhangs im Ganzen einer
Zivilisationsgeschichte, auch nicht wie bei Weber

einer subtilen Affinität idealtypischer
Normgefüge, sondern einer direkten, ursächlichen

Beziehung zwischen religiöser Doktrin

und wirtschaftlich-praktischem Verhalten:

als wäre hier der rote Faden der
Geschichte gefunden, der dialektisch vom
Thesenanschlag in Wittenberg zur Wall
Street und den Fliessbändern von Detroit
führt» {CK, 135 f. =V, 50).

Lüthys alternative Deutung, die - ohne

gegenseitige Abhängigkeit - in manchem
mit derjenigen Hugh Trevor-Ropers
übereinstimmt, nimmt nicht die Reformation
zum Ausgangspunkt, sondern Spätmittelalter

und Renaissance. «Besteht nicht der

ursprüngliche Irrtum darin, konfessionelle
Gruppen als primäre Einheiten aufzufassen,
die vom gleichen Niveau ausgegangen wären

Lüthy versteht

seinen Beitrag

als Alternative

zu einer

unbelegbaren

Spekulation über

theologische

Motivationen

ökonomischen

Handelns und

zu einer

Unterordnung

der geschichtlichen

Detailkenntnisse

unter die

soziologische

Theorie.

und sich erst in der Folge ihrer konfessionellen

Trennung differenziert hätten, während

in Wirklichkeit die Bevölkerung und Regionen

bereits differenziert waren — ländlich
oder städtisch, handeltreibend oder autark,
(fortgeschritten) oder (rückständig), bevor sie

sich, freiwillig oder gezwungenermassen, der

Reformation anschlössen oder der katholischen

Kirche treu blieben?» (V, 56).
Humanismus, Individualität, Städteblüte,
technische und geographische Entdeckungen:
Eine offene und Zukunftsgerichte Zeit waren

die Jahre um 1500, in denen die —

katholischen — Fugger und Medici den Inbegriff

des Handelskapitalismus darstellten.
Diese Anlage wurde nicht durch die
Reformation geweckt oder sonderlich gefördert,

wohl aber durch die Gegenreformation

brutal abgewürgt, die den dynamischen

«Geist der Kritik, der Ketzerei und
der Widersetzlichkeit» (V, 67) ausmerzte.
Der posttridentinische Katholizismus erst
war es, der im Verbund mit absolutistischen

Fürstenhöfen, eine — insofern
moderne — einheitliche, staatliche, unduldsame

Ordnung herstellte, während in den

heterogenen Protestantismen die archaische

Vielfalt des ständischen, gleichermassen

fürstlichen, republikanischen und
feudalen Mittelalters überlebte und in ihren
alteuropäischen Freiheiten auch — für die
wirtschaftliche Entwicklung zentral — den

Refugianten einen neuen Rahmen
gewähren konnte. «Wenn einerseits die
Reformation für eine gesellschaftliche Weiterentwicklung

verantwortlich gemacht wird, die

nur Weiterführung oder Wiederaufnahme
schon vorher wirksamer Entwicklungstendenzen

war, dann muss auf der anderen
Seite mit zwingender Logik die

Gegenreformation für die Blockierung jener
Dynamik verantwortlich gemacht werden, die
sich vorher unter der milden Herrschaft der
katholischen Kirche entfaltet hatte» (V, 61).

Gegenüber Weber verschiebt Lüthy die

Fragestellung also in zweifacher Hinsicht:
Einerseits von den «theologischen und
ethischen Postulaten der Reformatoren» hin
zum protestantischen Fundamentalereignis

selbst, der Reformation, zur
katholischen Gegenreformation und beider
Auswirkungen auf Verfassung, Politik,
Wirtschaft, Gesellschaftsstruktur und
individuelle Freiheitsräume in den europäischen

Staaten; und andererseits von der

Untersuchung, inwiefern die Reformation

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77778. JAHR HEFT 12/1 27



DOSSIER HERBERT LÜTHY - STIMME DER GESCHICHTE IN DER GEGENWART

Lüthy wirft
die Frage auf,

ob denn

überhaupt ein

geistesgeschicht-

licher Bogen

von Luthers

Berufskonzept

und Calvins

Prädestinationslehre

zu den

späteren, anglo-

amerikanischen

und zusehends

säkularen

Bewegungen

geschlagen

werden darf.

(beziehungsweise ihr Gedankengut) die

Entwicklung zum Kapitalismus langfristig
begünstigte, zur Frage, wer - katholische
Anstaltskirche oder protestantische Vielfalt

- diese, die im Spätmittelalter an vielen

Orten angelegt gewesen war, weniger
behinderte. Damit ist die Reformation
nicht länger Katalysator, sondern nur noch
das geringere Übel für die wirtschaftliche
Dynamik um 1500.

Die Präzisierungen zu den Folgen der

Gegenreformation machen den grössten
Teil derjenigen Ausführungen aus, die in
Lüthys Aufsätzen allmählich neu
hinzukommen. Bereits in CK findet sich
ausserdem eine später ebenfalls erweiterte
Problematik, die an die Arbeiten des -
nicht genannten — Weber-¥ve\inàes Ernst
Troeltsch erinnert, indem Calvins Theologie

in ihren politischen Implikationen für
den modernen Verfassungsstaat gedeutet
wird. «Erst bei Calvin kommt ganz und
ungedämpft die alttestamentarisch-prophetische
Leidenschaft zum Durchbruch, Wort und
Handeln, Lehre und praktisches Leben,
Glauben und Politik ohne Kompromiss in
Übereinstimmung zu bringen. Er hat den

stolzen und harten hugenottisch-puritanischen

Menschentyp geschmiedet, der sich nur
vor Gott und dem eigenen Gewissen
verantwortlich weiss, das heisst den Typ des freien
und selbstverantwortlichen Menschen, der

zum Bürger im neuen Sinne wurde» (V, 88).
Bei dieser «Wiedergeburt der altestamen-

tarisch-prophetischen Tradition» im «Selbstgefühl

des erwählten Volks» sind die
ökonomischen, kapitalistischen Folgen
«zweitrangig», «Beiwerk»: Die innerweltliche

Aktivität prägt die gesamte moderne
Gesellschaft in ihrer «Befreiung des Menschen

aus geistiger Untertänigkeit und
Menschenfurcht» und bildet insbesondere den
allen Absolutisten verhassten «incorrigible
esprit républicain» aus, der die positive
Wissenschaft ebenso präge wie die
moderne Demokratie.

Diese vielleicht überraschende15 «webe-

rianische» — und dabei ausgesprochen
helvetische - Volte fügt sich gut in Lüthys
ebenfalls mit der Zeit ausgebaute
Zurückweisung einer rein materialistischen Deutung

der Geschichte, der Reformation im
besonderen: Letztere sei kein «bürgerliches»

Phänomen. Verbunden damit ist, am
Ende der « Variationen», eine klare Absage
an «ein uneingestandenes Heimweh nach

einem hierarchischen, statischen und
patriarchalischen Mittelalter», ein liberales
Bekenntnis zur gerade durch den Calvinismus

in langen Kämpfen geschaffenen
«Rechtsordnung der freien und egalitären
Gesellschaft» (V, 99 f.). Lüthy verschliesst
die Augen nicht vor der Problematik der
puritanischen Arbeitsgesellschaft, wie sie

gerade in den Debatten um die Weber-

These hervorgehoben worden sind; aber
1967 sieht er die Notwendigkeit, daneben
auch die Gewinne gegenüber einer Zeit
hervorzuheben, als Arbeit noch «Frondienst

für parasitäre Herrenschichten» war.

Fakten und Geistesgeschichte

Lüthys Arbeiten über die Max Weber-These

(und, manchmal zuwenig geschieden,
deren Trivialisierung) sind, wie diese selbst,
kein End-, sondern ein Ausgangspunkt
von Debatten und Kontroversen. Sie zeigen

in zahlreichen Einzelfragen Unscharfen

in Webers Material und Argumentation
auf, die vor allem auf der mangelhaften
historischen Faktenbasis beruhen. Des
Schweizers Fokussierung auf die Reformation

selbst und insbesondere Calvin wird
Weber jedoch insofern nicht gerecht, als

dieser in erster Linie den Calvin.5...... und
die Entwicklung im 17.118. Jahrhundert
behandelt; aber sie wirft die für Lüthy
zentrale und legitime Frage auf, ob denn
überhaupt ein geistesgeschichtlicher Bogen
von Luthers Berufskonzept und Calvins
Prädestinationslehre zu den späteren,
anglo-amerikanischen und zusehends
säkularen Bewegungen geschlagen werden
darf. Wenn Lüthy die unterbrochene
Entwicklung des «Handels-, Manufaktur- und
Bankkapitalismus» der Renaissance betont,
so bleibt ferner zu klären, ob dieser, den er
selbst unter anderem mit Handelsmonopolen,

Kartellen und Wucher (V, 79)
gleichsetzt, nicht doch qualitativ wesentlich

andere Charakteristiken aufweist als

der rationale Kapitalismus des liberalen
Bürgertums, den Max Weber im Auge hat —

ob also Phänomene wie Nationalstaat,
neuzeitliche Bürger- und Menschenrechte,
Aufhebung zünftischer Ordnungen und
Vorstellungen nicht zwingende Voraussetzungen

sind, damit das Wirtschaften im
allgemeinen und Finanzgeschäfte im
besonderen den unverwechselbaren, einmaligen

okzidentalen, eben modern-kapitali-

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77778. JAHR HEFT 12/1



DOSSIER HERBERT LÜTHY - STIMME DER GESCHICHTE IN DER GEGENWART

stischen Charakter erhalten; und ob bei
deren Erklärung nicht eben — trotz der

unbefriedigenden Quellenlage - doch auch
auf mentale Dispositionen einzugehen ist.
Schliesslich kann man festhalten, dass

Lüthys Betonung der Gegenreformation
grundsätzlich keinen Widerspruch zu
Webers These bildet, sondern als durchaus
überzeugendes, weiteres Element in dessen

Geschichtsdeutung eingepasst werden
kann. Der Historiker Lüthy versteht seinen

Beitrag allerdings nicht so, sondern als

Alternative zu einer unbelegbaren Spekulation

über theologische Motivationen
ökonomischen Handelns und zu einer
Unterordnung der geschichtlichen
Detailkenntnisse unter die soziologische Theorie.

Sein methodisch bedingter Rückzug
auf den sicheren Boden archivalischer Fak¬

ten («faits historiques connaissables») ist zur
Überprüfung von Webers Idealtypisierung
geboten und insofern durchaus im Sinne
des Meisters; aber ein Verharren dort
würde die Frage ausblenden, inwiefern die
kapitalistische Wirtschaftsweise von einer
geistigen Umorientierung mitbedingt war
— welche nicht-ökonomischen, sondern
religiösen und moralischen Werte ihr
zugrunde liegen? Diese für die Praxis und
die Theorie modernen Wirtschaftens und
seine Legitimität zentrale Frage
aufgeworfen zu haben ist gerade das
Hauptverdienst von Webers berühmtem Aufsatz,
wie Lüthy selbst festhält: «Wir wissen heute,
wie recht Weber mit diesem Beharren aufdem

Primat der inneren, geistig-kulturellen
Voraussetzungen aller äusseren Wirtschafts- und
Gesellschaftsformen hatte...» (V, 47).

1 Aktuelle Einblicke in die unüberschaubare
Literatur zur Weber-These geben Hartmut Lehmann,
Max Webers «Protestantische Ethik». Beiträge aus
der Sicht eines Historikers (Kleine Vandenhoeck-
Reihe, Bd. 1579), Göttingen 1996; ders./Günter
Roth (Hg.), Weber's Protestant Ethic. Origins,
Evidence, Contexts, Cambridge/New York 1993;
Annette Disselkamp, L'éthique protestante de
Max Weber (Collection Sociologies), Paris 1994;
Karl Heinrich Kaufhold et al., Max Weber und
seine «Protestantische Ethik», Düsseldorf 1992.
2 Antikritisches zum «Geist» des Kapitalismus, in:
Max Weber, Die protestantische Ethik IL
Kritiken und Antikritiken, hg. von Johannes Winkelmann,

Gütersloh 51987, S. 173.
3 Max Webet, Die protestantische Ethik I. Eine
Aufsatzsammlung, hg. von Johannes Winkelmann,

Gütersloh 81991, S. 190.
4 Die protestantische Ethik I, S.277, Anm. 308,
über Versuche, alles an der modernen Kultur
«Charakteristische» aus dem protestantischen
Rationalismus logisch zu deduzieren. «Aber derartiges

bleibt besser jenem Typus von Dilettanten
überlassen, die an die (Einheitlichkeit) der <Sozial-
psyche> und ihre Reduzierbarkeit auf eine Formel
glauben.» (Hervorhebung im Text).
5 Die protestantische Ethik I, S.36f. Vgl. auch
Paul Münch, The Thesis before Weber: an
Archaeology, in: Lehmann/Roth, Weber's Protestant
Ethic, S. 51-71.

La Banque Protestante en France de la
Révocation de l'édit de Nantes à la Révolution.
I. Dispersion et regroupement (1685-1730),
S.E.V.P.E.N., Paris 1959; IL De la Banque aux
Finances (1730-1794), S.E.V.P.E.N., Paris 1961;
das erste Kapitel der Einleitung unter dem Titel
Protestantismus, Kapitalismus und Barmherzigkeit,

in: Der Monat 130 (Juli 1959), S. 14-25.
7 Vgl. Rachfahls Aufsätze in: Die protestantische
Ethik II, S. 57-148, 216-282.

Nochmals: «Calvinismus und Kapitalismus».
Über die Irrwege einer sozialhistorischen Diskussion

in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte
11 (1961), S. 129-156; dieser Text wird erneut
abgedruckt in: Rudolf Braun et al. (Hg.), Gesellschaft

in der industriellen Revolution (Neue Wis¬

senschaftliche Bibliothek. Bd 56), Köln 1973, S.

18-36; Once again: Calvinism and Capitalism,
in: Encounter 22/1 (1964), S. 26-38; Benjamin
Nelsons Zuschrift «In Defence of Max Weber»
ibid. 23/2 (1964), S.94L; Lüthys Entgegnung
ibid. 24/1 (1965), S. 93-95; Once again ist wieder
abgedruckt in Richard W. Green, The Weber
Thesis Controvetsy, Toronto 1973.
9 Calvinisme et capitalisme. Après soixante ans de

débat, in: Cahiers Vilfredo Pareto 2 (1963), S.

5-35; Calvinisme et capitalisme, in: Preuves 14

(1964), Heft 161 (Juli), S. 3-22; die Debatte mit
Julien Freund, ibid. 163 (September), S. 85-92;
Protestantismus und Kapitalismus. Die These
Max Webers und ihre Folgen, in: Merkur 19

(1965), S. 101-119; 226-242.
10 Variationen über ein Thema von Max Weber:
Die Protestantische Ethik und der Geist des

Kapitalismus, in: Herbert Lüthy, In Gegenwart der
Geschichte. Historische Essays, Köln/Berlin 1967.
" Variations sur un thème de Max Weber: L'éthique

protestante et l'esprit du capitalisme, in:
Herbert Lüthy, Le passé présent. Combats
d'idées de Calvin à Rousseau (Collection Preuves),

Monaco 1965, S. 3-97; auszugsweise
nachgedruckt in: Philippe Besnard, Protestantisme
et capitalisme. La controverse post-weberienne
(Collection U2, Bd. 106), Paris 1970, S. 373-
401. Variations on a theme by Max Weber: Protestant

Ethic and the Spirit of Capitalism, in: From
Calvin to Rousseau: Tradition and Modernity in
Socio-Political Thought from the Reformation to
the French Revolution, New York/London 1970,
S. 3-101; die gekürzte Fassung in Menna Prest-
wich (Hg.), International Calvinism 1541-1715,
Oxford 1985, S. 369-390; Da Calvino a Rousseau.
Tradizione e modernità nel pensiero socio-politico

della Riforma alla Rivoluzione francese (Saggi
102), Bologna 1971.
12 André Biéler, La pensée économique et sociale
de Calvin, Genf 1959, vor allem S. 453-476.
13 Die Protestantische Ethik I, S. 32 f.
14 Vgl. die Kritik an der Vermengung von Weber
und Weberianern bei Nelson, S. 94; Freund, S. 85;
Besnard, Protestantisme et capitalisme, S. 44- 47.
15 Vgl. Freund, S. 87.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77778. JAHR HEFT 12/1 29


	Konfessionelle Wurzeln des modernen Kapitalismus : Herbert Lüthy Relativierung von Max Webers These zu Kapitalismus und protestantischer Ethik

