
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 77 (1997)

Heft: 10

Rubrik: Dossier : Jeremias Gotthelf

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Werner Stauffacher,
geboren 1921 in Buchs

SG, Studium in Genf,
Dr ès Lettres 1950.
1953-1986 Professor
für neuere deutsche
Literatur an der Universität

Lausanne.
Mitherausgeber der Gesammelten

Werke Carl
Spittelers im Artemis-Verlag
(1947-1958). Verfasser
einer grossangelegten
Spitteler-Biographie
(1972). Gründungspräsident

der Internationalen
Alfred-Döblin-Gesell-
schaft (1983-1993) und

Organisator Internationaler

Alfred Döblin-Kol-

loquien (1980-1983);
Mitherausgeber von

Döblins ausgewählten
Werken in Einzelbänden
im Walter-Verlag

(1988-1996); erste
kritische Ausgabe von Berlin

Alexanderplatz
(1996).

1 Die Armennot

(1838/1851), S. 417.
Wir zitieren nach der

von Walter Muschg
herausgegebenen und

kommentierten Ausgabe
Jeremias Gotthelfs

Werke in zwanzig Bänden

(Basel 1948-1963).
In dieser Ausgabe ist

Die Armennot im Band

20 (Vermischte Schrif¬

ten) untergebracht.

Christlicher Widerspruch
Jeremias Gotthelfs Widerstand gegen das radikaldemokratische
Staatsmodell von 1848

Selten wird die Frage gestellt, welches die tieferen Gründe

für Gotthelfs Kritik am «Zeitgeist» und an der Umgestaltung
der schweizerischen politischen Verhältnisse in den vierziger
Jahren des letzten Jahrhunderts waren, und noch seltener wird
versucht, seinen Argumenten ein angemessenes Verständnis

entgegenzubringen. Wie steht es in Wirklichkeit mit der Verwandlung
des unruhigen und aufbegehrenden, liberalen Vikars Albert Bitzius
zum angeblich konservativen, fortschrittsfeindlichen Polemiker
und Autor von Romanen wie «Zeitgeist und Bernergeist»?

L/er gemeinsame Nenner
für die Haltung des jungen wie des älteren

Gotthelfist wohl in seiner Auffassung vom
Wesen des Christentums und von dessen

Bedeutung für die geschichtliche Welt zu
suchen. Gotthelfh&t sich in seiner Jugend
zwar, wie er gelegentlich selber bekennt,
den zeitgenössischen Bestrebungen einer
rationalistischen Theologie geöffnet, er
hat sich jedoch auf die Dauer nicht von
einer fundamental christlichen Glaubenshaltung

abdrängen lassen.

Gott ist der Ausgangs- und Angelpunkt
dieses Denkens, wobei dem Pfarrer und
Schriftsteller Gotthelf der Schöpfer- und
Vatergott augenscheinlich nähersteht als

der am Kreuz für die sündige Menschheit
sterbende Erlöser. Es geht Gotthelf zwar
immer um die Menschen, die in seine

Verantwortung gegeben sind. Diese

Verantwortung aber wird von Gott her getragen.
Gesellschaft und Staat sind nicht autonome
Räume, über die der Mensch nach Belieben
verfügt; sie sind unter das göttliche Grundgesetz

gestellt und von hier aus zu ordnen.
Der göttliche Auftrag wendet sich dabei

an den Einzelnen. Er erfüllt sich in dessen

Handeln. Kein Wunder, wenn Gotthelf
der Erziehung entscheidende Bedeutung
beimisst und dem grossen Pädagogen
Heinrich Pestalozzi unbegrenzte Verehrung
entgegenbringt, dass er ihm in seinen

Schriften eine konkurrenzlose Vorbildstellung

einräumt und, wo er ihn nennt,
hymnische Tönen anschlägt:

«Pestalozzi war der Hochbegabte, der das

Wehen dieses (d.h. des heiligen) Geistes

vernahm, der ihn bei Namen nannte, der in
seinem Namen der Kinderwelt sich hingab,
um aus der Kinderwelt heraus Münster,
Klöster, Denkmäler zu erbauen, lebendige,

heilige, bis in den Himmel reichende. Er
erkannte es so recht innig und begeistert, wie
Simeon im Tempel in der Maria Sohn das

Heil der Welt erkannte, dass in den Kindern
das Heil der Welt liege, dass sie wie Engel
Gottes herabsteigen in unser Leben, bittend,
dass wir sie aufnehmen, das Himmelreich
mit ihnen teilen, es ihnen bewahren möchten,

dass sie die wahren Tempel seien, in
denen wir uns entsündigen, heiligen könnten.

Begeistert sprach er aus seine Erkenntnisse,

mit ganzem Herzen und ganzem Gemute

drang er in diesen Tempel und ward Hoher-

priester in demselben. Und mit Erstaunen
vernahm man seine Rede: sie drang übers

Meer hin, Könige horchten auf, und
Gelehrte vergassen mit ihm zu zanken. Von

Erziehung tönte die Welt wider.1 »

Die Armut an der Wurzel packen

Während Jeremias Gotthelf das
aufklärerisch- rousseauistische Erbe Pestalozzis

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10 19



DOSSIER JEREMIAS GOTTHELF

eher fernlag, so verband sich ihm doch die

pädagogische Problematik des «Emile» mit
der politischen des «Contrat social» in
dem Sinne, dass Erziehung für ihn nicht
auf die private Sphäre beschränkt bleibt,
sondern in die soziale und politische
Dimension hineinreicht. Das zeigt sich deutlich

in seinem Essay über die «Armennot»

von 1838. Hier überrascht den an
sozialpolitische Analysen und sozialstaatliche

Eingriffe gewöhnten heutigen Leser, dass

Gotthelf die Armenfrage nicht in erster
Linie von der materiellen Seite angeht und
sie auf politischen Wegen mit finanziellen
Mitteln zu lösen versucht, sondern dass er
sie beinahe ausschliesslich unter dem

Gesichtspunkt einer erzieherischen
Aufgabe betrachtet und damit resolut unter
das Zeichen Pestalozzis stellt. Es geht ihm
offensichtlich darum, das Übel an der
Wurzel zu fassen. So geht er weniger auf
die Linderung der bestehenden Not ein als

auf die zukünftigen Gefahren, die der
Gesellschaft angesichts der mit der
fortschreitenden Industrialisierung und ihren
sozialen Umschichtungen verbundenen
zeitgenössischen Pauperisierung drohen.
Überlässt man die Kinder armer Eltern
ihrem Schicksal, so wird sich die Armut
wie eine Krankheit ungehemmt in die
nächsten Generationen hinein fortsetzen
und verbreiten. Dabei hat Gotthelf natürlich

von Anfang an sein Projekt einer
Anstalt für arme Knaben im Auge, wie er es

selber in der Anstalt Trachselwald
verwirklicht hat. Man wird ihm jedenfalls
nicht vorwerfen dürfen, sich mit billigen
Theorien aus der Verantwortung gestohlen
zu haben.

Gotthelf war sich sehr wohl bewusst,
dass mit diesem sozialpädagogischen
Zugriff nicht alles gesagt war, was sich zur
damaligen Lage der Armen sagen liess,

geschweige denn, dass er vorgab, das
Problem, das er wie wenige in seiner ganzen
moralischen und politischen Bedeutung
erkannte, mit seinen Ausführungen und
Vorschlägen schon gelöst zu haben. Wir
wissen, dass es trotz allen Anstrengungen
weder im 19. noch im 20. Jahrhundert
gelöst worden ist, ja wir sehen uns inzwischen

vor die Frage gestellt, ob wir uns die

bisherigen sozialstaatlichen Aufwendungen

weiterhin leisten können.
Dem grundlegenden Deutungs- und

Lösungsansatz sozialer Nöte, den er in sei-

Gotthelf geht

weniger auf die

Linderung der

bestehenden Not

ein als auf die

zukünftigen

Gefahren, die der

Gesellschaft

angesichts der

mit der

fortschreitenden

Industrialisierung
und ihren

sozialen

Umschichtungen

verbundenen

zeitgenössischen

Pauperisierung

drohen.

2 Zeitgeist und Bernergeist,

Band 12, S. 219.

nem Essay von 1838 darlegt, ist Gotthelf
im weiteren Verlauf seines Lebens und
Schaffens nicht untreu geworden. Abgesehen

von seinem unablässigen persönlichen
Einsatz für die Lösung der sozialen
Probleme seiner Umwelt lassen seine Romane
und Erzählungen auch nach dem
Schulmeisterroman immer wieder die Bedeutung

des erzieherischen Faktors erkennen.
Was sich mit der Zeit ändert, ist der

Raum, den Gotthelf in seinen Schriften
nach 1845 den spezifisch politischen
Verhältnissen seiner Heimat einräumt und der
betont kritische Blick, mit dem er die mit
dem Sieg der radikalen Partei auf kantonaler

und eidgenössischer Ebene zur
Herrschaft gelangten Kreise bedenkt. Dabei

begnügt er sich nicht mit der Anprangerung

der moralischen Defizite von Einzelnen

und von Gruppen, wie er sie etwa in
den «Erlebnissen eines Schuldenbauers»
(1854) für das Unglück und den sozialen

Niedergang einer Bauernfamilie angesehener

Herkunft verantwortlich macht und
teilweise mit dem herrschenden politischen

Radikalismus in Verbindung bringt.
In seinem grossen Roman «Zeitgeist und
Bernergeist» (1852) stellt er das geistige
Fundament des herrschenden politischen
Radikalismus, so wie er es erkannt zu
haben glaubt, in Frage und bringt sein Urteil
entweder direkt oder in den aufschlussreichen

Gesprächen zwischen den
Exponenten der neuen Ordnung und dem
Vertreter der von Gotthelfseihet als wesentlich
erkannten Werte, einem angesehenen Bauern,

zum Ausdruck.

Fragwürdiger Rechtsstaat

Es geht um nichts weniger als um die Frage
nach der Stellung des Menschen in der
Welt, sowie um Begriffe wie «Natur» und
«Recht». Der radikale «Regierer» behauptet
im Stil der Junghegelianer kurzerhand, der
Mensch sei Gott2. Dementsprechend
erscheinen ihm und seinen Freunden die
Existenz einer christlichen Kirche und der
Einfluss der Pfarrer auf die Bevölkerung
als Überrest einer vergangenen Zeit:

«Das ist nur die halbe Freiheit, wenn man
leiblich frei ist und die Aristokratie auf
der Seite hat. Sie ist eigentlich nichts wert,
solange man nicht ganz frei ist und das

Pfaffentum noch auf dem Nacken hat,
solange man nicht geistig frei ist, den Geist

20 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10



DOSSIER JEREMIAS GOTTHELF

sich binden lässt durch alte Märlein und
sein Gutdünken durch Gesetze, welche
durchaus ohne Grund und Boden, welche

durchaus nicht rationell sind. Es gibt für
rechte Gesetze keinen andern Boden als die
Natur, und nur die Gesetze sind rational,
welche aufdie Natur gegründet sind, das ist
das wahre Naturrecht, und dabei lässt sich

einzig vernünftig leben, sonst gar nicht.»
(S. 216)

Die Verlässlichkeit einer ausschliesslich
auf die Natur gegründeten menschlichen
Ordnung wird von dem Bauern Ankenbenz,

der Gotthelfs Standpunkt auf seiner
Ebene und in seiner Sprache vertritt, mit
drastischen Worten bezweifelt:

«Auf das <Naturgemäss> könne er sich

nicht verstehen, aber wenn es das bedeuten

solle, dass jeder machen dürfe, was ihn
ankomme, so halte er nicht viel auf dem, die
Hunde machten es so und die Schweine, mit
denen zähle er sich doch nicht gerne zusammen,

da hülf er auch einen Unterschied
machen. Daneben habe er nichts dawider, es

gebe Menschen, welche ein solches Leben

führten, besonders in dieser Zeit, aber was
die Leute auf ihnen hielten, könne man
hören, und was solches Leben für einen Austrag

nehme, werde man sehen.» (S. 217)
Dass es Gotthelf hei alledem wesentlich

um die Erhaltung des Rückbezugs alles

Menschlichen auf die göttliche Ordnung
geht, zeigt sich in seinen kritischen
Bemerkungen zum Gerede vom sogenannten

«Rechtsstaat». Dieser Begriff ist ihm als

Ausdruck eines vom göttlichen Gesetz

abgekoppelten menschlich autonomen Ord-

_;:.

Dass es

Gotthelf

bei alledem

wesentlich um

die Erhaltung

des Rückbezugs

alles Menschlichen

auf die

göttliche

Ordnung geht,

zeigt sich in

seinen kritischen

Bemerkungen

zum Gerede vom

sogenannten

«Rechtsstaat».

Jeremias Gotthelf.
Bildnis von Johann

Friedrich Dietler (1844).
Bern, Burgerbibliothek

nungsprinzips verdächtig, wobei er hinter
dem prätendierten «Recht» statt der
angestrebten Gerechtigkeit vor allem den
wachsenden und seiner Ansicht nach

verhängnisvollen Einfluss der Juristen und
Advokaten sieht:

«Gegenwärtig ist ein kindisches Renommieren

an der Tagesordnung, ein sich Schämen

alles Christlichen, daher die dumme
Rednerei, kein christlicher, sondern ein
Rechtsstaat sein zu sollen. Darunter kann

man nicht verstehen einen Staat, wo Recht

und Gerechtigkeit herrschen. Denn wo sind
diese, wo man nicht mehr christlich sein

will, und wo sind sie in den Ländern zu
finden, die sich als Rechtsstaaten proklamiert
haben? Das kann nichts anders heissen sollen

als ein Staat, voll Rechtsgelehrte und
Rechtshändel! Und trotz allem Geplapper von
Rechtsstaat sind wir doch eigentlich ein
Gottesstaat geblieben und gottlob, dass wir
es geblieben sind. Gottlob, der Grundsatz
herrscht trotz allen Namen dem Wesen nach
noch unter uns, alle Obrigkeit sei von Gott,

aus Gottes Gnaden, und alle Ordnung sei

von Gott, sei in seinem Namen und unter
der Verantwortung gegen ihn zu verwalten.»
(S. 110)

Es kann nicht fehlen, dass Gotthelfsich

in diesem Zusammenhang auch zum
Problem der Armut erneut äussert. Schon in
einer erweiterten Fassung seines Essays
über die Armennot (1851) hatte er
nachdrücklich auf die Notwendigkeit einer de-

zidiert christlichen Behandlung dieser wie
aller andern gesellschaftlichen Fragen
hingewiesen:

«Wir können ebenso wenig glauben, dass

ein Staat nicht christlich regiert werden

könne, als wir glauben, unchristliches Zeug
und unchristliches Wesen könnten irgendwie
und in irgendeinem Zweige das wirkliche
Wohl eines Staates nicht bloss scheinbar,
sondern dauernd fördern, so wenig als wir
glauben, der Bauer, welcher den Andern um
hundert Taler betrügt, habe von diesem

Betrug einen wirklichen, dauernden Nutzen
bis ins dritte und vierte Geschlecht. Also hier
werde angefangen; ein christliches Heer
Soldaten und Beamteten, christliche Finanzen
und christliche Schulen, höhere und niedere,

eine christliche Justiz, eine christliche Politik,

eine christliche Verwaltung, ein christliches

Leben, das ist der Hauptschritt zur
Bekämpfung des Notstandes, zur Bekehrung
des Proletariats.» (S. 474)

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10 21



DOSSIER JEREMIAS GOTTHELF

Eine derartige grundlegende Ermahnung

schien ihm im Kontext der bernischen

Verhältnisse nach dem Umschwung
von 1846 offenbar unumgänglich. Gegen
die von radikaler Seite vertretene
Forderung nach einer zentralstaatlichen, d.h.
kantonalen Lösung der Armenfrage
anstelle der traditionellen kommunalen
Ordnung, deren Problematik er allerdings
auch nicht verkannte, meldet er seine

grundlegenden Bedenken an. Wieder
benützt er Ankenbenz als Sprachrohr. Im
Gespräch mit seinem Freund Hunghans,
der sich von den neuen Ideen hat
verführen lassen, dessen Familie deswegen der

Auflösung entgegengeht und dessen Stand
als angesehener Bauer augenscheinlich
auch materiell bedroht ist, leistet Benz
Widerstand gegen den gedankenlosen
Etatismus, dem sich Hunghans hinzugeben
bereit ist. Er lehnt es ab, an einer
Versammlung teilzunehmen, an der die

Aufhebung sämtlicher kommunaler Steuerlasten,

einschliesslich der gesetzlichen
Abgabe für die Ortsarmen, gefordert werden

soll. Hunghans begreift nicht, dass sein
Freund sich davon distanziert:

«Es ist hauptsächlich von wegen den

Zehnten und Bodenzinsen, und dass man
nichts mehr von den Armen wolle. Jetzt
zahlst am meisten Zehnten in der Gemeinde,
hast einen schweren Bodenzins, und für
Armentellen machst es mit hundert Gulden

nicht, und du wolltest nicht helfen das alles

wegmachen?» «Und dann, wenn das

alles weg ist, was dann?» frug Benz. «Was

dann», frug Hans, «was dann? He, dann ists

weg, dann brauchen wir es nicht mehr zu
bezahlen.» «Aber wer zahlt den Staat, der

muss doch unterhalten sein? Die Regierung
braucht allweg Geld, du magst es einrichten,
wie du willst. Kommen die Zehnten und
Bodenzinse weg, so kommt was anderes an
ihren Platz, und die Armen wirst nicht
totschlagen wollen, die habt ihr ja allezeit
bei euch, beisst es», sagt Benz. «Die Armen
übernimmt der Staat», sagte Hans.» (S. 184)

Eine derartige Kurzschlusslösung steht
allem entgegen, was Gotthelf seit einem
Vierteljahrhundert auf sozialpolitischem
Gebiet angestrebt hat. Nicht nur wegen
der zu erwartenden, von Ankenbenz

beiläufig erwähnten Reibungsverluste, die
jedem Zentralisieren eigen sind, sondern

wegen der grundlegenden Vorbehalte
Gotthelfs gegenüber jeder Übertragung von

Wenn Gotthelf die

unbestreitbaren

Vorteile, die sich

mit der bundes-

staatlichen

Ordnung von

1848 verbanden,

nicht gebührend

anerkennt, so tut

er es, weil er von

seinem Standpunkt

aus einem

dem christlichen

Weltbild entfremdeten,

dem

aufklärerischen

Denken und den

Ideen der

Französischen

Revolution rückhaltlos

verpflichteten

Zeitgeist

misstraut.

Verantwortung des Einzelnen zu Lasten
des Staats.

Gotthelfs geistiger Bruder:
Alexandre Vinet

Gotthelf erscheint hier als unbequemer
Mahner zu einer Zeit, als die heute
sichtbaren Auswirkungen eines bürokratischen
Zentralismus noch nicht zu erkennen

waren. Wenn er in bisweilen ungerechter,
jedenfalls karikierender Weise Kritik übt
und die unbestreitbaren Vorteile, die sich

mit der von der radikaldemokratischen
Partei durchgesetzten bundesstaatlichen

Ordnung von 1848 verbanden, nicht
gebührend anerkennt, so tut er es nicht, weil
er alt und müde geworden oder verbittert
wäre, sondern weil er von seinem Standpunkt

aus einem dem christlichen Weltbild

entfremdeten, dem aufklärerischen
Denken und den Ideen der Französischen
Revolution rückhaltlos verpflichteten
Zeitgeist misstraut.

Prinzipielle Fortschrittsfeindlichkeit kann

man ihm nicht vorwerfen, weder auf
sozialem und wirtschaftlichem noch auf
kulturellem Gebiet. Man weiss, wie vehement
er sich zeit seines Lebens für die Verbesserung

der Volksschulen eingesetzt hat, wie
drastisch er die Dumpfheit und altvaterische

UnbewegUchkeit vieler Menschen
seiner ländlichen Umgebung darstellt, wie
er die Quacksalberei bekämpft und für
eine rationale Gesundheitspflege plädiert.
Und man wird nicht vergessen dürfen,
dass er mit seinem Roman «Die Käserei in
der Vehfreude» für eine fortschrittliche
Milchverwertung eintritt, ja dass er es

gelegentlich unternimmt, die Ängste der
einfachen Landbevölkerung vor der
fortschreitenden maschinellen Textilverarbei-

tung zu beruhigen.
Man wird überdies gut tun, den «Fall

Gotthelf» nicht als isoliertes, ausschliesslich

von individuellen und lokalen
Gegebenheiten bestimmtes Faktum zu behandeln.

Eine besonders interessante Parallele

zu Gotthelfs Verhalten dem politischen
Radikalismus gegenüber bietet der waadt-
ländische Theologe und Schriftsteller
Alexandre Vinet. Im gleichen Jahr wie
Gotthelfgehören, nach langjähriger Tätigkeit

in Basel Professor für praktische
Theologie an der Universität Lausanne,
stellte er sich den Übergriffen der radika-

22 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10



DOSSIER

len Kantonsregierung unter der Führung
von Druey auf den kirchlichen Bereich
resolut entgegen, schloss sich der
Protestbewegung einer grossen Zahl von Pfarrern

an, wurde wie diese abgesetzt, was schliesslich

zur Bildung einer vom Staat unabhängigen

«Eglise libre» führte, die sich während

mehr als hundert Jahren neben der
Landeskirche behauptet hat. Eine
derartige Entwicklung war Gotthelf erspart.
Es blieb'bei seiner Entlassung als

Schulkommissär. Dass sich zwei so verschieden

geartete Persönlichkeiten wie Jeremias

Gotthelf und Alexandre Vinet aufgrund
ihres christlichen Gesellschaftsverständnisses

gleichzeitig so kritisch zum radikalen

Regiment verhielten, lässt aufhorchen.
Es stellt sich die Frage, ob sich bei

Vinet wie bei Gotthelf ein grundlegender
Widerspruch zwischen einem dezidiert
christlichen und einem laizistischen
Gesellschafts- und Staatsmodell äussert, ob

sich, anders gesagt, das theozentrische
Weltbild, wie es im Wesen der drei
Religionen des Buches - Judentum, Christentum,

Islam - angelegt ist, mit der Anthro-
pozentrik, wie sie sich seit dem 18.

Jahrhundert in Europa und Amerika immer
entschiedener, und zwar bis in die christlichen

Kirchen hinein, durchgesetzt hat,

verträgt.
Derartige Zweifel sind seit 200 Jahren

verdrängt, ja unter dem Eindruck angeblich

christlicher, in Wirklichkeit autoritärer,

ja totalitärer Gesellschafts- und
Staatsexperimente faschistischer Ausprägung
schliesslich diskreditiert, ja tabuisiert wor-

Dass sich zwei

so verschieden

geartete

Persönlichkeiten

wie Jeremias

Gotthelf und

Alexandre Vinet

aufgrund

ihres christlichen

Gesellschaftsverständnisses

gleichzeitig so

kritisch zum

radikalen

Regiment

verhielten, lässt

aufhorchen.

JEREMIAS GOTTHELF

den. Die französische Philosophin Nayla
Farouki hat sie in ihrem Buch «La Foi et la

Raison. Histoire d'un malentendu» (Paris

1996) kürzlich im Blick auf die grossen
monotheistischen Religionen eindrücklich
formuliert. Ausgehend von der Bemerkung,

dass wir «völlig verlernt haben, die

Dinge in theozentrischer Perspektive zu
sehen» (S. 195), hält sie fest, dass theozen-
trisches Denken es ablehnt, «eine absolute

transzendentale Einheit vom Typ des <Etat-

Nation> — des Zentralbegriffs der Französischen

Revolution — zu konstruieren» (S. 220).
In theozentrischer Optik «basiert der Wert
des Kollektivs ausschliesslich auf dem Wert

der ihm angehörenden Einzelpersonen,
während der griechische Polis-Begriff und
die von der Aufklärung entwickelten

Begriffe wie eben der eines <Etat-Nation> oder

eines <Contrat social) die Frage der Person

zugunsten eines Gesellschaftskonstrukts
vernachlässigen».

Gotthelfs christlicher Widerstand gegen
das radikaldemokratische Staatsmodell
dürfte sich ohne grosse Mühe in die von
Nayla Farouki aufgezeigte Perspektive
eingliedern lassen, obwohl Gotthelf'selber sich

theoretischer Erörterungen weitgehend
enthalten hat. Es ist durchaus möglich,
dass uns die Probleme, vor die sich die
modernen Industriegesellschaften auf
wirtschaftlicher wie auf politischer Ebene

heute gestellt sehen, zum Überdenken von
lange Zeit nicht mehr hinterfragten
Gewissheiten führen, wobei auch Gotthelfs
antiradikale Kritik eine Neubewertung
finden könnte.

Wer übernimmt Patenschaftsabonnemente?

Immer wieder erreichen uns Anfragen von Lesern oder Einrichtungen (zum Beispiel Bibliotheken),

welche die Schweizer Monatshefte aus finanziellen Gründen nicht regelmässig beziehen

können. Es ist uns nicht möglich, alle Wünsche zu erfüllen. Deshalb sind wir aufIhre Mithilfe
angewiesen. Unser Vorschlag: Übernehmen Sie ein Patenschaftsabonnement der Schweizer

Monatsheftefür Fr. 89- (Ausland Fr. 110.-). Rufen Sie uns bitte an. Wir nennen Ihnen gerne
Interessenten. Sie können uns auch einfach die diesem Heft beigefügte Geschenk-Abo-Karte

mit oder ohne Nennung eines Begünstigten zusenden. Vielen Dank!

Unsere Adresse: Schweizer Monatshefte, Administration, Vogelsangstrasse 52, 8006 Zürich

Telefon 01/3612606, Telefax 01/363 70 05

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10



DOSSIER

Michael Andermatt,
geboren 1956, studierte
von 1976-1983
Geschichte der deutschen

Sprache und Literatur,
Allgemeine Geschichte
und Kunstgeschichte an

der Universität Zürich.
Promotion zum Dr. phil. I

1986 an der Universität
Zürich, Habilitation
1995 ebenda. Nach

Assistenz und Oberassistenz

an den Universitäten

Zürich und Genf seit
WS 1995/96
Privatdozent für Neuere deutsche

Literaturwissenschaft

am Deutschen

Seminar der Universität
Zürich. Verschiedene

Forschungsschwerpunkte
in der Literatur um

1800, der Schweizer

Literatur des 19. Jahrhunderts

und der

Deutschsprachigen Literatur im

interkulturellen und

intermedialen Austausch
mit französisch- und

englischsprachigen
Ländern sowie in Roman

und Romanepik von
Realismus und Moderne.

Jeremias Gotthelf als Volksschriftsteller:
«Dialektik der Aufklärung»

Das Werk des Berner Pfarrers Albert Bitzius hat einen

pädagogischen Anspruch. Gelesen wird es aber eher

wegen seines «Realismus». Der Beitrag erläutert die
beiden Seiten von Gotthelfs Werk mit Horkheimer I
Adorno im Rahmen einer «Dialektik der Aufklärung».

KJtotthelf verstand sich
immer als Volksschriftsteller1. Er wollte die
Leute mit seinen Erzählungen und Romanen

belehren. Im Vorwort seines ersten
Romans Der Bauern-Spiegel (1836) formulierte

Gotthelf'das Programm, das letztlich
für sein gesamtes Schaffen richtunggebend
sein sollte: «Grüß Gott, liebe Leute, und
zürnet nüt! Eine Gabe bringe ich euch dar,
nehmt sie auf, wie sie gegeben ist, treuherzig.
Ein Spiegel ists, doch nicht ein gemeiner, in
dem ein jeder ein schönes Gesicht zu sehen

glaubt, weil er das eigene erblickt. Mein
Spiegel zeigt euch die Schaft- und nicht die
Sonnseite eures Lebens, zeigt also, was man
gewöhnlich nicht sieht, nicht sehen will. Er
zeigt euch dieses nicht zum Spott, sondern

zur Weisheit. (I, 378)2
Mit diesem Programm reihte sich der

Pfarrer von Lützelflüh in die literarische
Tradition der Schweizer Volksaufklärung
ein3. Gotthelfs Bauerngeschichten wollen
«das Erbe von Vernunft, Aufklärung und
ökonomischer Reform»^ weiterführen. Sie

tun dies in Kombination mit einer
christlich-religiösen Grundhaltung, die dann im
Verlaufe des 19. Jahrhunderts mit dem
säkularisierten Fortschrittsdenken zunehmend

in Widerspruch geriet. In Gotthelfs
Selbstverständnis indes bilden Aufklärung
und Christentum noch keinen Gegensatz.
Als protestantischer Pfarrer glaubte er im
aufgeklärten bürgerlichen Liberalismus
das christliche Erbe fortsetzen zu können.
Seine Romane und Erzählungen propagieren

deshalb ein gottgefälliges Leben in
Arbeit und Entbehrung. Gotthelfbezieht
sich in volkserzieherischer Absicht auf
Tugenden, welche die protestantische Ethik
(Max Weber) mit dem Denken der
Aufklärung vermitteln5. Sein Schreiben
verstrickt sich dabei aber unversehens in jene
Probleme, die Horkheimer IAdorno in ihrer

«Dialektik der Aufklärung» erörtert
haben6.

Aufstieg zur «Respektsperson»

Ein Blick auf die Erzählung Der
Besenbinder von Rychiswyl (1852) mag verdeutlichen,

in welchem Sinne Gotthelf als

Volksaufklärer zu verstehen ist.
Der Text ist weitgehend eine Exempel-

erzählung. Gotthelf führt mit seinem
Besenbinder exemplarisch vor, wie ein
regulierter Affekthaushalt die solide Basis für
Arbeit und Reichtum bildet. Schon das im
Titel genannte Handwerk macht in
symbolischer Verdichtung deutlich, worum es

dabei geht: Die in Form von Weiden- und
Birkenreisern wild vor sich hin wuchernde
Natur wird kultiviert, beschnitten, gebunden

und zum Besen, zu einem Ordnung,
Sauberkeit und Reichtum stiftenden
Arbeitswerkzeug umfunktioniert. Genau
so geht es Gotthelfs Protagonisten Hansli.
Auch er wird kultiviert und zurechtgestutzt

und erklimmt dabei die Karriereleiter

vom mittellosen Halbwaisen zur
allerorts geachteten «Respektsperson». Was

Hansli seinen Weg bestehen lässt, ist sein

«Fleiß» und seine «Frömmigkeit» (XXI,
187) und zu guter Letzt eine unverhoffte
Erbschaft von fünfzigtausend Talern, die
ihm gar den Aufstieg in den Bauernstand

ermöglicht. Die Erbschaft widerspricht
nur scheinbar dem auf Arbeit und
Entbehrung basierenden Fortschrittsmodell.
Sie erscheint als gerechte Belohnung für
Hanslis Fleiss und wird darüber hinaus zur
letzten Bewährungsprobe. Hansli macht
schliesslich gerade deshalb Karriere, weil
er sich vom plötzlichen Geld in keiner
Weise irritieren lässt, sondern sein arbeitsames

Leben in gelassener «Kaltblütigkeit»
(XXI, 184) einfach weiterführt.

24 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10



DOSSIER JEREMIAS GOTTHELF

Eine entscheidende Rolle für die

Arbeitsdisziplin spielt bei Gotthelf das

Verhältnis der Geschlechter. Bezeichnenderweise

lobte Gottfried Kellers Nachruf
von 1855 an Gotthelfs Werk vor allem die

Darstellung von «Wert und Heiligkeit der
Arbeit, Ordnung und Ausdauer» und in
Verbindung damit die Gestaltung «vorzüglich

[der] Ehe, das Zusammenleben und
-wirken von Mann und Frau, ihr
gemeinschaftliches Arbeiten, Dulden, Hoffen, Sorgen

und Genießen»1'.

Wie Keller richtig erkannte, ist Gotthelfs

Darstellung von Ehe und Familie

ganz in Zusammenhang mit dem
propagierten Arbeitsethos zu sehen. Liebe,
Leidenschaft und die damit verbundene
Körperlichkeit treten in Gotthelfs Ehen,
sofern sie vorbildhaft wirken sollen, völlig
hinter die praktizierte «Heiligkeit der
Arbeit» zurück. Auch in dieser Hinsicht
ist die Erzählung vom Besenbinder von
Rychiswyl exemplarisch. Hanslis Heirat erst
lässt ihn die vom aufklärerischen
Fortschrittsdenken geforderte Disziplin aushalten

und seinen mühevollen Weg bewältigen.
Die Rolle der Frau besteht dabei nicht

nur darin, dass sie körperlich dem Mann
bei der Arbeit hilft, sondern — und dies

sogar in erster Linie — dass sie ihm über
ihre seelische Zuwendung eine angenehme
affektive Basis schafft, welche dann Arbeit
und gemeinsames Fortkommen erleichtern.

Alles weitere ergibt sich wie von
selbst. So hält GotthelfsText für die
Veränderung und Verbesserung nach Hanslis
Heirat lakonisch fest: «Hansli war ganz
verwundert, wie gut er zweg kam mit einer
Frau, und wie sein Geld sich mehrte. Er
empfing ein Ackerli, die Mutter erlebte eine

Geiß, als käme sie von selbst, und bald
zwei.» (XXI, 178)

Bezüglich der Kinder, die bei dieser

ganz auf den Erwerb ausgerichteten Ehe
dennoch nicht ausbleiben, hält der Text
eine mechanisch anmutende Produktivität
und dann eine sofortige Eingliederung in
den Arbeitsprozess fest (vgl. XXI, 178).
Der Satz, auf den die Passage folgerichtig
zuläuft, lautet: «Und mit den Kindern war
der Segen da, je mehr Kinder, desto mehr
Geld.» (XXI, 178) Kindersegen bedeutet
Geldsegen, die Zunahme der Produktionsmittel

steigert den Ertrag; von Affekten ist
dabei kaum die Rede. Entsprechend fremd
bleiben dieser Ehe deshalb jede Art von

In der

Bekämpfung

transformiert

sich die

ursprüngliche

Lust, die

nicht stattfinden

darf, zur

neuen Lust

von Strafe

und Qual.

Unruhe oder Krise, und so heisst es

schliesslich: «Hanslis Leben gestaltete sich

f. ..J glatt und eben, die Tage folgten einander

ungefähr wie die Wellen im Fluß, eine

von der anderen kaum zu unterscheiden.»

(XXI, 178)
Diese späte Erzählung Gotthelfs von

1852 praktiziert volksaufklärerische
Propaganda nahezu im klassischen Sinne. Der
Aufstieg sozial benachteiligter Existenzen

zu wohlhabenden und angesehenen
Bürgern durch verinnerlichte Tugendhaftigkeit

und durch unermüdlichen Arbeitseifer

ist das zentrale Thema der Beispielromane

der Volksaufklärung überhaupt8.

Mühen und Entbehrungen

Gotthelfs Werk verfügt nun freilich neben
dem volkserzieherischen Anspruch noch
über eine ganz andere Seite. Die «Schule

der Vereinheitlichung», als die Horkheimer
und Adorno die aufgeklärte Vernunft
charakterisierten, ist bei Gotthelf der
«wuchernden Vieldeutigkeit» der menschlichen

Praktiken und Leiber keineswegs
Herr geworden. Als «höllische Unterwelt
der bürgerlichen Gesittung» setzt sich
vielmehr immer wieder das «Andere der
Vernunft» in Szene9.

Gotthelfs Erzählen steht eigentlich unter
dem Motto «Per ardua ad astra» (XXII,
193), wie er selber einmal formulierte. Das
heisst, weit eher als die Erfüllung der
propagierten Fortschrittsideale kommen die

alltäglichen Mängel und Hindernisse zur
Darstellung, die es zu bekämpfen und zu
überwinden gilt. Der bäuerliche Lebensalltag

dient Gotthelf wie auch das eingangs
zitierte Vorwort zum «Bauern-Spiegel»
festhält, als Negativfolie und zeigt
entsprechendes Fehlverhalten, aus dem sich seine

Helden unter Mühen und Entbehrungen
herauszuarbeiten haben.

Ein seltsames Paradox stellt sich dabei
ein: Das «Andere der Vernunft» gerät im
unerbittlichen Abwehrkampf zum
übermächtigen Thema. Die propagierten
Vernunftwerte dagegen erfahren daneben
geradezu eine Marginalisierung. Verurteilte
Sinnenlust und ungezügelte Affektäusse-

rungen beanspruchen unversehens breiten
Raum und üben in ihrer berückenden

Repräsentation eine Faszination aus, die
einem Erzählen, das im Namen der
Vernunft antritt, eigentlich fremd und ver-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10 25



DOSSIER JEREMIAS GOTTHELF

Die sexuelle

Freizügigkeit

steht analog zum

unmässigen

Branntweinkonsum.

boten sein müsste. Gottfried Keller
kommentierte im Blick auf die Position des

«soliden gesetzten geistlichen Herrn»
deshalb maliziös:

«sobald er aber die Feder in die Hand
nimmt, führt er sich so ungebärdig und
leidenschaftlich, ja unanständig auf, dass

uns Hören und Sehen vergeht.™»

Wider den Genuss

Besonders deutlich zum Ausdruck kommt
die angesprochene Problematik in Gotthelfs

früher Erzählung Wie fünf Mädchen
im Branntwein jämmerlich umkommen

(1838). Klar markiert ist wiederum die
volkserzieherische Absicht des Textes,
denn es handelt sich bei ihm um eine
Schrift zur Bekämpfung des
Alkoholmissbrauchs. Gotthelfs Kritik zielt
allerdings nicht nur auf den Alkohol, sondern
auf genussorientierte, arbeitsabgewandte
Lebensformen überhaupt. Was die fünf
Titelheldinnen charakterisiert, ist die
entschiedene Neigung, «ein freies Leben [zu]
führen» (XVI, 30). Das heisst bei Gotthelf,
man «ißt und trinkt gerne gut und arbeitet
so wenig als möglich» (XVI, 22). Der
leibliche Genuss, den die fünf jungen Frauen
ungezügelt praktizieren, erstreckt sich dabei
über das Kulinarische und Alkoholische
hinaus auch auf die Sexualität. Schon in
der Eingangsszene der Erzählung steht die
sexuelle Freizügigkeit analog zum unmässigen

Branntweinkonsum (vgl. XVI, 8 ff.).
Entgegen der deklarierten Absicht —

laut Erzähler wird die Geschichte von ihm
«zur Warnungstafel törichter Eltern und
leichtsinniger Mädchen» (XVI, 49) erzählt
— verliert das sinnliche Glück in seiner

Repräsentation keineswegs die verbotene
Faszination, sondern erzeugt sie vielmehr
erst eigentlich. Es gehört wohl zur
Gattung der Abschreckungserzählung
überhaupt, dass sie in ihrer Darstellung zu

propagieren riskiert, was sie eigentlich
anprangern will. Beim Lesen von Gotthelfs
Text jedenfalls kann man sich einem
gewissen Voyeurismus kaum entziehen.
Leserin und Leser werden im Detail mit
den Lebensweisen der fünf Frauen vertraut
gemacht. Über die Hälfte der Erzählung
widmet sich ausführlichen Schilderungen
einer Libertinage, deren Lust sich
unverkennbar auf Erzähler und Lesende

überträgt. Genussvoll wird gegessen, ge¬

trunken, geschäkert, geliebt, gespielt und
gefeiert. Skandalisierte Neugier, Bewunderung

und Faszination überwiegen in diesen

Passagen eindeutig das verurteilende
Element, das natürlich nicht fehlt, insgesamt

aber eher wenig zu bewirken vermag.
Schliesslich kippt dann aber plötzlich

die Geschichte und wird zum wahren

Alptraum. Auf grässliche Weise werden die
Ausschweifungen der fünf Sünderinnen
bestraft. Jede von ihnen hat als Folge ihrer
Zügellosigkeit körperliche und seelische

Qualen zu erleiden, die in ihrer Grausamkeit

die frühere Lust ex negativo aufnehmen

und überbieten. Die erste der fünf
Frauen fällt nach einem «Magenbruch»
(XVI, 50) und rasenden Schmerzen in
«Wahnsinn» (XVI, 51) und stirbt, nachdem

sie der Autor über fünf Seiten an
dieser Marter leiden liess, den Erfrierungstod

in kalter Winternacht, woraus sie im
Frühling als «grausam schon entstellte»

(XVI, 54) Leiche noch einmal auftaucht.
Die zweite wird über ein uneheliches Kind
in Familienzwist und ruinöse Gerichtsverfahren

verwickelt und stirbt nach neun
Seiten erlittener Ängste, Streitereien und
Qualen meineidig an einem selbstmörderisch

wirkenden «Blutsturz» (XVI, 63).
Die dritte gerät in die Hände eines
dämonischen bäuerlichen Blaubarts und endet

unter schauerlichen Schreien in einer
Sturmnacht verbrüht in einem Topf
kochender Wäsche. Die vierte führt eine
liederliche Ehe, wird von ihrem Mann
ununterbrochen geschwängert und fristet
schliesslich mit erbärmlich vernachlässigter

Kinderschar als «gottlose Mutter» (XVI,
77) unter qualvollen Krankheiten ein
Leben, für das der ersehnte, zur Strafe aber
ausbleibende Tod eine Erlösung wäre. Die
fünfte scheint zum Schluss diese grässliche

Serie zu durchbrechen, denn sie geht
in kraftvollem Triumphieren durch alle

Ausschweifungen und Gefahren hindurch.
Aber auch sie wird von der unerbittlichen
Strafe schliesslich eingeholt und erleidet —

wenngleich als Heldin bewundert - in
einer von Gewitter und Blitzschlag
verursachten Brandnacht den Feuertod.

Was wir in den Qualen und Todesarten
der fünf Frauen vor uns haben, erinnert —

obwohl es die Zusammenfassung nur
ungenügend zum Ausdruck bringt — in
seinem Verhältnis von Vergehen und Strafe
deutlich an das vormoderne Strafsystem,

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10



will.

DOSSIER JEREMIAS GOTTHELF

wie es Michel Foucault als «Fest der Mar- Der strafende Souverän ist bei ihm freilich
tern»11 beschrieben hat. Das Ancien Ré- nicht mehr der Fürst, sondern Gott selbst,

girne praktizierte bekanntlich die unter- All die Qualen und die brutalen Tode der

schiedlichsten Strafen am Körper in Form fünf Frauen erfolgen unmissverständlich

von Verstümmelungen und Brandmarkun- als rächende Wiederherstellung der Ord-

gen sowie die verschiedensten Hinrich- nung im Namen Gottes, heisst es doch da:

tungsarten wie Köpfen und Hängen, aber «Gott drückte immer schwerer auf sie; er

auch Rädern, Verbrennen oder Lebendig- wollte, daß sie unter dem Drucke sich beug- &

begraben12. Wie Foucault ausführt, ist die ten vor ihm, daß sie aufschauten zu ihm.» wohl zur
öffentliche Vollstreckung der Strafe «kein (XVI, 76) Gattung der
Schauspiel des Ebenmasses, sondern des

Übergewichts und des Übermasses. [...] am Die Wandlung des Positiven ins Abschreckungs-

Körper des Übeltäters sollte allen die ent- Zerstörerische erzählung
fesselte Gegenwart des Souveräns spürbar ge- "hprhatint
macht werden»u. Dies alles scheint mir auf Der Volkserzieher GotthelfVersucht mit-
Gotthelfs Erzählung völlig übertragbar. hin die aufklärerischen Werte der Affekt- daSS sie in

ihrer Darstellung
1

Belege dafür versammelt Ueli Jaussi: Der Dichter als Lehrer. Zur parabolisch-didaktischen Struktur von
Gotthelfs Erzählen. Bern 1978 (Sprache und Dichtung NF, Bd. 25), S. 28 ff. -Zur Frage, inwiefern die Be- ZU propagieren
Zeichnung «Volksschriftsteller» auf Gotthelf zutrifft, vgl.: Eduard Strübin: Jeremias Gotthelf als «Volks- riskiert Was
schriftsteiler». In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde. Vierteljahrschrift im Auftrag der Schweizerischen

Gesellschaft für Volkskunde hgg. von Ueli Gyr. Bd.79, Basel 1983, S. 42-62. s/e eigentlich
2 Vorrede zur ersten Auflage des Bauern-Spiegel. - Ich zitiere die Ausgabe: Jeremias Gotthelf (Albert
Bitzius): Sämtliche Werke in 24 Bänden und 18 Ergänzungsbänden. In Verbindung der Familie Bitzius hg. anprangern
von Rudolf Hunziker, Hans Bloesch, Kurt Guggisberg und Werner Juker. München /Bern: Eugen Rentsch

Verlag 1911 ff., seit 1916 Erlenbach / Zürich. Zitate aus den 24 Hauptbänden sind mit römischer

Bandnummer und arabischer Seitenzahl direkt im Text nachgewiesen.
3

Vgl. Wolfgang Braungart: Aufklärungskritische Volksaufklärung. Zu Jeremias Gotthelf. In: Fabula,
Zeitschrift für Erzählforschung Bd. 28, 1987, S. 185-226. - Zum Terminus «Volksaufklärung» sowie zu den

Zielsetzungen der Volksaufklärer vgl. Holger Böning und Reinhart Siegert: Volksaufklärung.
Biobibliographisches Handbuch zur Popularisierung aufklärerischen Denkens im deutschen Sprachraum von den

Anfängen bis 1950. Bd. I, Holger Böning: Die Genese der Volksaufklärung und ihre Entwicklung bis 1780.

Stuttgart 1990.
4 Klaus Jarchow: Bauern und Bürger. Die traditionale Inszenierung einer bäuerlichen Moderne im
literarischen Werk Jeremias Gotthelfs. Frankfurt am Main, Bern, New York, Paris 1989 (Hamburger Beiträge

zur Germanistik, Bd. 12), S. 187.
5 Zu den aufklärerischen Tugenden vgl. Rudolf Schenda: Die Verfleissigung der Deutschen. Materialien

zur Indoktrination eines Tugend-Bündels. In: Utz Jeggle / Gottfried Korff / Martin Scharfe / Bernd Jürgen
Warneken (Hgg.): Volkskultur in der Moderne. Probleme und Perspektiven empirischer Kulturforschung.
Reinbek bei Hamburg 1986, S. 88-108.
6 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente. Frankfurt

am Main 1990 (Fischer Wissenschaft, Bd. 7404).
7 Gottfried Keller: Jeremias Gotthelf (Albert Bitzius). Erlebnisse eines Schuldenbauers. In: Blätter für
literarische Unterhaltung Nr. 9, l.März 1855; Text wieder abgedruckt in: Gottfried Keller: Sämtliche

Werke. Hg. von J. Fränkel u. C. Helbling. Bd. 22: Aufsätze zur Literatur und Kunst, MiszeUen, Reflexionen.

Bern 1984, S. 103-117, hier S. 104.
8

Vgl. Jarchow, S. 207.
9 Vgl. Hartmut Böhme/Gernot Böhme: Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von Rationalitätsstrukturen

am Beispiel Kants. Frankfurt am Main 1985 (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, Bd. 542).

- Die genannten Zitate von Horkheimer und Adorno ebenda S. 17.
10 Gottfried Keller: Jeremias Gotthelf: Die Käserei in der Vehfreude. Erzählungen und Bilder aus dem

Volksleben der Schweiz. In: Blätter für literarische Unterhaltung Nr. 76/77, 29./31. März 1851. Text
wieder abgedruckt in: Gottfried Keller: Sämrliche Werke. Hg. von J. Fränkel u. C. Helbling. Bd. 22:

Aufsätze zur Literatur und Kunst, MiszeUen, Reflexionen. Bern 1984, S. 73-85, hier S.76f.
11 Michel Foucault: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Übersetzt von Walter Seitter.

Frankfurt am Main 1977 (stw, Bd. 184), S.44ff. - Vgl. auch: Richard von Dülmen: Theater des

Schreckens. Gerichtspraxis und Strafrituale in der frühen Neuzeit. München 1985.
12 Vgl. von Dülmen, S. 7.
13 Foucault, S. 65.
14 «(...) denn die beherrschte, unterdrückte und durch Selbsterhaltung aufgelöste Substanz ist gar nichts

anderes als das Lebendige, als dessen Funktion die Leistungen der Selbsterhaltung einzig sich bestimmen,

eigentlich gerade das, was erhalten werden soll.» Horkheimer/Adorno, S. 2.
15 Horkheimer/Adorno, S.61.
16 Vgl. Horkheimer/Adorno, S. 62.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10



DOSSIER

und Triebregulierung zu propagieren,
indem er dem Begehren der Leiber mit
abschreckender Gewalt begegnet. Seine

Gewaltphantasien aber, indem sie auf
voraufklärerischen Strafformen einerseits und
auf der Vorstellung eines alttestamentarischen

Rächergottes andererseits basieren,
greifen atavistisch genau auf jene
Zivilisationsstufe zurück, gegen die sie sich

eigentlich wenden. Die in der Strafe

vollzogene Entfesselung der Affekte
unterscheidet sich von der bekämpften Lust

sogar durch Übermass und unverhohlene
Destruktivität. In der Bekämpfung
transformiert sich die ursprüngliche Lust, die
nicht stattfinden darf, zur neuen Lust von
Strafe und Qual.

Gotthelf widerfährt hier, was
Horkheimer/Adorno in ihrer Dialektik der Auf-

JEREMIAS GOTTHELF

klärung am Typus des Aufklärers
überhaupt einklagen: « Wider Willen treibt er
dazu, das Positive, das er sich erwählte, in
ein Negatives, Zerstörerisches zu verwan-
deln»H. Weil Zivilisation sich als Überwindung

der Natur konstituiert, schreitet sie

auch zur « Verleugnung der Natur im
Menschen»1''. Dadurch jedoch, so Horkheimer/
Adorno, ist das menschliche Subjekt
gefährdet, mithin also genau jene Grösse, in
dessen Dienst Aufklärung eigentlich
geschieht16. Gotthelfs Repräsentation von
Gewalt illustriert exemplarisch diesen
Sachverhalt. Indem sie die aufklärerische
Ethik mit Unterdrückungsformen verbindet,

die dem Prozess der Zivilisation
offenkundig zuwiderlaufen, schickt sie

sich an, genau das zu zerstören, worauf
sie eigentlich aus ist.

SPLITTER

Sie war wirklich eine Irre, aber nicht von Geburt an. Sie war an dem Tag

wahnsinnig geworden, als sie erfuhr, dass ihr Verlobter sie verliess. Er hatte
ihr gesagt: «Nein, siehst du, ich glaube, es geht nicht; meine Eltern sind noch

immer nicht einverstanden». Sie hatte ihn nicht wiedergesehen, er hatte das
Land verlassen. Aber sie, sie sagte, er würde wiederkehren. Und seit jenem Tag

wartete sie auf ihn. Sie sagte: «Morgen wird er kommenh So waren schon drei
Jahre vergangen, trotzdem blieb sie beharrlich den ganzen Tag lang an ihrem

Fenster, wo sie ihn von weitem kommen sehen konnte; den Leuten sagte sie:
• Natürlich erwarte ich ihn, er hat nur einen Spaziergang gemacht.» Und abends,
beim Schlafengehen, und dann, wenn die Nacht verflossen war, fasste sie sich
wieder in Geduld, gewann sie wieder Vertrauen, während die Jahre vergingen. So

war sie sechsundzwanzig, siebenundzwanzig, achtundzwanzig Jahre alt geworden.

In der Zwischenzeit war ihre Mutter gestorben. Sie lebte nun ganz allein.

aus: Charles Ferdinand Ramuz, Pastorale, Erzählungen. Limmat Verlag, Zürich

1994, (Die Närrin im Narrengewand, S. 413 f.).

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10



DOSSIER

Robert Nef

Gotthelf - zwischen Zeitgeist und Aktualität

Jubiläumsjahre sind ein Anlass, um über die Frage nachzudenken,

was an einem Lebenswerk «bleibendes Gut» ist, Lesestoff, der auch
ausserhalb eines engeren Kreises von Spezialisten und Liebhabern
noch auf ein Interesse stösst, das mehr als literaturhistorische oder

heimatkundliche Reminiszenz, unbeliebte Pflichtlektüre und
Prüfungsstoff ist.

«So wird durch

das Zentralisieren

wahrhaft

nichts gewonnen,

im Gegenteil,

das Übel wird

viel schlimmer

gemacht.»

/ils typischer Schweizer
Dichter hat sich Gotthelf aktiv mit den

Fragen seiner Zeit auseinandergesetzt, und
es war gewiss nicht sein Lebensziel und
auch nicht seine künstlerische Ambition,
in erster Linie «grosse Literatur» zu schaffen,

um von Kritikern Lob und Preise zu
bekommen und in Literaturgeschichten
auch nach Jahrhunderten als «Geheimtip»
und als «wortgewaltiger Dichter» gefeiert
zu werden. Gotthelf wollte Volksschriftsteller

sein, heute würde man sagen:
Bestsellerautor. Sein Motiv der SchriftsteUerei

war nach eigenen Aussagen kein literarisch
ästhetisches, sondern ein ethisch-pädagogisches

— aber wer kennt schon seine eigenen,

innersten Motive? Literatur war für
ihn ein Spiegel, und dieser Spiegel sollte
die Gespiegelten zur Umkehr und zur
Besserung führen. Friedrich Seebass bezeichnet
Gotthelf in seiner Lebens- und
Werkgeschichte (Giessen 1954) zu Recht als

«Pfarrer, Volkserzieher und Dichter».

Anschauung und
bahnbrechende Wahrheit

Zu jener in der Schweizer Literaturkritik
immer wieder auftauchenden Frage, wie
politisch und wie pädagogisch oder gar
«emanzipatorisch» Literatur sein müsse
oder dürfe, oder - in der Sprache des 19.

Jahrhunderts — die Frage nach dem Vorrang

unter dem Wahren, Schönen und
Guten, finden sich in einem Brief Gotthelfs
an den Leiter des Norddeutschen
Volksschriftenvereins die folgenden aufschlussreichen

und hochaktuellen Bemerkungen:
«Das Volk isst die Wahrheit nicht mit

Löffeln». Ein Volksschriftsteller «muss das

Leben, welches er beschreiben will, kennen

aus eigener Anschauung, sonst mischt er die

Farben schlecht, und das Volk mag ihn nicht,

spottet über ihn; die Wahrheit ist's, welche

der Wahrheit Bahn bricht.» Diese Wahrheit
müsse aus der Anschauung hervorgehen
und «getaucht werden in den allenthalben
vorhandenen Volkshumor». «Das Volk will
lachen und weinen», wusste Gotthelfschon

vor dem Zeitalter der Massenmedien, in
dem Begräbnisse zum globalen Gassenfeger

werden. «Alles, was ins Volksleben
hineinscheint, muss in Volksschriften vorkommen:

Pfarrer, Arzt, Lehrer, Regent usw., und
zwar nicht bloss gerühmt, denn das wäre
unwahr, wie sie eben sind und nicht sein sollten.

Das Volk ärgert sich an nichts mehr, als

wenn es immer und immer als einzig zu
heilendes Glied dargestellt wird, die Repräsentanten

der anderen Stände aber ihm zum
Muster gegeben werden als Trugbilder. Das
Volk fühlt dieses Unrecht scharfund verliert
das Zutrauen zum Buch und zum Schriftsteller.

»

Gottfried Kellers Nachruf

In seinem Nachruf auf Jeremias Gotthelf
(1854) hat Gottfried Keller in subtilster
Weise Abschied, persönliche Würdigung,
Anerkennung, dosierte Bewunderung und

- in und zwischen den Zeilen - unübersehbar

auch persönliche Abgrenzung und
Kritik verbunden. Keller nennt Gotthelf
zwar ein grosses episches Genie, der für die
Literaturmenschen ein bleibendes Gut
darbietet, von dem man freudig sagen
dürfe, «dass wir daran ein ganz solides und
wertvolles Vermögen besitzen zur Erbauung
und Belehrung», eine lebendige Predigt
von dem «was wir tun und lassen sollen.»

Damit ordnet Keller seinen Zeitgenossen
unverkennbar der religiösen und
volkserzieherischen Erbauungsliteratur zu, wobei

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10 29



DOSSIER JEREMIAS GOTTHELF

ì^ìv3 ì
"-\-
15,

er den hohen literarischen Rang durchaus
anerkennt. Er schreibt allerdings auch von
der «zweckmässigen Anwendung und
Übertragung», welche aus seiner Sicht früher
oder später erlaubt sein müsse und die er
offenbar für notwendig hält, damit
Gotthelf"auch ausserhalb seines Dialektgebietes,
d.h. auch ausserhalb der Schweiz «eine reiche

Quelle immer neuen Vergnügens» werden

könne, eine Bemerkung, welche das

«epische Genie», das Keller immerhin «an
die Dichter anderer Jahrtausende erinnert»,
dann doch wieder in einen eher regionalen
Rahmen stellt.

Wenn es im eidgenössischen Jubiläumsjahr

darum gehen wird, dem politischen
Gründergeist von 1848 nachzuspüren, so

wird man unweigerlich damit konfrontiert
werden, dass es im Sonderbundskrieg nicht
nur den Graben zwischen den Katholisch-
Konservativen auf der einen Seite und
bundesstaatlich gesinnten Liberalen auf
der andern Seite gab, sondern dass es später

auch den heute gern unterschätzten
Gegensatz von Radikalen und Liberalen zu
überbrücken galt, eben jenen Gegensatz,
für den die Namen Keller und Gotthelf
stehen. Keller, der Gotthelfnm mehr als dreissig

Jahre überlebte, fühlte sich in den fünfziger

Jahren zu Recht auf der Seite der

Sieger. Er triumphiert nicht, er anerkennt
seinen politisch-ideologischen Widerpart
und würdigt ihn als «Literaturmensch»
jenseits religiöser und politischer Kriterien,
und schafft damit ein vermittelndes und
verbindendes nationales Dokument, das

nicht nur für Literaturmenschen lesenswert

Luzerner Staatswagen.
Karikatur von Martin
Disteli (Datum
unbekannt).

Keller

anerkennt seinen

politisch-

ideologischen

Widerpart und

würdigt ihn als

«Literaturmensch»

jenseits

religiöser und

politischer
Kriterien.

bleibt, sondern auch für den literarisch

interessierten homo politicus.
(Wie angenehm selbstironisch

tönt übrigens Kellers Bezeichnung

«Literaturmensch», wenn
man sie mit dem heute

üblichen und dem Wörterbuch
des Unmenschen entstam¬

menden anmassen-
den Begriff des

«Kulturschaffenden»

vergleicht...)

Am Anfang unseres
Bundesstaats steht
nicht ein

einheitlicher nationaler

Gründermythos und
auch nicht der Sieg der

fortschrittlichen Mehrheit über die
reaktionäre Minderheit, sondern ein vielfältiges
Geflecht überlappender und überschneidender

politischer und religiöser Bekenntnisse

auf dem Hintergrund unterschiedlicher

historischer und persönlicher
Erfahrungen. Vielleicht besteht das Wesentliche
am eidgenössischen Gründergeist gerade
darin, dass er auf dem notwendigen Minimum

an gegenseitigem Geltenlassen beruht
und auf der Bereitschaft zum
genossenschaftlichen Geschäftemachen, dass sich
aber der «Eid» auf das minimal notwendige

Gemeinsame bezieht, eine Grundlage,

welche für eine Gebietskörperschaft
durchaus zukunftstauglich ist. Wer den

jungen Bundesstaat als homogenen
Einparteienstaat jener siegreichen radikalen
Mehrheit charakterisiert, die den von
Gotthelfso verabscheuten Zeitgeist verkörperte,

übersieht wohl, wie wenig
allgemeinverbindliche bundesrechtliche Normen

es gab und wie klein die ideelle und
die fiskalische Staatsquote war, mit
welcher der Dichter haderte.

Hadern mit dem modernen Staat

Man staunt heute, wie Gotthelf den
verderblichen Keim einer erst gegen Ende des

20. Jahrhunderts bankrott gehenden
Sozialpolitik bereits im Anfangsstadium erkannt
und entlarvt hat. Er spricht zwar - für den

heutigen Sprachgebrauch verwirrend —

vom Übel des «Rechtsstaats», meint aber
die im Effekt so asozialen Institutionen
des zwangsweise und anonym umvertei-

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10



DOSSIER JEREMIAS GOTTHELF

lenden Wohlfahrtsstaates. Hatte der Pfarrer,

Volkserzieher und Dichter prophetische

Gaben? Oder hat im Wechselspiel
ideologischer Standpunkte einfach wieder
einmal das Reaktionäre Konjunktur?

Die Beurteilung dessen, was auf längere
Sicht fortschrittlich bzw. zukunftstauglich
ist und was rückschrittlich und reaktionär,
kann nie definitiv sein. Im «Gotthelf-Jahr»
darf und soll darauf aufmerksam gemacht
werden, dass die Kritik des liberalen
Wertkonservativen Gotthelf am damaligen
Staats-, fortschritts-, demokratie- und
machbarkeitsgläubigen politischen
Radikalismus heute von zunehmender Aktualität

ist und vor allem auch bei Kritikern
des sozialdemokratischen Wohlfahrtsstaats
Beachtung verdient. (Vgl. dazu auch den

Beitrag von Werner Stauffacher in diesem
HeftS. 19 ff.)

Wenn nun abschliessend eine zentrale
Passage aus der «Armennot» (Zürich und
Frauenfeld 1840, 3. Kapitel) wiedergegeben

wird, so hat dies nicht in erster Linie
politisch-ideologische Motive. Es soll
damit ein Beitrag geleistet werden zur
Beantwortung der Frage nach der bleibenden
Aktualität von ethisch und politisch
engagierter Literatur. Ist es die «ewige Wiederkunft»

von widersprüchlichen Standpunkten,

welche das jeweilige Interesse der
einen an einer andern Zeit phasenweise
immer wieder neu hervorruft und dann
wieder erlahmen lässt — ein Zyklus der
Grundwerte im jeweiligen Zeitgeist? Ist es

die Relativität von «links» im Sinne von
oppositionell und veränderungswillig und
«rechts» im Sinn von status-quo-orientiert
und bewahrungswillig? Liegen plötzlich
irgendwelche literarische «Altherren» mit
ihren politischen Meinungen wieder richtig,

oder ist es das latente Rechthaben
derjenigen, die als Minderheit wider den

Zeitgeist waren und sind? Nichts von
alledem.

Realismus als Garant der Aktualität

Was Gotthelf als Geheimnis des literarischen

Erfolgs vor Zeitgenossen erfasst und
beschrieben hat, ist auch das Geheimnis
seiner bleibenden Aktualität. Es ist sein
Realismus, der daraufbaut, dass die Wahrheit

der Wahrheit Bahn bricht und seine

an Pestalozzi geschulte Überzeugung, dass

diese Wahrheit «aus der Anschauung her-

Die Beurteilung

dessen, was

auf längere Sicht

fortschrittlich
bzw. zukunftstauglich

ist

und was

rückschrittlich

und reaktionär,

kann nie definitiv
sein.

vorgeht». Seine Beobachtungsgabe verbindet

Geduld mit Schonungslosigkeit, die
das Volk geisselt, aber - so Gotthelfim
bereits erwähnten Brief - «nicht aus Bosheit,
sondern aus innigem Erbarmen». Es ist das

auf Erfahrung abgestützte «Prinzip
Sympathie», das wir in andern Ausprägungen
auch bei Adam Smith und bei Arthur
Schopenhauer antreffen. Ein so radikaler
Beobachter wird eben hinter dem Zeitgeist
und dem Menschlichen und Allzumenschlichen

seiner Zeit immer auch auf jenen
Ur- und Grundstoff stossen, «wie er dem

Menschengeschlechte angeboren und nicht
angeschustert ist» (so Keller im bereits
zitierten Nachruf). Und wenn Gotthelf
diesen anthropologischen Grundstoff
beschreibt, und zwar sehr minutiös und
realitätsgetreu, dann ist dies zeitloser als alle

zeitgeistliche Moral, welche damit noch
verbunden wird. Diese Belehrung und
Erbauung betrifft nämlich meist auch die
Situation bestimmter Betroffener und
Beteiligter jener Zeit; sie sind, wie man heute

gerne und oft vorschnell sagt «nicht unser
Problem.» Unser Problem sind aber jene
menschlichen Verhaltensweisen, welche
keine noch so sorgfältig auf empirische
Daten abgestützte soziopolitische und po-
litökonomische Verhaltensforschung
anschaulicher und schonungsloser beschreiben

könnte, Verhaltensweisen, die sich
leider — wenn überhaupt - nur ausserordentlich

langsam verändern. In solchen
unscheinbaren und unliterarischen Passagen

findet sich «Wahrheit, welche der
Wahrheit Bahn bricht». Aus diesen

Erfahrungen lassen sich auch wertvolle Schlüsse
für die Lösung heutiger Probleme ziehen,
Probleme, von denen der Pfarrer und
Volkserzieher nichts wissen konnte, die
aber der Dichter scharf beobachtend und

genau beschreibend erfasste und damit
einen bleibenden Beitrag zu deren Lösung
schuf.

Die kleine Schrift «Armennot»
beantwortet die Frage «Wer hilft?» mit der
Beschreibung konkreter Hilfswerke, die aus

privater Initiative entstanden sind und an
deren Gründung Gotthelf selbst massgeblich

beteiligt war. Vielleicht kann man als

Literaturmensch nur das so genau und
allgemeingültig beschreiben, was man als

schaffender Mensch aktiv miterlebt und
mitgestaltet hat und aus eigener Anschauung

kennt.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10 31



DOSSIER JEREMIAS GOTTHELF

Hilfe in der Not

«Wenn die Gemeindsbehörden als Armenpfleger das Geld nicht mehr direkt aus dem eigenen
Sacke zu nehmen haben, sondern aus der Staatskasse beziehen, so wird nicht nur im
Allgemeinen eine weit grössere Sorglosigkeit eintreten, als bis dahin bereits war, obgleich es das

eigene Geld kostete, sondern es wird bestimmt manche Gemeinde express und absichtlich viel
reichlicher spenden, als bis dahin, und nutzlos, nur damit sie nicht zu kurz komme im Beziehen,

und die und jene Gemeinde nicht mehr erhalte. Sie rechnen nicht, dass ihr eigen Geld
mit dabei ist. Da kann man von Bern aus» [heute müsste man «Brüssel» sagen Anm. R. N.]
lange machen wollen und Gesetze machen, da fehlt die Handhabung und administrative
Kunst. Ich will es aufrichtig sagen. Die Gemeinden scheinen mir nicht im Stande, hier recht
zu walten; die Vergangenheit lehrt es. Gemeinden als Gemeinden haben kein Herz im Leibe.
Wo sie das Geld eintreiben müssen zu ihren Liebeswerken, da war Widerwillen; wo sie es

vorliegend fanden als Gabe alter Liebe Verstorbener, da wurde es den Enkeln unmöglich, die alte
Wärme in die Gabe zu bringen. Was Liebe gestiftet, teilte Gleichgültigkeit aus; es wird als

Recht gefordert, in kühler Pflichterfüllung gegeben. In den einen Gemeinden war zu viel
Unverstand, in andern zuviel Berechnung; in den einen eine grässliche Rücksichtslosigkeit, in
andern eine grässliche Rücksichtlichkeit; in den einen zu viel Lasten, welche die Liebe lähmten,
in andern zu viel Geld, welches Hochmut gebiert und den Geiz und die Unverschämtheit,
jedenfalls nicht den Verstand gibt, wenn man sonst keinen hat. So wurde viel gegeben, aber der
Gabe nicht nachgesehen, es war kein Segen dabei; je mehr man gab, desto mehr Arme forderten

desto unverschämter. In jedem Gemeinderat ist eine Minorität, welche das Bessere

möchte: aber sie vermag sich selten Bahn zu machen. Es ist merkwürdig, wie der Eigennutz
und die Dummheit viel kühner und aufbegehrerischer sind, als die bessere Einsicht und der
bessere Wille. Mit aller möglichen Energie schlägt der Unvernünftige, der seinen Vorteil
sucht, oder Vorurteilen frönt, auf den Tisch, donnert, dass die Wände krachen, wenn er
Widerstand findet und intrigiert und spielt unter dem Hütli, bis er seinen Willen durchgesetzt,
die Mehrheit auf seiner Seite hat. Während der bessere meint, die gute Sache sollte eigentlich
selbst siegen, wenig nachläuft, wenig ansetzt, sich aber am Ende doch nicht ganz unwert
machen will, sich mit dem Spruch zur Ruhe legt: nun in Gottes Namen, ich habe ihnen meine

Meinung gesagt: wenn sie nicht wollen, so können sie es sein lassen; ich kann nicht helfen.
Überhaupt fürchtet man sich gar leicht und nicht nur vor einander, sondern gar leicht auch

vor unverschämten Armen; man gibt ihnen, um ihrer los zu sein, weil man keine Kraft hat,
sich vor ihnen sicher zu stellen. Auch herrscht bei einer Menge Magnaten zu Stadt und zu
Land ein fürchterlicher Kastengeist, auf den ich später zurückkomme: der will gar nicht, dass

der nicht mehr arm bleibe, selbständig werde. Der Arme soll arm bleiben, aber nichts kosten;
so meinen viele dieser Toren.

Es wäre, wie viel Geld man auch den Gemeinden geben würde, rein unmöglich, sie dahin
zu bringen, dass sie vereint die Hand an die Wurzel des Übels legen. Es nähme mich Wunder,
woher man einen Gesetzesredaktor berufen wollte, um Gemeinden durch Gesetze dahin zu
bringen, mit vereintem Willen das Übel anzugreifen

So wird durch das Zentralisieren wahrhaft nichts gewonnen, im Gegenteil, das Übel wird
viel schlimmer gemacht; ich will nicht einmal England zu Hilfe rufen, um dieses zu beweisen.
Aber auch die Gemeinden als solche können von sich aus dieses Übel nicht hemmen, nicht
abwenden; sie sind in diesem Augenblick wirklich in trostloser Lage. Über dem Kopf wächst
ihnen das Übel, der Boden weicht unter ihren Füssen, sie schreien nach Hilfe, und Andere
schreien über die Gemeinden, und die Dritten ins Blaue hinein - so schreit Alles — und wer
hilft?»

Bei dem vorstehenden Ausschnitt aus 'Die Armennot» handelt es sich um einen Auszug aus dem dritten Kapitel der Erstausgabe:
Jeremias Gotthelf, «Die Armennoth>, Zürich und Frauenfeld, Druck und Verlag von Ch. Behel, 1840. Orthographie und Zeichensetzung
wurden von R. Nef behutsam modernisiert.

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10



DOSSIER

Michael Wirth

Gotthelf im Gurnigel

Nur vom Hörensagen, ohne selbst die Erfahrung eines

Badbesuchs zuvor gemacht zu haben, denkt Jeremias

Gotthelf nichts Gutes vom Gurnigel, jenem Bad im Berner
Oberland, das im 19. Jahrhundert seine Blütezeit erlebt.

Das Bad ist in Gotthelfs Augen derjenige Ort in der

Gesellschaft, in dem sich die Menschen gerne täuschen

lassen: Hier macht der Schein das Sein.

Mi,

Literatur:
Carl und Käti Müller
Jost, Jeremias Gotthelfs
Konstitution und Krankheit,

Bern, München

1979.

lit der ihm eigenen Ironie
lässt Gotthelfkein gutes Haar am Snobismus

im Gurnigel:
«Spazierende Herren lachten ungeniert»,

heisst es im 1846 erschienenen Roman «Uli
der Knecht » «und einige mit Schnäuzen

stützen sich mit beiden Händen, wenn nicht
die eine den Schnauz drehte, aufihre Stöcke,

hielten sich schön gerade, liessen ihre Augelein

zu Zeiten martialisch zwitzern, beugten
ihre steifen Oberleiber einander seitwärts zu
und machten unter schallendem Gelächter
ihre deutschen, welschen und holländischen

Bemerkungen.»
Kein Wunder, dass die Glunggenbäue-

rin ihrer eitlen und launischen Tochter
Elisi den Zukünftigen gerade dort angeln
will. Und Elisi ist ganz überwältigt von der
Schönheit der Männer, vor allem von
solchen mit «Schnäuzen»:

«Sövil schön Herre hätte es syr Lebtig no
nie gseh, die gingen so graduf, dr Tüfel
chönnt se nit chrümme: es glaub, mi chönnt
se am ene Bey graduse ha, es miech kene kes

Gleich. »

Tatsächlich heiratet Elisi nicht den

bodenständigen Uli, sondern einen
Baumwollhändler aus der Stadt, den sie im
Gurnigel kennengelernt hat. Der stellt
sich jedoch als Bankrotteur heraus; die
Ehe wird unglücklich, was dazu beiträgt,
den elterlichen Hof zu ruinieren.

Gotthelf'schert sich nicht um die weltweit

anerkannten Heilerfolge des Gur-
nigels. Dass die Dichtung seines Romans

von der Realität eingeholt wird und Gotthelf

àen verhassten Ort 1853 dann doch
zur Kur besucht, mag kaum verständlich
sein und gehört zu den vielen
Widersprüchlichkeiten eines Dichterlebens.
Wahrscheinlich hat der an Wassersucht und

Herzinsuffizienz Leidende selbst keinen
anderen Ausweg mehr als eine Kur gesehen.

Doch scheint er dem Rat seines Arztes

Dr. Maret und seiner Familie nur unter
der Bedingung gefolgt zu sein, dass er ins

Gurnigelbad — und nur dorthin — gehen
dürfe.

Fehlentscheidung des Arztes

Vom medizinischen Standpunkt aus war
dies aber eine Fehlentscheidung. Gerade
bei Herzinsuffizienz schadete das schwere

Gurnigelwasser mehr, als dass es half.
Selbst im überschwenglichen, von keinen
Einschränkungen geprägten Prospekt, der
die laxierende Wirkung des Wassers auf
Magen, Milz, Migräne, Nieren und
Kreuzweh lobt, «wann es morgens nüchtern

getrunken wird, mit einer regulirten Diät»,
war von Herzkrankheiten nicht die Rede.

Und dies nicht von ungefähr: Die alten
Schriften berichten von abschreckenden

Erfahrungen. Mancher Herzleidende, der
sich von einer Wunderkur im Gurnigelbad
Besserung oder Heilung verspricht, stirbt
schon in den ersten Tagen. Der Sarg wird
in der Nacht möglichst unauffällig, um das

fröhliche Ambiente nicht zu stören, ins Tal

hinabgeschafft. Als gelte es den Teufel mit
dem Beizebub auszutreiben, erlebt Gotthelf

denn auch die Hölle auf Erden.
«Es liegt mir schauderhaft in den Beinen,

bin schnägig, das ist kein angenehm Bergauf

gehen, obschon ich um vier Uhr mit
dem Wasser anfange und heute acht Gläser

getrunken habe», schreibt er schon nach

wenigen Tagen an seine Familie, die Gotthelfs

Klagen nicht ernst nimmt. Man
weiss, die überall gerühmte Reizwirkung
des Wassers hat auch eine Kehrseite: Sie

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10 33



DOSSIER JEREMIAS GOTTHELF

vermehrt verborgene chronische Entzündungen

ausserordentlich. Allein schon die
Trinkkur - acht Gläser um vier Uhr morgens

— ist für Gotthelfs bereits mit Wasser

aufgeschwemmten Körper eine unverantwortliche

Belastung. Dass er die Rosskur
übersteht, grenzt an ein Wunder.

Gurnigel - Das kleinere Übel?

Wie ist es wohl zu dieser kontraindizierten
Kur gekommen? Go tthelfhatte Angst, seine
Familie für lange Zeit verlassen zu müssen,
und die Vorstellung, dass der Gurnigel

Honorar. Das Studium seines Sohnes, die

zweijährige Welschlandausbildung seiner
beiden Töchter werden viel Geld kosten,
das ein einfacher Landpfarrer nicht so
einfach aufbringt, eine Witwe erst recht
nicht.

Als Gotthelf nach Hause kommt, hat
sich sein Gesundheitszustand stark
verschlechtert. Der Atem ist kürzer denn je,
Husten und starke Herzbeklemmungen
stellen sich immer häufiger ein, sein Kropf
sorgt für Sprechbeschwerden. Doch er
schont sich nicht. Sonntag für Sonntag
zeigt er sich seiner Gemeinde auf der Kan-

• *
• iiL *""- *~ *,Â Y—.y

i 1* - -\4 *»*_i_&â-*4_ *4

Bad Gurnigel um 1880. Lithographie; Künstler und genaues Datum unbekannt

ft,___*r ^Sh»/^.!

nicht allzuweit entfernt von Lützelflüh
liege, beruhigte ihn. Dr. Maret schliesslich
lässt ihn fahren, wohl, weil er schon froh
ist, dass Gotthelf für einmal wenigstens
drei Wochen seinen Schreibtisch nicht
sieht. Tatsächlich langweilt sich der Pfarrer,

wie es der geistig immer neue
Herausforderungen suchende Mann wohl noch
nie in seinem Leben getan hat. Die feine
Welt gefällt ihm nicht, der Kontakt mit
den Menschen aus der Stadt stellt sich
nicht so einfach her. Da ist er froh, dass

sein Berliner Verleger Springer ihn wegen
der ersten Gesamtausgabe seines Werks auf
Trab hält. Gotthelfs Frau Henriette ist ihm
eine grosse Stütze. Trotz der vielen
Erntearbeiten sieht sie die Korrekturbögen
durch und berichtet laufend, was
abgeschickt, was angekommen ist. Als spüre
Gotthelf, dass er nicht mehr lange zu leben
habe, freut er sich über das zu erwartende

zel. Obwohl er kaum noch gehen kann -
das Wasser hat seine Füsse derart
anschwellen lassen, dass er zu jeder Stunde
Pantoffel tragen muss -, vermag er seinen
Zustand zu ertragen; einmal mehr dank
seiner Ironie, die es ihm erlaubt, sich
selbst nicht so ernst zu nehmen und sein
Schicksal mit Humor zu ertragen. In
einem seiner Briefe, in dem er Rückblick
auf die Gurnigel-Zeit hält, heisst es:

«Der Gurnigel ist sehr angreifend: die
einen fasst er am Kopf, die andern an den

Beinen, mich eben an den letztern. Jetzt
wären sie wieder gut, und ich wollt nur zu

gern herum mich treiben, wenn nur das

Wetter nicht so herzlich schlecht wäre.»
Tatsächlich aber hat der Aufenthalt im

Gurnigel dem Tod die Türe ein weiteres
Stück geöffnet. Nur ein gutes Jahr später
stirbt Gotthelf am 22. Oktober 1854 in
Lützelflüh.

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10



DOSSIER

Peter Niederhauser
wurde 1939 in Hochdorf
LU geboren, wo er auch

aufgewachsen ist. Nach

Maturität und

Buchhändlerausbildung studierte
er Volkskunde,
Geschichte und deutsche
Literaturwissenschaft
an der Universität
Zürich. Anschliessend
war er als Bibliothekar
und Dokumentär in

Verwaltung und Industrie
tätig. 1975 erwarb er
das Diplom der Vereinigung

Schweizerischer
Bibliothekare (BBS), und

seit 1985 ist er
Bibliothekar am Lehrerseminar

Liestal.

Walter Muschg,
1898-1965

«Fassen»
Der Radiostreit um Jeremias Gotthelf 1954

Lm GotthelfJahr 1954 war der Literaturwissenschafter Walter

Muschg nicht nur gefragter Redner, sondern leistete mit seiner

Kritik an den damals populären Gotthelf-Radiohörfolgen einen

Beitrag besonderer Art. Die Auseinandersetzung war von kaum

gekannter Schärfe und liess die emotionalen Wogen hochgehen.

_____f

in den vierziger und fünfziger

Jahren strahlte Radio Bern Gotthelf
Bearbeitungen, zumeist Dramatisierungen
seiner Erzähltexte, von Ernst Balzli aus
(«Uli der Knecht», «Uli der Pächter»,
«Anne Bäbi Jowäger»). Die Hörspielreihen
waren populär und beliebt. Die Politik der
hohen Einschaltquote - das Fernsehen war
erst im Kommen - konnte einen ihrer
frühen Erfolge feiern. Die Freude blieb
aber nicht ungetrübt. Im Spätjahr 1953
meldete der Langnauer Lehrer Hans
Schmocker Kritik an. In der «Berner
Lehrerzeitung» wandte er sich gegen die
Sendungen mit drei Argumenten. Erstens: Die
Übertragung in die Berner Mundart sei

eine Verfälschung des Originaltextes
(Gotthelfs eigene Prägung aus Hochsprache
und Mundart) und eine unzulässige
Popularisierung. Zweitens: Gotthelf habe als

Künstler seinem Werk die gültige Form
gegeben. Dramatisierung des originalen
Erzähltextes sei unstatthaft, und drittens:
Balzli habe Kürzungen und
Akzentverschiebungen vorgenommen. Diese Kritik
bekam Gewicht und Breitenwirkung, als

der Basler Ordinarius Walter

Muschg die Kritikpunkte
wiederholte, mit Beispielen belegte
und weitere Bedenken erhob.
In einem heftigen Plädoyer
wies er auf Gotthelfs einzigartige

Epik hin und auf das unselige

Wirken zahlreicher
Bearbeiter, auch auf jenes von
Balzli. Seine Kritik wurde
Gegenstand eines Radiogspräches
«am runden Tisch» im Herbst
1954, an dem sich Ernst Balzli
und Georg Thürer für, Walter

Muschg und Hans Schmocker

gegen die Sendungen ausspra¬

chen. Unbefriedigt über das Gespräch und
dessen Wirkung liess Walter Muschg die
Schrift «Gotthelf und das Radio» folgen.
Darin reagierte er auf Leserbriefe und legte
nochmals die Gründe für seine ablehnende

Haltung dar. Die Kontroverse fand ihren
Abschluss durch die Stellungnahme einiger
Persönlichkeiten, die sich in der «Neuen
Schweizer Rundschau» mehrheitlich hinter

Muschg stellten.

Literatur und Öffentlichkeit

Zunächst war die Auseinandersetzung ein
Literaturstreit, ausgefochten unter
Literaturvermittlern mit der fast religiösen Sorge

um die rechte Auslegung. Am Beispiel von
Gotthelfwurde das Verhältnis von Original
und Bearbeitung diskutiert, eine heute
kaum mehr nachvollziehbare Debatte,
angesichts der bedenkenlosen Plünderung
literarischer Werke bei der Suche nach
verwendbaren Plots. Man mag Muschg dankbar

sein, dass er sich schon damals, nicht
zuletzt als Co^Ä^/^Herausgeber, diesem
Trend entgegenstellte. Ein gewisser Purismus

war allerdings in seiner damaligen
Intervention unverkennbar, denn immerhin

kann die Rezeption eines zur Verbreitung

bestimmten literarischen Werkes so
intensiv sein, dass das Werk Anlass für
Bearbeitung oder Neuschöpfung wird. Aus
der Optik des Radios und der grossen
Hörergemeinde war Balzlis Dramatisierung gut.
Schlechter schnitt Balzli ab bei der Frage,
ob es gelang, Leute zu Gotthelfs Büchern
«hinzuführen», was Balzlis erklärtes Ziel
war. - Grundsätzlich ist zu begrüssen, dass

Literatur durch den Streit öffentliche
Sache wurde und dass durch Muschgs Kritik

der literarische Rang des einzigartigen
Schriftstellers herausgestellt wurde.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10 35



DOSSIER JEREMIAS GOTTHELF

Wie sollte Gotthelf am Radio verbreitet
werden? Den Geist des Werkes über den
Äther bringen, unabhängig von der Form,
das wollte Ernst Balzli. Demgegenüber
bestand Muschg auf der Einheit von
Inhalt und Form eines Kunstwerkes:
Diese dürfe nicht beliebig auseinanderdividiert

werden. Das Radio habe ein
Zerrbild von Gotthelf vermittelt, ihn als

«Meister sackgrober Gemütlichkeit und
Spassmacher im Stil der Ländlermusik»
vorgestellt. Polterszenen hätten von
Wesentlichem abgelenkt, modernste Technik
habe im Dienst geistiger Rückständigkeit
gestanden.

Muschgs Kritik war aber nicht
grundsätzlich gegen das Radio gerichtet. Im
Gegenteil: Gotthelfha.be sich an alle
Menschen gewandt, an alle gesellschaftlichen
Klassen, das Radio sei durchaus ein geeignetes

Medium, sein Werk zu verbreiten.
Allerdings nicht durch Dramatisierung,
sondern durch Vorlesen aus dem Werk.
Muschg nannte den hervorragenden Vorleser

Adolf Bähler, dem zuzuhören eine
Freude sei.

Was als Literaturstreit begann, kam in
die Fänge des Massenmediums Radio. In
Anlehnung an Ortega y Gassets Theorie
des Massenmenschen deutete der damalige
Feuilleton-Chef der NZZ, Werner Weber,

das Geschehen als soziales Symptom. Die
Ausweitung in die breite Öffentlichkeit
machte aus der Fachdiskussion eine
Debatte, bei der jedefrau und jedermann,
kompetent oder nicht, als Experte
intervenieren konnte. Insofern war die
Radiodiskussion eine Vorläufersendung
einschlägiger TV-Sendungen; die interaktive
Kommunikation spielte allerdings noch
nicht direkt, sondern via Hörerbriefreaktionen.

Nach der Radiodiskussion war
Muschg Adressat unzähliger Hörerbriefe,
auch von massiven Schmähbriefen. Ein
Vorwurf lautete, Muschg reisse einen Graben

auf zwischen Volk und Universität,
mache aus Gotthelf einen toten
Forschungsgegenstand, während das Volk
Gotthelfliebe. Der Berner Literaturprofessor

Fritz Strich wies demgegenüber darauf
hin, dass Muschgs Arbeit ihren Antrieb in
der Liebe zu Gotthelf finde. Befürworter
der Sendungen waren mit Kurt Guggisberg
und Georg Thürer auch Universitätsprofessoren.

r^*__~

Ernst Balzli (1902-1959)
© Burgerbibliothek Bern

Ein Vorwurf

lautete, Muschg

reisse einen

Graben auf

zwischen Volk

und Universität,

mache aus

Gotthelf

einen toten

Forschungsgegenstand,

während das Volk

Gotthelf liebe.

Emotionen

Im Blick auf die emotionale
Seite der Auseinandersetzung
drängt sich ein von Gotthelf'oft
gebrauchtes Wort ins Bewusstsein:

fassen. Ein Beispiel steht
im «Bauernspiegel». Der Grossvater

hatte einem seiner Söhne
heimlich den Hof zugeschanzt,
ohne Wissen der anderen
Geschwister. Als die Sache an den

Tag kam, entwickelte sich in der
Familie ein allgemeines
Handgemenge. Irgendwann in der
Beschreibung fällt der Satz «... Grossvater

wollte auch fassen...». Das

Kämpfertum gehörte zu Gottheifund reichte
bis in die taktile Lust des Zupackens.

Gotthelf trug einen Kampfplatz in sich,
auf dem sich verschiedene Persönlichkeiten

und Kräfte tummelten. Peter von Matt
hat gezeigt, wie er der an Erlösung
glaubende Pfarrer war und gleichzeitig der
Künstler, der kompromisslos menschliche
Bosheit darstellte, wie seine Figuren ein
geradezu gespenstisches Eigenleben bekamen

(NZZ 15./16. März 1997). Dass das

Agonale bei Gotthelfauch in seiner Rezeption,

etwa beim Radiostreit, zutage trat,
erstaunt daher nicht.

Walter Muschgs Formulierkunst, die
unversehens zum verbalen «Fassen», ja zur
Waffe werden kann, war ganz seine Sache.

Gotthelf habe zeit seines Lebens Anstoss

erregt, schrieb Muschg einmal, man könne
nicht über ihn schreiben, ohne selbst
Anstoss zu erregen. Diesem Satz hat er
auch nachgelebt.

Das «Fassen» kippte allerdings schliesslich

ins Tragische. Ernst Balzli fühlte sich

persönlich angegriffen, was er in der
Radiodiskussion zur Sprache brachte. Muschg
versicherte zwar glaubhaft, dass ihm einzig
an Gotthelfiag und ihm jeder persönliche
Angriff fern lag. Doch sah Balzli sein
Lebenswerk zerstört. Seine Krankheit
akzentuierte sich, und einige Nachrufe stellten

einen Zusammenhang her zwischen
seinem Tod und dem Radiostreit. Eine
klare Deklaration, meinte Werner Weber

damals, hätte entschärfend gewirkt. Die
Hörfolgen hätten angeboten werden müssen

als Werk Balzlis, geschaffen in freier
Anlehnung an Jeremias Gotthelf.

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 10


	Dossier : Jeremias Gotthelf
	Christlicher Widerspruch : Jeremias Gotthelfs Widerstand gegen das radikaldemokratischer Staatsmodell vor 1848
	...
	Jeremias Gotthelf als Volksschriftsteller : "Dialektik der Aufklärung"
	Gotthelf : zwischen Zeitgeist und Aktualität
	Gotthelf im Gurnigel
	"Fassen" der Radiostreit um Jeremias Gotthelf 1954


