
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 77 (1997)

Heft: 7-8

Artikel: Vom Nutzen und Nachteil des Vorurteils

Autor: Görner, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAY

Rüdiger Görner,

geboren 1957 in Rottweil

am Neckar, lebt
seit 1981 in London.

Lehrt Neuere Deutsche

Literatur und Kulturgeschichte

an der Aston

University, Birmingham

(bis 1991 an der University

of Surrey). Schriftsteller

und Kritiker.
Jüngste Buchveröffentlichungen:

Hölderlins
Mitte (1993), Goethe.

Wissen und Entsagen

aus Kunst (1995),
Grenzgänger. Dichter
und Denker im Dazwischen

(1996),
Wortwege. Zugänge zur
spätmodernen Literatur
(1997), Einheit aus
Vielfalt. Föderalismus
als politische Lebensform

(1997).

Vom Nutzen und Nachteil des Vorurteils
Vorurteile seien Trägheiten, meinte Heimito von Doderer, unbotmässige

Nachlässigkeiten im Sprechen und Denken, ein Beweis also von mangelnder
geistiger Disziplin. Aber sind sie andererseits nicht auch das Salz im
Diskurs, Steine des Anstosses, Ärgernisse, über die sich trefflich streiten
lässt? Wäre es denn denkbar, das aufrüttelnde Pamphlet, ohne ein
entscheidendes Quantum an Vorurteilen und Generalisierungen?

1 In: Goethe, Hamburger
Ausgabe Bd. 12. Vgl.

Jörg von Uthmann

(Hrsg.), Vorurteile halten

warm. Eine Anthologie,

Hamburg 1995.

Ist Kommunikation ohne
Vorurteil, ohne verallgemeinernde
Behauptungen denkbar? Spiegeln sie nicht
unser Vorverständnis einer Sache, eines

Gesprächsgegenstandes, diese undifferenzierten

Pluralartikel, vergröbernden
Substantia nebst dem Allerweltspronomen
«man»? Sind sie nicht Ausdrucksformen
einer allzu bequemen Sympathie mit dem

Unpräzisen, das gleichwohl schmerzlich

genau treffen kann?
Leicht gibt es sich zu erkennen im

Gestöber der Worte, im Dickicht der Sätze,
das Vorurteil, aber nur mühsam lässt

es sich entkräften, geschweige, ganz
ausschalten. Zumeist hält es sich hartnäckig
als ein unreflektiertes Vorverständnis einer
Sache, das überdies seine Unreflektiertheit
emphatisch gegen aufklärerische Versuche

behauptet. «Die Vorurteile der Menschen
beruhen auf deren jedesmaligem Charakter

daher sind sie, mit dem Zustand innig
vereinigt, ganz unüberwindlich; weder
Evidenz noch Verstand noch Vernunft haben
den mindesten Einfluss darauf.l» Diese
aufklärungsskeptische Haltung, welche das

Vorurteil geradezu als diskursive
Konstante akzeptiert, mag bei Goethe
überraschen. Ein genauer Blick auf andere

Äusserungen des Weimaraner Weltenbürgers
zur Frage des Vorurteils lehrt, dass er den

Umgang mit ihnen als Teil des Bildungsprozesses

angesehen hat. Dies verdeutlicht
eine Stelle im vierten Teil von «Wilhelm
Meisters Lehrjahre», an welcher der

bildungshungrige Protagonist dazu angehalten

wird, die Vorurteile nicht «auszujäten,
um nicht vielleicht edle Pflanzen zugleich
mit auszuraufen». Was ist damit gesagt?

Das Vorurteil versteht der Erzähler der

«Lehrjahre» als sprachlich-gedankliches
Unkraut, aber auch als nötigen
Wildwuchs, als Ferment für differenzierteres
Denken und Sprechen.

Ähnlich äusserte sich Goethe über das

Vorurteil am Ende des dritten Teils von
«Dichtung und Wahrheit». Auf Klopstocks
Sprachpurismus bezugnehmend, ironisierte

er dessen rein vernunftorientiertes
Schreiben: «Der Verstand», so Goethe über
den Dichter der «Messiade», «mischte sich
indessen auch in die Sache, alles sollte auf
klare Begriffe gebracht und in logischer
Form dargelegt werden, damit jedes Vorurteil

beseitigt und aller Aberglaube zerstört
werde.» Unüberhörbar der mokante Ton,
in dem Goethe andeutet, dass es problematisch

sei, Vorurteile kategorisch
auszuschalten, weil sie nun einmal Bestandteil
des menschlichen Mit- und Gegenein-
anders seien. Die gezielte Verallgemeinerung

und das als herablassende Weisheit

getarnte Vorurteil gehören durchaus zum
sprachlichen Repertoire des späten Goethe.

Die «Gespräche mit Eckermann» zum
Beispiel enthalten eine zum Teil peinliche
Fülle nur notdürftig differenzierter
Behauptungen.

Zu bedenken ist jedoch, um zu unseren
grundsätzlichen Überlegungen zurückzukehren,

der Unterschied zwischen prinzipiell

gutwilligen Verallgemeinerungen und
vorverurteilenden Unterstellungen. Die
Frage der Intention, die hinter einem
Vorurteil steht, entscheidet über die Art des

Präjudizierens. Zu reflektieren wäre
jedoch auch das Problem, ob und wie eine
vermeintlich «gut gemeinte», womöglich

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 7/8 55



ESSAY VORURTEIL

ironisch bestimmte Generalisierung
pejorativen Charakter gewinnen kann. Der
Umschlagspunkt vom Bemühen um
allgemeingültige Aussagen zur
vorurteilsfördernden Verballhornung ist schwer
bestimmbar, in den meisten Fällen jedoch
ideologisch motiviert.

Nietzsches Vorurteile

Am Beispiel Nietzsches zeigt sich, dass er
seine Vorurteile gegenüber «den
Deutschen» gerne als Erfahrungsurteile ausgegeben

hat2. Desgleichen setzte er das Vorurteil

als gezielte Polemik ein, vor allem in
seiner Kritik an «den Engländern»; sie
gipfelte in Behauptungen wie dieser: «Was

aber auch noch am humansten Engländer
beleidigt, das ist sein Mangel an Musik... »

Nietzsche hat tatsächlich das Vorurteilen
zu einer philosophischen Disziplin
gemacht. Sein «Vorspiel einer Philosophie
der Zukunft», genannt «Jenseits von Gut
und Böse», war nichts weniger als der
Versuch gewesen, das Vorurteil qua Vorurteil
zu entlarven. Wie dieses? Weshalb liess
sich dieser so betont sprachkritische Denker

dazu hinreissen, ein ganzes Kapitel
lang, jenseits von Konventionen und
Geschmack, Vorurteile übelster Art
aufzubieten, ja, zeitweise den Eindruck zu
erwecken, dass er sich ganz und gar mit
ihnen identifiziere? Ist das nicht ein Skandalon

in der deutschen Ideengeschichte?
Als Skandalon, als Fanal, als philosophischer

Fanfarenstoss war «Jenseits von Gut
und Böse» durchaus konzipiert gewesen.
Man bedenke das Entstehungsjahr: 1855.
Die europäischen Nationalstaaten befanden

sich auf dem Weg zum Höhepunkt
ihrer imperialistischen Expansion. Ihre
politische Propaganda setzte auf Vorurteile,

bediente sich ihrer als eines probaten
Mittels im Kampf um den Platz an der
Sonne. Gleichzeitig schlug der Antisemitismus

als rabiateste Form rassistischen
Vorurteilens Wogen in einem seit dem
Mittelalter nicht mehr gekannten Ausmass.

Europa sank, so Nietzsches eigentlicher
Befund, zur «Vaterländerei» ab, getrieben von
falschem Stolz, trivialer Interessenpolitik
und primitiver Stereotypisietung.

Nietzsches Verfahren in «Jenseits von
Gut und Böse» wirkt — auch auf heutige
Leser- drastisch und subtil zugleich. Zum
einen überbot er sich im Auffinden plaka-

Der Umschlagspunkt

vom

Bemühen um

allgemeingültige

Aussagen zur

vorurteilsfördernden

Verballhornung

ist schwer

bestimmbar.

2 Nietzsche, Jenseits
von Gut und Böse.
Kritische Studienausgabe
Bd. 5.

tiver Denunzierung des anderen (aber
auch einer masslosen Stilisierung - etwa
der französischen und italienischen
Kultur), zum anderen demonstrierte er den
Niveauverfall im öffentlichen Diskurs.
Aufschlussreich, was er in seinem ersten Kapitel

als «Vorurteile der Philosophen»
analysierte. Zunächst einmal ging es ihm um
den Nachweis, dass — paradox genug - die

Aufklärungsphilosophie Immanuel Kants,
die es sich doch zur Aufgabe gemacht
hatte, Vorurteile zu relativieren, wenn nicht
zu beseitigen, hartnäckig an den sogenannten

synthetischen Urteilen a priori
festgehalten hatte, also an der Möglichkeit,
Urteile vor der eigentlichen Erfahrung zu
formulieren. Eben dies entlarvte Nietzsche
als ein Grundübel des Aufklärungsdenkens
und als Nährboden für Vorurteile, sei es

über das Schöne oder über die Moral.
Obgleich Nietzsche veranschaulichte,

wie Vorurteile zu entkräften seien, nämlich

durch die Aufspaltung herkömmlicher
Begriffe, durch das Hinterfragen von
Sprechgewohnheiten, entschied er sich
dafür in seinem berüchtigten Kapitel über
«Völker und Vaterländer», das Vorurteilen
scheinbar zur Notwendigkeit zu erklären.
Nochmals gefragt: Warum dieses Schwelgen

im Vorurteil? Man missversteht immer
wieder Konzeptionen wie «Jenseits von Gut
und Böse» und «Wille zur Macht» als

Imperative, als vermeintliche Aufforderungen

Nietzsches, diesen jeweiligen Zustand
zu erreichen. Dabei übersieht man, dass er

stets auch die mit diesem Zustand verbundenen

Probleme aufzeigte, die Fragwürdigkeit

jenes «Willens», die Gefahren eines

«Jenseits» von der Moralität Existierens.
Zu diesen Gefahren gehörte für Nietzsche

auch das sich im öffentlichen Diskurs
seiner Zeit radikal verschärfende Vorurteil.

Nietzsche demonstrierte dies in
«Jenseits von Gut und Böse» am Beispiel
des Antisemitismus.

Im Mittelteil des achten Hauptstücks
«Völker und Vaterländer» unternahm er
eine knappe, aber präzise Analyse des -
vornehmlich deutschen - Antisemitismus,
die ihm gleichzeitig zu einer beispielhaften
Auseinandersetzung mit dem Phänomen
«Vorurteil» geriet. «Den» Deutschen
bescheinigte er zunächst ihr Leiden «am
nationalen Nervenfieber und politischen
Ehrgeiz»; dies habe «Anfälle von Verdummung»

zur Folge gehabt, «Benebelungen des

56 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 7/8



ESSAY VORURTEIL

Geistes und Gewissens», für Niezsche

Umschreibungen des Begriffs «Vorurteil».

Nun das selbstkritische Eingeständnis:
«Möge man mir verzeihen, dass auch ich,
bei einem kurzen gewagten Aufenthalt auf
sehr inficirtem Gebiet, nicht völlig von der

Krankheit verschont blieb und mir, wie alle
Welt, bereits Gedanken über Dinge zu
machen anfieng, die mich nichts angehn: erstes

Zeichen der politischen Infektion.» Anders

gesagt: Allerweltsredner können nicht umhin,

sich des Vorurteils zu bedienen.
Nietzsche weiter:

«Ich bin noch keinem Deutschen begegnet,

der den Juden gewogen gewesen wäre; und so

unbedingt auch die Ablehnung der eigentlichen

Antisemiterei von Seiten aller
Vorsichtigen und Politischen sein mag, so richtet

sich doch auch diese Vorsicht und Politik
nicht etwa gegen die Gattung des Gefühls
selber, sondern nur gegen den abgeschmackten

und schandbaren Ausdruck dieses un-
mässigen Gefühls, — darüber darf man sich

nicht täuschen. »

Nur aus taktischen Gründen also, aus

politischem Kalkül würden (in diesem
Falle rassistische) Vorurteile kaschiert.

Opportunität und Kalkül zwängen zur
Mässigung einer ansonsten wild wuchernden

Lust an der Verunglimpfung des

anderen. Nietzsche verbindet den deutschen
Antisemitismus mit der Selbstüberschätzung

und Selbstüberhebung der

Reichsgründungsdeutschen, der anderen Seite ihres

latenten Minderwertigkeitskomplexes.
Beides bringe, meinte Nietzsche, Vorurteile

hervor. Ein Kapitel lang gab sich auch

er vom Vorurteilen «inficirt», gleichsam
um zu zeigen, wie man sie bildet. Seine In-
vektiven gegen das Englische und die

Engländer liefern dabei fragwürdige,
problematische Beispiele eines Vorurteilens
wider oder mangels besseren Wissens.
Nietzsche verstand sich darauf, mit Vorurteilen

zu jonglieren und zu polemisieren,
sei es, dass er eines gegen ein anderes

ausspielte, sei es, dass er sich ihrer bediente,

um ihre skandalöse Dimension aufzuzeigen.

Er wusste um die Suggestivität des

Vorurteils, aber auch um seine potentielle
wie faktische Destruktivität.

Husserls «Seelenblindheit»

Anders der Begründer des phänomenologischen

Denkens, Edmund Husserl. Er,

,_ /¦ #**;
» .!_ __._•*-«¦ -¦ ._____£_ T_/. —

Thomas Schütte, 'Die
Fremden- 1992, Keramik

glasiert, ca. 180h.
Quelle: Damus, Martin,
Kunst in der BRD 1949-
1990, Rowohlt Taschenbuch,

Reinbeck 1995.

3 In: Husserl, Gesammelte

Schriften, hrsg.

von Elisabeth Ströker,
Hamburg 1992, Bd. 5.

selbst Opfer antisemitischer Vorurteile,
versuchte, das Phänomen «Vorurteil»
radikaler als Nietzsche zu durchdenken und zu
kritisieren. Husserl strebte ein Denken

jenseits von Urteil und Vorurteil an, ein
Erfassen der Essenz der Phänomene, eine

radikale Vorurteilslosigkeit. Husserl
argumentierte gegen das Vorurteil als Betroffener

und als leidenschaftlicher Skeptiker,
Zweifler, als ein Denker, der das durch die

Sprache festgelegte Sein der Gegenstände
befragte. Ihn bewegte die Skepsis gegenüber

dem, was angeblich «ist»: Das zur
Hälfte geleerte Glas «ist» bekanntlich
ebenso halbleer wie halbvoll. Der zur
Hälfte ins Wasser getauchte Stab «ist»

nicht eigentlich geknickt; er erweckt nur
diesen Anschein.

Husserl bezweifelte das So-Sein der

Dinge, indem er zeigte, dass dies zumeist

von unseren sprachlichen Konventionen
abhänge. Die Folge dieses um eine solch'
radikale Vorurteilslosigkeit bedachten
Denkens war, dass Husserl implizite jedes
Aufstellen von Behauptungen verwarf.
Dadurch jedoch entzog sich sein am
Phänomen orientiertes Denken mehr und
mehr den Gesetzen der Kommunikation,
die ohne Behauptungen nicht wirklich
funktionieren kann. In Husserls
«Allgemeiner Einführung in die reine Phänomenologie»

heisst es beispielsweise: «Die
Ideenblindheit ist eine Art Seelenblindheit,

man ist durch Vorurteile unfähig geworden,

was man in seinem Anschauungsfelde hat, in
das Urteilsfeld zu bringen... Vorurteile
machen in theoretischer Hinsicht merkwürdig
genügsam?» Das erinnert an die eingangs
zitierte Behauptung von Doderer, dass Vor-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 7/8 57



ESSAY VORURTEIL

urteile geistige Trägheiten seien. Die durch
Vorurteile erzeugte Blindheit, die anästhesierende

Wirkung von Vorurteilen, aber
auch ihre emotional mobilisierenden
Energien verhindern demnach die kritische

Würdigung eines Phänomens.
Es spricht für Husserls differenzierende

Methode, dass er sogar das Vorurteil selbst
als Phänomen betrachtet und seinerseits
differenziert hat. Er unterschied zwischen
einem «empirischen», «erkenntnistheoretischen»

und «skeptischen»^ Vorurteil, freilich

nur im Bereich des wissenschaftlichen

Diskurses. Diese Formen des
Vorurteils seien, so Husserl, notwendig, um
unser Vorverständnis einer Sache zu klären.

Auf diese Weise liesse sich dann ein
wirklicher Diskurs über ihre
phänomenologische Beschaffenheit, nicht aber über
das So-und-nicht-anders-Sein führen. In
keinem Falle aber solle, meinte Husserl,
dieses wie auch immer geartete Vorurteil
den «Gang der Forschung» hemmen.

Hier nun stellt sich eine prinzipielle
Frage: Wie kann ein einmal gewonnenes
Vorverständnis von einer Sache, das aufs

engste mit einem Vorurteil über sie
verwandt ist, korrigiert werden? Wie lässt es

sich langfristig entkräften?
Die Antwort des kritischen Rationalismus

darauf lautete: Verifikation und
Falsifikation eines Sachverhalts seien die
verlässlichsten Korrektive eines vorurteilenden

Vorverständnisses oder einer Hypothese.

Auch hier gilt es, Bedenken
anzumelden. Um auf den Antisemitismus als

das eklatanteste, verheerendste Vorurteil
zurückzukommen: Trotz des Wirklichkeit
gewesenen Holocausts ist es noch immer
nicht gelungen, sich dieses Vorurteils ganz
zu entledigen. Watum? Allzu vorschnell
spricht man in diesem Zusammenhang
vom Scheitern der Aufklärung. Das
Problem betrifft die Struktur des Vorurteils an
sich. Es tendiert nämlich dazu, Gemeinplatz

zu werden aufgrund seiner
generalisierenden Implikationen. Es enthält oft
traditionsgeprägte Auffassungen, die es in
der konkreten Anwendung jedoch
enthistorisiert und voraussetzungslos auf ein

gegenwärtiges «Phänomen» oder Problem
anwendet. Dadurch, dass es seine eigene
Bedingtheit leugnet und sich als griffige,
zumeist quasi-ideologische Formel anbietet,

entzieht sich das Vorurteil überdies
selbstkritischer Überprüfung. Ihr Gegen-

Das Vorurteil

ist eine Form

des «Anti», der

undifferenzierten

und gewöhnlich

unqualifizierten

Gegnerschaft,

mephistophelisch

stets verneinend

und sich

an dem

delektierend,

was die Welt

äusserlich

entzweit.

4 Vgl. Zu diesem Komplex

bes.: Klaus Held,
Abschied vom Cartesia-
nismus. Die Phänomenologie

Edmund Husserls.
In: Neue Zürcher
Zeitung vom 30./31. März

1996 (Nr. 76).

stand kann unter diesen Bedingungen zur
Variablen werden. Wie Nietzsche
bemerkte: «Heute bald die antifranzösische
Dummheit, bald die antijüdische, bald die

antipolnische (...)». Das Vorurteil ist eine
Form des «Anti», der undifferenzierten
und gewöhnlich unqualifizierten Gegnerschaft,

mephistophelisch stets verneinend
und sich an dem delektierend, was die
Welt äusserlich entzweit.

Husserl dagegen lehrte, die Welt in
«Verweisungszusammenhängen» zu verstehen,

im Rahmen sogenannter «Abschattungen»

der Phänomene und vermittels
relevanter «Horizontstrukturen» (Klaus Held).
Ich bin, also differenziere ich. Das dürfte
die wesentlichste Maxime sein, die dem
vorurteilsbestimmten Menschen entgegenzuhalten

ist. Unübersehbar ist hier der
idealistisch-pädagogische Ansatz, der auf die

Entkräftung des Vorurteils durch vertiefende
und erweiternde Bildung setzt. Dem steht
eine Wirklichkeit gegenüber, die sich durch
Schlagzeilenbewusstsein auszeichnet, durch
eine allmächtige durch Vorurteile überzeugende

Werbung und durch eine mehr oder
minder planmässig betriebene Vergröberung

der geschichtlichen Perspektivität.
Wie lässt sich selbstreflexive Vertiefung in
Menschen erreichen, die im Internet von
einem Meinungsangebot zum anderen,
von einem Klischee zum nächsten «surfen»,
der Gravitation im Denkprozess spottend?

Tatsächlich ist eine Vorurteils-Didaktik
gefragt, die sich nicht darauf beschränkt,

gegen das Vorurteil zu polemisieren und
zu moralisieren. Vielmehr sollte sie auf die
Strukturen der Vorurteile eingehen, auf ihre
Rolle in der Kommunikation, ja, auf ihre
potentielle Brückenfunktion; dies gilt vor
allem für eine unter multikulturellen
Bedingungen sich entwickelnde Pädagogik,
die dem türkisch-berlinischen Kind in
Kreuzberg vorführt, wie sein Vorurteil
gegenüber dem deutsch-berlinischen Mitschüler

beschaffen ist und umgekehrt. Paradox
formuliert — und an Goethes vorsichtige
Beurteilung des Vorurteils anknüpfend: Das
Vorurteil kann, gerade im schulischen
Rahmen, ein erster Schritt zur Verständigung
sein, sofern es kritisch thematisiert wird.

Bernhards Präjudizieren

Um zu einem letzten Beispiel vorurteilsbe-
frachtetet Diskursivität zu kommen, zu

58 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 7/8



ESSAY VORURTEIL

einer Literatur, die das Vorurteil gewissermassen

kultivierte, um auf diese Weise
einer ganzen Gesellschaft ihre Lust am
Vorurteilen mit dem Beelzebub auszutreiben.

Ich meine: Thomas Bernhards furioses

Präjudizieren im Roman und auf der
Bühne, zum quasi - masochistischen
Gaudium eines Publikums, das sich aufs
Generalisieren schon immer einiges zugute
gehalten hat: Das österreichische, sprich:
Wiener Bürgertum, das nicht umsonst
auch die sprachkritischsten Intellektuellen
dieses Jahrhunderts hervorgebracht hat -
von Hofmannsthal bis zu Mauthner, von
Husserl bis Wittgenstein und Karl Kraus.

Bei Bernhard ist das Vorurteil gezielt
eingesetztes Skandalon und Kunstform
zugleich. Es gehört zur stilisierten Redeweise
seiner Charaktere und ihre lust- wie leidvoll

betriebenen Übertreibungen. Von
besonderem Reiz ist in dieser Hinsicht Bern-
hards letztes Stück «Heldenplatz», handelt
es doch von der Rückkehr eines 1938
exilierten Wieners in das Waldheim-Österreich

der achtziger Jahre, in denen der
politische Diskurs geradezu prononciert auf
vorurteilshafte Weise geführt wurde. Dieser

besagte Intellektuelle war einst von
Vorurteilen verfolgt und schliesslich von ihnen
aus seinem Land vertrieben worden. In den

Jahren des Exils hat sich jedoch das Vorurteilen

seiner bemächtigt und ist zum
hervorstechenden Merkmal seines Denkens
und Sprechens geworden. Er kann sich
nunmehr nur noch vorurteilend und
verallgemeinernd artikulierend etwa in der Art:
«Die Österreicher sind vom Unglück Besessene»,

oder «DerJudenhass ist die reinste die
absolut unverfälschte Natur des Österreichers»,

oder «Die Engländer haben auch einen
faschistischen Untersatz?» Hier steigern sich
die Vorurteile zu Vorverurteilungen, die
Bernhard jedoch als Ergebnis der
leidgeprüften Lebenserfahrung seines Hauptcharakters

im Stück «Heldenplatz» vorstellt.
Gleichzeitig führte Bernhard mit dieser
gezielten Übertreibung des Vorurteilens den
Widersinn, aber auch die Unvermeidbarkeit

des Generalisierens vor. Sein
zurückkehrender Exilant muss verallgemeinern,
um das Besondere seiner Lebenssituation
vor sich selbst überspielen zu können. Er
vorverurteilt zum Zwecke einer — freilich
wirkungslos bleibenden — Selbstbefreiung.

Bezeichnend ist, dass Bernhards resignierter

Intellektueller glaubt, sich auf keinerlei

Das Vorurteil

kann, gerade

im schulischen

Rahmen, ein

erster Schritt zur

Verständigung

sein, sofern

es kritisch

thematisiert

wird.

5 Thomas Bernhard,

Heldenplatz, Frankfurt
am Main 1988. Vgl.

dazu auch: Wendelin

Schmidt-Dengler, Der
Übe rtrei bungs künst 1er.

Studien zu Thomas

Bernhard, 2. Aufl.,
Wien 1989.

6 Vgl. dazu auch

Wendelin-Dengler, Der

Übertreibungskünstler.

differenzierende Erörterungen einlassen

zu können: «Das ganze Leben haben wir
diese Debatten geführt/ich bin nicht mehr

gewilltIdiese Debatten zu führen?» Als ihn
seine Tochter dazu auffordert, ein
Bürgerbegehren gegen einen geplanten Strassenbau

zu unterschreiben, antwortet er mit
Verweigerung: «Das ganze Leben ist ja ein

einziger Protest/und es nützt gar nichts I alle
haben sich nur verschlissen mit ihren
Protesten Igegen alles wird ja protestiert heute I
und es nützt nichts.» Das einzige, was dieser

einst exilierte Intellektuelle noch
mobilisieren kann, sind sinnlose Vorurteile,
mit denen er die von ihm diagnostizierte
Sinnlosigkeit in der Welt noch potenziert.

Wie halten wir es nun mit dem Vorurteil?

Wir empören uns dagegen, erklären es

für vernunftwidrig und kommen doch im
tagtäglichen Diskurs nicht ohne es aus.

Wir wissen genau um seine verunglimpfenden

Folgen, wissen um seine potentiell
zerstörerische Wirkung, und doch können
wir nicht von ihm lassen. Das Vorurteil ist
det Sündenfall, die logische Fehlleistung
in der Kommunikation. Förderlich kann
diese «Fehlleistung» sein, wenn sie selbst

zum Anlass differenzierender
Auseinandersetzung wird, indem sie als Ärgernis
uns zu eingehenderen Untersuchungen
über das Bevorurteilte nötigt. So gesehen,
wäre ein pädagogisch nutzbar gemachter
Abbau von Vorurteilen gegen das Vorurteil
eine durchaus wünschenswerte Konsequenz.

Kulturthema Toleranz

Es gibt noch keine interkulturelle Toleranzforschung.

Um sie zu entwickeln, kommt es zum
einen darauf an, die europäische Idee der Toleranz

auf ihre kulturelle Reichweite hin zu
überprüfen und zum anderen, das Toleranzpotential
der Kulturen in der Absicht zu erforschen, kultur-
differente Toleranzkonzepte und Begriffe auch als

Komplexitätskategorien wiederzuentdecken, in
denen sich die Individualität der verschiedenen
Kulturen spiegelt. Dieser doppelten Aufgabe ist
der von Alois Wierlacher herausgegebene Band
«Kulturthema Toleranz» gewidmet.

Alois Wierlacher, Die vernachlässigte Toleranz.
Zur Grundlegung einer interdisziplinären und
interkulturellen Toleranzforschung, iudicium
Verlag, München 1996.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 7/8 59


	Vom Nutzen und Nachteil des Vorurteils

