
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 77 (1997)

Heft: 7-8

Artikel: Uns kommt nur noch die Komödie bei : Drama und Theater im
Spannungsfeld von Tradition und Moderne

Autor: Andreotti, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM BLICKFELD

Mario Andreotti

Uns kommt nur noch die Komödie bei

Drama und Theater im Spannungsfeld von Tradition und Moderne

Vom Drama, vom modernen insbesondere, zu reden, ist alles andere als ein

leichtes Unterfangen. Denn beim Drama handelt es sich, im Vergleich zu Epik
und Lyrik, um einen wesentlich komplexeren Gegenstand, um einen Gegenstand
nämlich, der zwei grundsätzlich verschiedenen Kunstbereichen angehört: dem

Bereich der Literatur und dem der Bühne, des Theaters. Als literarischer Text ist
das Drama demnach Gegenstand der Literaturwissenschaft, insofern es szenisch

umgesetzt und dadurch Theater wird, der Theaterwissenschaft.

/Vun bin ich weder Theaterwissenschafter

noch Theaterpraktiker, sondern Germanist,
also Vertreter eines Faches, in dem man es primär mit
Texten zu tun hat. Das mahnt mich zur Vorsicht
wenn es darum geht, über praktische Vorgänge im
Theater zu sprechen, von denen ich zuwenig oder
rein gar nichts verstehe. Und dennoch gilt: Als
Germanist kann man ebenso wenig wie etwa der schreibende

Autor vom Drama reden, ohne dabei zumindest

mit einem Auge auf die Bühne zu schielen.
So möchte ich denn auch hier zunächst von zwei

Problemen des heutigen Theaters sprechen, die weniger

mit seinem literarischen Substrat als vielmehr mit
dem konkreten Bühnenereignis zu tun haben.

Das erste der beiden Probleme ergibt sich unmittelbar

aus der bereits angedeuteten Sonderstellung
des Theaters, aus seiner Verbindung der Sprache mit
dem mimischen und gestischen Spiel. Es besteht
darin, dass das Theater, das sich ja erst in der szenischen

Umsetzung verwirklicht, der Öffentlichkeit in
einem viel umfassenderen Sinne bedarf, als dies etwa
Romane oder Gedichte tun. Diese extreme Abhängigkeit

des Theaters von der Öffentlichkeit, von den

Zuschauern, ist zunächst einmal sein Vorzug: Wer
Theater spielt, hat den Menschen unmittelbar vor
sich, wirkt in besonderem Masse auf ihn ein. Die
Bühne ist daher nicht erst seit Lessing und Schiller àie
moralische Anstalt des Menschen.

Doch die besagte Abhängigkeit det Bühne vom
Publikum bedeutet auch eine Gefahr: Sie führt nämlich

dazu, dass das Publikum auf die Gestaltung des

Theaters einen nicht zu unterschätzenden direkten
Einfluss ausübt. Darin besteht eines der
grundlegendsten Probleme, die gerade dem zeitgenössischen
Theater besonders zu schaffen machen.

Ein Stück gelangt, falls es sich nicht um ein
ausgesprochenes Lesedrama handelt, erst mit der Umsetzung

auf der Bühne zum Publikum. Und bis dahin
geht es einen langen, beschwerlichen Weg, muss es

vor den Meinungsmachern einer beinahe allmächtigen

Dramaturgie bestehen können. Zwar ist der
Dramatiker die conditio sine qua non eines jeden Theaters,

gleichwohl ist seine Bedeutung im Ganzen der
Theaterarbeit heute eher gering. Das hängt
offensichtlich mit einem jüngeren theatergeschichtlichen
Vorgang zusammen, den die Kritiker als «Entliterari-
sierungsprozess des Theaters» bezeichnet haben. Was

mit diesem «Entliterarisierungsprozess» gemeint ist,
möchte ich anhand eines ganz kurzen historischen
Exkurses aufzeigen.

Es gibt in der Dramatik eine uralte, bis zu Aristoteles

zurückreichende Streitfrage: die Frage nämlich,
ob das Theater dem Drama, d.h. dem dramatischen
Text, oder — gerade umgekehrt - das Drama dem
konkreten Theaterereignis, der Bühne unterzuordnen

sei. So trivial, ja müssig diese Streitfrage auf den

ersten Blick erscheint, sie hat das Verständnis des

Theaters in den einzelnen Epochen weitgehend
bestimmt. So waren beispielsweise das mittelalterliche
und das barocke Theater noch in einem ganz
wörtlichen Sinne Schauspiel, kam in ihnen doch unter all
den Bestandteilen, die zusammen das Theatergeschehen

ausmachten, dem Wort bzw. dem dramatischen
Text die geringste Bedeutung zu. Der Text galt als

derart belanglos, dass es nicht störte, wenn er völlig
unverständlich blieb, wie gewöhnlich in der Oper,
die bekanntlich nur in italienischer Sprache gesungen

wurde, oder in den Jesuitenspielen, deren Dialoge

durchwegs lateinisch waren. Nicht das Wort,
sondern das Bild, nicht das Hören, sondern das
Sehen machen das Theater aus - so hiess die Parole. Das
erklärt weitgehend, warum etwa das barocke Schauspiel

einen derartigen Aufwand an optischen, gleichsam

an versinnlichenden Mitteln betrieben hat.
Da konnte sich - etwa in einem geistlichen Spiel —

der Engel der Verkündigung von der Kirchendecke
herniedersenken, konnte die Taube des Heiligen Geistes

am Strick über dem Markte schweben, während

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 7/8 13



IM BLICKFELD DRAMA

sich unten der Höllenrachen öffnete, um Teufel aus-

zuspeien oder Verdammte zu verschlingen.
Wollte man das, was ich über das mittelalterliche

und das barocke Theater eben ausgeführt habe, in
einem Satz zusammenfassen, so liesse sich sagen: Das
ältere deutsche Schauspiel geht von einer
selbstverständlichen Einheit von Drama und Theater aus.

Aufgelöste Einheit

Diese Einheit löst sich nun im neuzeitlichen Drama
auf. Ich kann hier schon aus Zeitgründen nicht auf
die einzelnen Stationen dieses Auflösungsprozesses,
wie ich sie im Buch «Traditionelles und modernes
Drama» dargestellt habe, eingehen. Soviel sei aber
doch gesagt: Der ganze Prozess setzt nicht zufällig in
der Renaissance ein. Das hat gleichsam einen äusseren

und einen innern Grund. Der äussere Grund ist
schnell erzählt: Seit der Erfindung des Buchdrucks
im 15. Jh. liegen die Dramen gedruckt vor und können

an sich unabhängig von den Bühnenaufführungen

gelesen werden. So entstehen, vor allem seit der

Aufklärung, mehr und mehr die reinen Buch- oder
Lesedramen, die wie etwa Goethes «Faust II» im
Deutschunterricht unserer Schulen gelesen werden.

Bei den inneren Gründen ist die Sachlage schon
etwas komplizierter. Da gilt es zunächst auf die
Emanzipation des Wortes durch Humanismus und
Reformation hinzuweisen. Dann aber muss ein epochales
Ereignis in der abendländischen Geistesgeschichte
erwähnt werden, das für das gesamte bürgerliche
Theater bis heute von entscheidender Bedeutung ist:
die Entstehung eines menschlichen Autonomiebe-
wusstseins gegen Ende des 18. Jh. Wo der Mensch
sich, wie in der deutschen Aufklärung und Klassik, als

autonom, ja als das eigentliche Sinnzentrum des
Seienden zu erfahren beginnt, da erhält auch das Wort,
die Sprache im Theater, deren klare semantische und
syntaktische Normierung ja Ausdruck eines hohen
menschlichen Bewusstseins ist, eine alles überragende

Bedeutung. Das erklärt u. a., warum beispielsweise

Goethes «Iphigenie» fast nur aus dem Dialog der

Figuren besteht, warum hier die nichtsprachlichen
Elemente, allen voran etwa die Bühnenanweisungen,
auf ein Minimum reduziert sind.

Doch es konnte nicht bei dieset absoluten
Vorrangstellung des Wortes bleiben. Spätestens seit

Georg Büchner und den Naturalisten wird sichtbar,
wie sich das menschliche Autonomiebewusstsein
mehr und mehr auflöst, wie infolgedessen die Sprache

im Drama zunehmend verstummt. Die
geistesgeschichtliche Basis dieses Auflösungsprozesses, dieser

«Sprachnot» des jüngeren Dramas bildet u. a. die sich
seit der Mitte des 19. Jh. entwickelnde Erkenntnis,
dass im Grunde nicht das menschliche Bewusstsein
das Sein, wie in der Epoche des Idealismus geglaubt,

sondern - gerade umgekehrt - das Sein, also die

gesamtgesellschaftliche Situation, das Bewusstsein des

Menschen formt. Diese Erkenntnis führt, wie ich
eben angedeutet habe, zu einem Abbau der Sprache,
gleichsam zur Entleerung des dramatischen Dialogs.
An die Stelle des Dialogs als eines autarken, wohlgefügten

Redegebäudes treten im Drama mehr und
mehr Ausdrucksformen wie Gestik und Pantomime.
Diese Ausdrucksformen werden dabei vielfach in
einen dissonantischen, in einen gegensätzlichen statt
affirmativen Bezug zu den sprachlichen Aktionen
gebracht, wie das etwa, um nur ein Beispiel zu nennen,
in Ödön von Horvâths 1931 entstandenem Volksstück
«Geschichten aus dem Wiener Wald» der Fall ist, wo
der Kleinbürger Havlitschek «frisst», während er vom
«schönen Erdbegräbnis der alten gnädigen Frau»

spricht. Oftmals rücken Gestik und Pantomime,
gerade im modernen Theater, fast ganz an die Stelle
der Sprache — ein Vorgang, den man am absurden
Theater, etwa an Samuel Becketts Stück «Warten auf
Godot», besonders gut sehen kann.

Im Buch «Traditionelles und modernes Drama»
bezeichne ich das moderne Drama als ein «gestisches

Drama». Damit meine ich zunächst einmal die
bereits von Bertolt Brecht festgestellte Verschiebung von
der Sprache zur Gestik als dem Ausdruck menschlicher

Grundhaltungen, von der Wortkunst zum
Schauspiel und, wenn man will, vom Drama zum
Theater, wie sie für die Moderne seit Brechts
epischem Theater weithin typisch ist. Geradezu
beispielhaft für diese Verschiebung sind Peter Handkes

experimentelle Stücke, ist etwa sein Stück «Das

Mündel will Vormund sein», das die Sprache durch
eine kontrastierende Gestik - Fingernägelschneiden
des Vormundes gegen Kalenderblattabreissen des

Mündels — vollkommen ersetzt, oder ist etwa Samuel
Becketts Stück «Breath», zu deutsch also «Atem», das

ohne Schauspieler und ohne jeden Dialog auskommt
und das, indem es aus einem zweimaligen Schrei
sowie einem kurzen Ein- und Ausatmen besteht, ganze
35 Sekunden dauert.

Ich sprach eingangs von einem «Entliterarisie-

rungsprozess des heutigen Theaters». Was darunter zu
verstehen ist, habe ich anhand eines kurzen
theatergeschichtlichen Exkurses zu zeigen versucht: die
Tatsache nämlich, dass heute das Drama als Wortkunst

vom Theater als Schauspiel zunehmend verdrängt
wird, so dass «böse Zungen» längst vom Niedergang
des Dramas und vom Aufstieg des Theaters reden.

Diese Entwicklung ist, zumindest aus der Sicht der
Literaturkritik, nicht ganz unbedenklich. Sie hat im
Bereich des Theaters in den letzten Jahrzehnten zu
dem geführt, was ich eingangs ebenfalls bereits
angedeutet habe: zu einem Übetgewicht der Regie über
den literarischen Text und damit zu einer gewissen
Geringschätzung des Autors, des Dramatikers, der —

14 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 7/8



IM BLICKFELD DRAMA

etwas «böse» ausgedrückt — zum reinen Rohstofflieferanten

für den Regisseur degradiert wird. In der

Theaterpraxis äussert sich das dann etwa so: Da
besucht man beispielsweise eine Dramatikertagung und
stellt fest, dass die überwiegende Mehrheit der
Anwesenden gar keine Dramatiker, sondern Regisseure
und Dramaturgen sind. Die Diskussionen drehen
sich in der Folge denn auch fast ausschliesslich um
Fragen des «Theaterbusiness», des Managements.

Veränderte Produktionsbedingungen

Nun geht es mir keineswegs darum, grundsätzlich
etwas gegen eine intensive Zusammenarbeit zwischen
Autor und Regisseur zu sagen. Ein solches Plädoyer
für eine Trennung von literarischen und theatralischen

Produktionsfunktionen wäre schon aus litera-
tutgeschichtlicher Sicht äusserst unklug, gibt es doch
innerhalb der abendländischen Theatergeschichte
eine ganze Reihe bedeutender Dramatiker, die
zugleich Regisseur, Schauspieler und sogar Intendant
waren. Stellvertretend für viele andere nenne ich hier
nur die Namen Shakespeare, Molière, Brecht und
Dürrenmatt.

Nein, es geht mir um etwas anderes, nämlich
darum, auf die veränderten Produktionsbedingungen
des heutigen Theaters hinzuweisen. Und hier - ich

sagte es schon - steht der Dramatiker, der Autor
alles andere als gut da. Ist er tot, macht das heutige
Theater mit seinen Texten ohnehin, was es will. Und
bei den lebenden Autoren gibt es — wenn man ehrlich
ist — im Prinzip zwei Kategorien: Solche, vor denen
die Theater auf den Knien liegen, um ihre Stücke

möglichst uraufführen zu dürfen, und solche, die vor
den Theatern auf den Knien liegen, um wenigstens
uraufgeführt zu werden. Das Verhältnis der ersten zur
zweiten Kategorie ist allerdings etwa eins zu tausend.

In keiner anderen Kunstgattung — auch das muss
einmal gesagt werden — stehen zudem die Lebenden
so sehr in Konkurrenz mit den Toten. Am heutigen
Theater sind 70 bis 90 Prozent der Spielplanpositionen

von toten Autoren besetzt. Zu Goethes Zeiten
waren es rund zehn, bei Shakespeare gegen null
Prozent. Wer heute ein Stück schreibt, der schreibt nicht
nur gegen die Konkurrenz der Zeitgenossen an,
sondern noch mehr gegen die übermächtige aus der
Vergangenheit. Übermächtig deshalb, weil die historischen

Filter fast nur Qualität übriggelassen haben

und das Überkommene zudem mit einem Bildungsbonus

ins Rennen geht, der kaum aufzuholen ist.
Noch ein schlecht gemachter Shakespeare füllt das

Haus, notfalls mit Schulklassen, und auch ein Schiller

ist auf jeden Fall sein Geld wert. Diese biedere
Allianz von Knausrigkeit und Bildungsborniertheit
in weiten Publikumskreisen drängt nicht nur ängstliche

Theaterleiter dazu, im Zweifelsfall eher einen

<•¦

»J

Thérèse Giehse als Mutter Courage. Photo: Doris Gattiker

sicheren «Klassiker» als einen riskanten «Modernen»
auf den Spielplan zu setzen - obschon, und das ist das

schmerzliche Paradoxon, jedes Theater sich insgeheim

nach modernen Texten sehnt, die unsere heutigen

Zeitprobleme und Bedrängnisse prägnant
formulieren.

Damit sind wir unweigerlich beim zweiten der beiden

von mir genannten Probleme des heutigen Theaters

angelangt. Es besteht in der weitverbreiteten
Auffassung, das moderne Drama stecke ganz allgemein

in einet Krise. Begründet wird diese Auffassung
von zwei an sich völlig verschiedenen Seiten her.

Da ist zunächst ein mehr äusseres Moment, auf das

ich hier nur ganz kurz eingehen kann. Es zeigt sich in
der Tatsache, dass das Drama von allen Kunstgattungen

heute wohl die schwierigste Stellung hat.
Showbusiness, Film, Fernsehen, Multimedia haben ihm
längst den Rang abgelaufen. Zwar halten öffentliche
Subventionen, Abonnementvereine, halten die
Rezensionen in den Feuilletons der grossen Tageszeitungen

noch immer den Schein aufrecht, das Theater
sei nach wie vor ein Forum des Kulturstaates. In Tat
und Wahrheit nimmt nur ein Bruchteil der Bevölkerung

am aktuellen Theatergeschehen wirklich teil.
Zu diesem äusseren Moment tritt nun ein inneres,

das im Hinblick auf die Frage nach der Tradition und
der Moderne im Gegenwartsdrama von zentraler
Bedeutung ist. Es besteht in der zunehmenden Einsicht,
dass unsere heutige, in zahllose Bezugssysteme aufgelöste

Wirklichkeit derart komplex geworden ist -
man denke da beispielsweise nur an die Gentechno-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 7/8 15



IM BLICKFELD DRAMA

logie, deren Folgen kaum mehr zu überblicken sind,
— dass diese Wirklichkeit sich auf der Bühne nur noch
schwer oder gar nicht mehr darstellen lässt. Dass

überdies hinter der gleichen Wirklichkeit, hinter
dem Lauf der Weltgeschichte etwa, kein bestimmter
Sinn mehr erkennbar ist, auf den hin das menschliche

Leben, ja das Seiende überhaupt ausgerichtet
wäre. Diese Einsicht bildet den geschichtsphiloso-
phischen Ausgangspunkt für die Entstehung dessen,

was wit im deutschsprachigen Raum vor allem seit
Bertolt Brecht als «modernes Drama» bezeichnen.

Aufhebung von Gegensätzen

Modernes Drama — das setzt voraus, dass es daneben
ein typisch ttaditionelles Drama gibt, von dem wir
zunächst kurz zu sagen haben, wie es ganz grundsätzlich

aussieht. Fragen wir zunächst also nach den

Bauprinzipien oder - besser gesagt - nach den zenttalen
Strukturelementen des traditionellen Dramas, wie es

sich im abendländischen Raum seit der griechischen
Antike herausgebildet hat. Da gibt es zwei solche
Strukturelemente zu nennen, die unmittelbar
miteinander verknüpft sind: das Heldenprinzip und die

Vermittlungstruktur. Was ist unter diesen beiden
Elementen zu verstehen?

Sehen wir uns zuerst das Element des Helden an.
Der «Held» stellt in einem strukturellen Sinne jene
Grösse in einem Roman oder Drama dar, welche die

Handlung, die Entwicklung und das Thema des

Werks wesentlich bestimmt. Dieser Held kann König
Ödipus, kann Othello, Götz von Berlichingen, Maria

Stuart, ja sogar Woyzeck und Fuhrmann Henschel
heissen, immer - ob es sich nun um einen «grossen
Kerl» oder um einen Schwächling handelt — haben

wir es mit der sinnkonstituierenden Figur im Werk
zu tun. Das erklärt weitgehend, warum eine Vielzahl
traditioneller Dramen schon in ihrem Titel den
Namen einer ganz bestimmten Person, eben des Helden,

tragen.
Zum Heldenprinzip, wie es für das traditionelle

Drama konstitutiv ist, gehört nun das Prinzip der

Vermittlungsstruktur. Was ist damit gemeint? Eine

grundsätzliche anthropologische Überlegung kann
hier weiterhelfen.

Längst haben die Anthropologen erkannt, dass der
menschliche Geist stets von der Bewusstmachung
bestimmter, in der Welt herrschender Gegensätze
ausgeht, um diese Gegensätze dann einander allmählich
anzugleichen, sie zu vermitteln und damit aufzuheben.

So geht beispielsweise der religiöse Mensch von
einem sein Dasein bestimmenden Spannungsfeld
zwischen Leben und Tod aus, das er aber im Akt des

Glaubens an ein Weiterleben nach dem Tode übet-
winden zu können vermeint. Und so neigen wir, um
noch ein anderes Beispiel zu geben, ganz allgemein

dazu, uns in einen Gegensatz zu dem uns vom Leben

«aufgebürdeten» Schicksal zu setzen, um uns in der
Folge — ganz nach der Redensart, dass «alles so

komme, wie es müsse» — mit dem gleichen Schicksal
wieder zu versöhnen. Die Beispiele eines solch
typischen Vermittlungsdenkens liessen sich beliebig
erweitern; sie vermöchten insgesamt zu zeigen, dass es

sich beim Prinzip, Gegensätze immer wieder zu
vermitteln, um eine Art von Algorithmus handelt, der
das Funktionieren unserer sich aus uralten
Mystifikationen herleitenden Kultur regelt.

Wen wundert's, dass dieses Vermittlungsprinzip
auch innerhalb der Literatur, der traditionellen
wohlverstanden, seine Gültigkeit hat. Es liesse sich

an zahllosen Beispielen illustrieren, wie gerade im
traditionellen Drama, im Schauspiel und in der
klassischen Tragödie etwa, gleich zu Beginn sowohl im
Figuren-, als auch im Bildbereich bestimmte
Grundgegensätze aufgebaut werden, die der Held dann im
Verlaufe der Handlung wieder abbaut, bis er sie am
Schluss gar aufhebt oder — genauer gesagt — vermittelt.

So könnte man beispielsweise in Lessings Komödie

«Minna von Barnhelm» zeigen, wie der anfängliche

Hauptkonflikt zwischen Liebe und Ehre, der
sich in der Figur des Tellheim entfaltet, gegen Ende
des Stücks eine Lösung erfährt, und zwar insofern,
als Tellheim einerseits den Vorrang der Liebe (gegenüber

der Ehre) erkennt, anderseits aber vom König in
seiner Offiziersehre rehabilitiert wird. Hiess die

Ausgangsopposition des Stücks also Liebe versus
Ehre, so lautet die Opposition am Schluss in vermittelter

Form Liebe und Ehre. Ähnlich verhält es sich,

um hier noch ein weiteres Beispiel zu nennen, in
Goethes «Faust», wo sich der Held, also Faust selber,

im Widerstreit zwischen niederen und höheren Trieben

befindet («Zwei Seelen wohnen, ach, in meiner
Brust»), in einem Widerstreit, der durch Fausts Streben

und durch seine Erlösung von oben am Schluss

aufgehoben wird. Wenn Bertolt Brecht über hundert
Jahre später sein Stück «Die heilige Johanna der
Schlachthöfe» mit den Worten

Mensch, es wohnen dir zwei Seelen

In der Brust!
Such nicht eine auszuwählen
Da du beide haben musst.
Bleibe stets mit dir im Streite!
Bleib der Eine, stets Entzweite!
Halte die hohe, halte die niedere
Halte die rohe, halte die biedere
Halte sie beide.

schliesst, so handelt es sich hier nicht nur um eine
Parodie auf den harmonisierenden Schluss von Goethes

«Faust», sondern um eine Zitierung des traditionellen

Vermittlungsprinzips überhaupt.

16 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 7/8



IM BLICKFELD DRAMA

Fassen wir das Gesagte zusammen, so lässt sich

sagen, die Vermittlungs- oder Mediationsstruktur, wie
ich sie im Buch «Traditionelles und modernes
Drama» auch nenne, bestimme, zusammen mit dem

Heldenprinzip, die Struktur des traditionellen Dramas,

ob es sich bei diesem Drama nun um ein Stück

von Andreas Gryphius, von Friedrich Schiller oder

etwa von Carl Zuckmayer handelt. Geistige Basis dieses

Vermittlungsprinzips ist wohl ein urmenschliches
Erlösungs- und Harmoniebedürfnis, ist das, was Bertolt

Brecht treffend als «Drang zur Harmonisierung
der Lebenswirklichkeit» bezeichnet hat. Dieser
Harmonisierungsdrang beherrscht unser Denken weitgehend.

Das erklärt zu einem grossen Teil, warum bei

uns Begriffe wie «Persönlichkeit», «Selbständigkeit»,
«Eigenverantwortlichkeit», «seelische Reife» und
dergleichen mehr so hoch im Kurs stehen, auch wenn sie

der alltäglichen Realität auf Schritt und Tritt
wiedersprechen.

Ich sprach von alltäglicher Realität. Wenn es eine

epochale Leistung der Moderne gibt, dann die, dass

sie, die Moderne, mit allem Ernst versucht hat und
noch immer versucht, das reale Leben und die Kunst
wieder zusammenzubringen. Seit dem Anfang unseres

Jahrhunderts beginnen einzelne Autoren, der
Lebenswirklichkeit adäquate Formen dichterischer
Aussage zu finden. Zu diesen Autoren gehört in der

ersten Jahrhunderthälfte neben Franz Kafka, Alfred
Döblin, Arthur Schnitzler, Robert Musil usw. vor
allem Bertolt Brecht, der als der Begründer des

«epischen Theaters» in die abendländische
Literaturgeschichte eingegangen ist.

Episches Theater

«Episches Theater» — Da denken wir unweigerlich an

irgendwelche Verfremdungs- oder Schockeffekte, an

Schauspieler, die aus der Rolle fallen, an Plakate und
Spruchbänder wie «Glotzt nicht so romantisch!» auf
der Bühne. Das ist alles gut und recht; aber es ist
nicht das Zentrale am epischen Theater. Zentral ist
vielmehr, dass das epische Theater den Helden als

Sinnmitte des literarischen Werks entthront und an
dessen Stelle menschliche Grundhaltungen, also
kollektive Verhaltensmuster bzw. ganze Motivkomplexe
in den Mittelpunkt gerückt hat. Wenn Brecht
beispielsweise sein 1929 entstandenes Klassenkampf-
Drama «Die heilige Johanna der Schlachthöfe» nennt,
dann geht es ihm, wie eine Strukturanalyse zu zeigen
vermöchte, in diesem Stück offensichtlich weniger
darum, in der Figur der Johanna dem Zuschauer eine
Heldin menschlicher Güte vorzuzeigen, als vielmehr
darum, ein Menschsein zur Diskussion zu stellen, wo
man Schlächter und Opfer ist, wo man die ganze
Spannweite eines in gegensätzliche Kräfte zerrissenen
Lebens zu ertragen hat. Ich bezeichne ein solches

Drama in der Tradition der Brech?ästhetik als «gestisches

Drama», weil in ihm nicht irgendwelche
heldischen Figuren, sondern menschliche Grundhaltungen

oder Gestus, in der «Heiligen Johanna» also

etwa die beiden gegensätzlichen Schlächter- und
Opfergestus, strukturbestimmend sind.

Im Band «Traditionelles und modernes Drama»
habe ich zu zeigen versucht, dass jedes moderne
Drama, d. h. jedes Drama oder Theater, das auf das

traditionelle Heldenprinzip und auf die
Vermittlungsstruktur verzichtet, ein gestisches Drama ist,
gleich, ob es sich nun um das epische Theater Brechts,

um die Dürrenmattsche Tragikomödie, um Samuel
Becketts absurdes Theater oder gar um das «antithea-
ter» eines Rainer Werner Fassbinder handelt. Wenn
Friedrich Dürrenmatt in seiner 1955 erschienenen
Schrift «Theaterprobleme» schreibt, dass in det
heutigen Zeit die Tragödie nicht mehr möglich sei, dann
wohl aus dem einfachen Grunde, weil diese unsere
Zeit eine Fixierung auf einen einzelnen tragischen
Helden ganz offensichtlich nicht mehr zulässt. Die
existentiellen und gesellschaftlichen Verhältnisse — das

hat schon Brecht erkannt - sind zu vielschichtig, zu

komplex und in sich auch zu widersprüchlich geworden,

als dass das menschliche Subjekt in der Gestalt
des grossen Individuums, etwa in der eines Wallenstein

oder eines Napoleon, wie Dürrenmatt selber
vermerkt hat, noch geschichtsbestimmend sein
könnte. An die Stelle der weltgestaltenden Macht des

Menschen, seines ichhaften Selbstvollzugs ist heute

längst ein «es-haftes Werden» getreten. Ob dieses «es-

hafte Werden» dabei die politischen und wirtschaftlichen

Verhältnisse meint, die uns tyrannisieren, ob

es als entfremdete, technisierte Natur gesehen wird,
aus der die Götter entschwunden sind, ob als Spannung

des bewaffneten Friedens, wo bloss jemand die
Nerven zu verlieren braucht, um die Welt in einer

Atomexplosion auffliegen zu lassen, ob man die
Witklichkeit generell meint, die auf humane Weise
nicht mehr zu bewältigen ist - immer geht es um
dasselbe, nämlich um jene Entthronung, um nicht zu

sagen, Bankrotterklärung des menschlichen Subjekts,
die seit dem Erlebnis des Ersten Weltkrieges und
seiner Materialschlachten einsetzt und die für die
Moderne unseres Jahrhunderts insgesamt strukturbildend

ist.
In dieser Entthronung des Ich, dieser Zurücknahme

des Individuums wurzelt letztlich Dürrenmatts

These von der heutigen Unmöglichkeit der

Tragödie. An die Stelle der Tragödie, so Dürrenmatt
weiter, sei in unserer Zeit die Komödie getreten
«Komödie» freilich nicht einfach verstanden als eine

Anhäufung von Gags, quasi als ein literarisch
verbrämter Klamauk, wie man das den Dürrenmattschen
Komödien, allen voran dem «Meteor», oftmals
nachgesagt hat, sondern «Komödie» vielmehr als eine

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 7/8 17



IM BLICKFELD DRAMA

Möglichkeit, durch die Komik den Helden in eine
gewisse Distanz vom Zuschauer zu rücken, um
dadurch den Blick für die gesamte Handlung, für die in
sie hinein verarbeiteten Widersptüchlichkeiten unserer

Welt zu öffnen. Die so verstandene Komödie als

Inbegriff des modernen Theaters ist in diesem Sinne
ein durch und durch verfremdetes Theater, verfremdet

insofern, als sie eine Welt zeigt, der man nicht
mehr mit Schillerpaulos und wohlgeordneten Jamben,

nicht mehr durch eine simple Einteilung in Gut
und Böse, in Helden und Opfer, nicht mehr durch
die primitive Illustriertenperspektive des kleinen
Mannes auf die grossen Lenker der Geschichte,
sondern der man nur noch mit den Mitteln der Komik
und der Groteske, eben nur noch mit der Komödie
beikommt.

Wenn es denn heute tatsächlich so etwas wie eine
Theaterkrise gibt, so hat diese Krise wohl weniger
damit zu tun, dass die Zahl der Theaterbesucher
angeblich immer kleiner wird, als vielmehr mit dem
Umstand, dass sich das Theatet, wie es sich heute
mehrheitlich zeigt, mit jenen Themen und Ktäften,
die das Leben unserer Epoche wirklich bestimmen,
noch viel zuwenig auseinandersetzt. Da genügen
einige verrückte (und manchmal auch etwas
verkrampft wirkende) Neu-Inszenierungen unserer
Klassiker nicht mehr; da genügt es beispielsweise
nicht mehr, Schillers berühmt-berüchtigte
spätmittelalterliche Räuberbande in eine moderne
Halbstarkenclique zu verwandeln, die auf ihren schnellen
Motorrädern, den Disco-Sound in den Ohren, über
die Bühne braust. Und da reicht es noch weniger hin,
wenn ein Regisseur in Büchners Stück «Dantons Tod»
den Helden, während dieser seine Sentenzen über die
Revolution von sich gibt, auf der Bühne urinieren
lässt. Solche lautstarken Effekte mögen unterhaltsam
sein und sogar den einen oder andern zusätzlichen
Besucher ins Theater locken. Ein wirklich neues, ein
experimentelles Theater schaffen sie nicht. Dringend
gefordert wären Stücke, die unsere gängigen
Wertvorstellungen, etwa die Vorstellung von der technischen

Machbarkeit der Welt, vom unbegrenzten
Fortschritt radikal hinterfragen, ihre Fragwürdigkeit
sichtbar und ihre gefährlichen Konsequenzen erfahrbar

machen. Solche Stücke dürften nichts mehr mit
einer vermeintlich zeitenthobenen Kunst zu tun
haben, die man bestenfalls als luxuriöse Insel, als Alibi
und Entlastungsventil toleriert, zugleich aber
gesellschaftlich isoliert - ganz nach dem Scbillerschen
Motto: «Ernst ist das Leben, heiter ist die Kunst». Sie

müssten vielmehr eine Welt auf die Bühne bringen,
die dem Menschen seine bedrohte Endlichkeit radikal

bewusst macht, ohne sie durch den Rückzug auf
ein «Ewiges», auf einen das Leben angeblich sichern¬

den Ordo zu verschleiern. Sie hätten überdies zu
zeigen, wie sehr der Mensch gerade heute
«fremdbestimmt» ist, wie er anderseits aber durch das

Bewusstsein seiner «Fremdbestimmung» ein gewisses
Mass an Souvetänität, an Weltüberlegenheit
zurückgewinnt. Dann, doch erst dann wäre auch in der
nachdürrenmattschen Epoche auf unseren Bühnen ein
wirklich modernes Theater geleistet.

Nun sind zwar Neuansätze zu einem solch modernen

Theater — das sei abschliessend durchaus zugegeben

— vor allem seit den achtziger Jahren immer wieder

versucht worden. Zu nennen wären da Autoren
wie Heiner Müller, wie Thomas Bernhard, Peter
Turrini, Thomas Brasch wie der späte Max Frisch und vor
allem wie Elfriede Jelinek. Doch die meisten dieser
Neuansätze sind bei näherem Hinsehen nicht mehr
als späte Spielformen jener düsteren Endzeitdramatik,

die die Autoren des absurden Theaters in den
fünfziger Jahren, ein Samuel Beckett, ein Ionesco, ein
Adamov weit origineller gehandhabt haben. Die
dramatische Katastrophenbeschwörung im Theater des

letzten Jahrzehnts ist durch den Mangel an authentischer

Erfahrung und sinnlicher Substanz zur reinen
Bühnenattrappe erstarrt. Geradezu beispielhaft dafür
sind für mich, neben Bernhards ritualisierten «Publikums-

und Weltbeschimpfungensstücken», die späten

Dramen der ElfriedeJeünek, ihr Stück «Krankheit
oder moderne Frauen» etwa, in dem die Frauen zu
ekelerregenden Vampirinnen werden, die über ihre
eigenen Kinder herfallen und ihnen die Kehlen
durchbeissen, um in unserer von Männern dominierten

Gesellschaft angeblich überhaupt noch überleben
zu können. Mit solch irrwitzigen Drehungen lässt
sich bestenfalls ein Konglomerat aus Horror- und
Gruselgeschichten, aber noch längst kein wirklich
neues Theater schaffen. Was zu einem modernen
Theater gehört, das geht, wie ich zu zeigen versucht
habe, über eine solch /^.moderne Endzeitdramatik
mit ihrer Lust am Grausamen weit hinaus.

Mario Andreotti, Traditionelles und modernes Drama. Eine

Darstellung auf semiotisch-strukturaler Basis. Mit einer
Einführung in die Textsemiotik, UTB für Wissenschaft 1909,
Verlag Paul Haupt, Bern, Stuttgart, Wien 1996.

Mario Andreotti, 1947 in Glarus geboren, ist Gastdozent für
neuere deutsche Literatur an der Universität St. Gallen. Von

seinen Publikationen sind «Die Struktur der modernen Literatur'
(19973) und 'Traditionelles und modernes Drama' (1996) - beide
bei Paul Haupt/UTB - am bekanntesten geworden.

Dieser Vortrag wurde am 15. Januar 1997 an der Universität
St. Gallen (HSG) als Vorlesung gehalten.

18 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 7/8


	Uns kommt nur noch die Komödie bei : Drama und Theater im Spannungsfeld von Tradition und Moderne

