
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 77 (1997)

Heft: 6

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Karl S. Guthke,
Kuno Francke Professor
of German and Culture
an der Harvard University,

lebt seit über

vierzig Jahren in den

Vereinigten Staaten.
Corresponding Fellow
des British Institute of
Germanic Studies sowie
ehem. Fellow des Centre
for Avanced Studies in

Edinburgh, des Humanities

Research Centre in

Canberra, Australien,
des Sidney Sussex
College, Cambridge und
des Forschungszentrums
Wolfenbüttel. Verfasser
mehrerer Bücher, auf
deutsch und auf
englisch, über Fragen der

Kulturgeschichte Europas

(u.a. 'Die Mythologie

der entgötterten
Welt', «Das Abenteuer
der Literatur«, »Der

Mythos der Neuzeit',
•Letzte Worte», «Die

Entdeckung des Ich».

: Y: Y YI1YY1 iYI:. fÌÉiÉYiii_ Y:

Fs handelt sich beim

vorliegenden Text

um einen Auszug aus
Karl S. Guthkes Ende

Mai 1997 erschienenem

Buch Ist der Tod

eine Frau? Geschlecht
und Tod in Kunst und

Literatur, C.H.Beck,
München 1997.

Ist der Tod eine Frau?
Todespersonifikationen in Kunst und Literatur

Der Tod ist in («Death is in») — so wurde vor kurzem in «Newsweek»

der Chefeines florierenden Autopsie-Unternehmens zitiert. «In» ist der
Tod vor allem auch schriftstellerisch. Wie sich eine Kultur, eine Epoche
den Tod vorstellt, in welchen Personifikationen er auftritt, wirft ein
bezeichnendes Licht auf ihr Selbstverständnis.

Cinen gediegenen Höhepunkt

erreicht diese Faszination der

Gegenwart vom leibhaftig vorgestellten Tod
in Gert Kaisers reich illustriertem Buch
«Der Tod und die schönen Frauen» (Campus

Verlag 1995). Seinen vielversprechenden

Untertitel «Ein elementares Motiv in
der europäischen Kultur» trägt es mit
Recht. Denn in seinen 36 Kurzkapiteln,
die fast alle der Intetpretation eines Werks
oder einer Werkgruppe aus Literatur oder
bildender Kunst gewidmet sind, geht es

weniger um die Epochenspezifik der jeweiligen

Gestaltung des Motivs, das wir unter
dem Claudius-Schubertschen Stichwort
«Der Tod und das Mädchen» kennen, als

vielmehr darum, die Kontinuierlichkeiten
kenntlich zu machen, die das Motiv vom
Mittelalter bis in die unmittelbare Gegenwart

bewahrt. So stellt sich heraus: Das

Motiv ist eines jener «bio-kulturellen
Motive, die zu unserer Innenaustattung
gehören». Das heisst indessen in der Praxis
der Interpretationen nicht, dass spezielle
Aspekte, wie sie etwa Feminismus oder
Psychoanalyse bevorzugt verfolgen,
untergingen in der Verschwommenheit einer
Sicht, die auf das Immergleiche versessen
wäre; nur wird gerade durch Kaisers
souveränen Connaisseur-Blick deutlich, dass

solche special interest-Zugänge zu künstlerischen

Werken vieles auch wieder gar
nicht erst erfassen. Und dazu gehört in
erster Linie die «unterirdische» Verbundenheit

von motivähnlichen Werken über die
Jahrhunderte hinweg. Mit bewundernswerter

Kunst des Sehens und Lesens, des

Aufspürens und Andeutens bringt Kaiser

so verschiedene Werke wie Hartmanns
«Erec», «Don Quixote», Bürgers «Lenore»,
Wildes «Salome», den «Zauberberg» und
noch Horst Janssens und Tomi Lingerers

Graphiken (um nur diese zu nennen) zum
Sprechen. Er zeigt in ebenso behutsamen
wie eindringlichen Interpretationen das

Fortwirken jener Tod und Mädchen-Kon-
stellationen auch da, wo man sie auf den

ersten Blick nicht vermutet. Der Brückenschlag

von spätmittelalterlichen Totentänzen

nicht nur zum «Zauberberg» und Sle-

vogts «Totentanz», sondern auch, prima fa-
cie unwahrscheinlicher, zu Jean Tinguelys
«Mengele» und noch Coppolas Dracula-
Film und Ariel Dorfmans Dramatisierung
des argentinischen politischen Horrors
gelingt hier mit einer kritischen und
darstellerischen Eleganz, die wie aus dem Ärmel
geschüttelt wirkt. Hier oder da mag man
versucht sein, die Augenbrauen hochzuziehen.

Doch bleibt der Eindruck, dass

Kultur Gedächtnis ist, nämlich diskrete
Tradierung und Aufbewahrung des nur
scheinbar Vergangenen, das ist selten so

augenöffnend deutlich geworden wie hier.

Tödliche Frauen

In dem erotisch besetzten Motiv «Der Tod
und das Mädchen» ist der Tod situationsgerecht

ein Mann, und auch ausserhalb
dieses Motivs wird er in der Regel, so will
es auf den ersten Blick scheinen, männlich
vorgestellt: der Knochenmann, der Schnitter

oder Bogenschütze, «König Tod» im
Mittelalter, der apokalyptische Reiter bei
Dürer, der Bräutigam (z.B. in Bürgers

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6 25



KULTUR TODESPERSONIFIKATIONEN

«Lenore»), Gevatter Tod im Grimmschen
Märchen, Freund Hein, de magere Hein,
the Grim Reaper, Mister Death (in e. e.

cummings' Gedicht «Buffalo Bill's
Defunct») — gewalttätig oder freundlich,
erschreckend oder verheissungsvoll. Doch
wie, wenn der Tod durch Attribut oder
Anatomie in weiblicher Gestalt erscheint,
sei sie schön oder hässlich, alt oder jung,
verführerisch oder gefährlich? An die Frau
mit Sense in Félicien Rops' «Mors syphilitica»

oder schon auf dem Wandgemälde
des Campo Santo in Pisa («Trionfo della
morte») wäre zu denken, an «Madame»
in Cocteaus und Philip Glass' «Orphée»
oder an Baudelaires «magere Kokette» in
dem Gedicht «Danse macabre» in den
«Fleurs du Mal» oder auch an die «Tante»
oder Dona Sebastiana in der Bildungsfolklore

Mexikos, wovon sich dort am
Allerseelentag jeder Tourist überzeugen kann.
Und selbst im Deutschen gilt nicht immer
«Es ist ein Schnitter, der heisst Tod» — es

kann auch, wie zum Beispiel in Sacher-
Masochs Erzählung «Der Judenraphael»,
eine berückend verführerische Schnitterin
sein, und bei Rilke in der fünften Elegie
ist es bekanntlich «Madame Lamort»,
die die «billigen Winterhüte des Schicksals»

verhökert.

Wie der

Teufel in der

volkstümlichen

und künstlerischen

Phantasie

bald männliche,

bald weibliche

Gestalt annehmen

kann, so auch

der Tod.

:

A

• La Note!», ca. 1944, Farblithographie, Graphik-

Sammlung 'Mensch und Tod' der Heinrich-Heine-
Universitat Düsseldorf.

Sind dies erratische, störrische Ausnahmen?

Jede Kultur, hat André Malraux in
seinen «Antimémoires» bemerkt, sei geradezu

verfolgt von ihrer Vorstellung vom
Tod. «La morte c'est encore elle seule, qu'il
faut consulter sur la vie», heisst es — von
Maeterlinck als Auftakt zu seinem Buch
«La Mort» denkwürdig zitiert — in Marie
Lenérus Drama «Les Affranchis». Wie ist es

dann aber zu verstehen, dass es nicht nur
von Kultur zu Kultur, sondern sogar
innerhalb einer kulturellen Gemeinschaft
derart krasse Differenzen in einer nicht
eben gleichgültigen, vielmehr den
Menschen gerade zu definierenden Frage gibt:
der Tod als Mann, der Tod als Frau?

Gert Kaiser streift dieses Widerspiel von
männlicher und weiblicher Todes-Persona

in «Der Tod und die schönen Frauen» im
Zusammenhang der Beobachtung, dass in
den deutschen Totentänzen des ausgehenden

Mittelalters und der beginnenden
Neuzeit — sehr selten - der Tod auch als

Frau erscheint, wie zum Beispiel in
Holbeins Totentanz in der Konfrontation mit
der Nonne und der Kaiserin. Kaiser deutet
diesen weiblichen Tod als «Spottfigur», als

«höhnische Maske», vergleichbar der
Narrenkappe oder der Abtsmitra, die der Tod
in den Totentänzen gelegentlich trägt: Sie

bezeuge die Fähigkeit der Todes-Gestalt zu

«angemessener Verwandlung» in dem Sinne,
dass sie sich ihrem Opfer visuell anpasse.
Das ist ein attraktiver Gedanke am äussersten

Rande einer dem männlichen Tod,
eben dem Motiv «Der Tod und das

Mädchen» gewidmeten Studie. Doch
machen Totentänze nur ein Kapitel unter
vielen aus in der Historie des Todes. Und
selbst in den Totentänzen stellt sich der
Tod ja bei weitem nicht immer als eine

Art Spiegelbild seines Opfers dar. Längst
nicht allen Rittern naht er sich als Ritter,
nicht allen Narren als Narr, nicht allen
Frauen als Frau, und als Frau nicht
nur Frauen, vielmehr auch Männern -
erscheint der Tod doch zum Beispiel in
Nikiaus Manuels Berner Totentanz
ausgerechnet dem Chorherrn als Frau. Hinzu
kommt: Auch ausserhalb der Totentänze
(im weitesten Wortverstand), wo also der
Tod niemanden konfrontiert und aus dem
Leben abruft, also Anpassung an ein Opfer
nicht in Frage kommt, kann er als Frau
auftreten — in Thomas Cooper Gotch'
berühmtem fin de ^/_,c/_,-Gemälde «Death

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6



KULTUR TODESPERSONIFIKATIONEN

the Bride» etwa oder in in Gauguins
«Madame La Mort» oder A. Paul Webers «Tod
und Teufel» wie auch in einigen der bereits

genannten «Fälle» (Rops, Rilke, Baudelaire).

Es dürften, so muss man folgern, bei
der Wahl einer weiblichen Todespersonifikation

sicher noch andere Faktoren als

die «angemessene Maske» der Weiblichkeit
eine Rolle spielen. Aber welche?

Grammatischer Irrtum

Die instinktive und oft kanonisierte
Erklärung: Ob der Tod als Mann oder als

Frau vorgestellt werde, das bestimme das

grammatische Geschlecht der Sprache des

jeweiligen Kulturraums (auch die englische

Sprache besass einmal grammatisches
Geschlecht), hebt sich rasch aus den

Angeln. Die «Ausnahmen» sind allzu
zahlreich: der Tod als Edelmann in einem
Fronleichnamsspiel von Calderon («La
Cena de Rey Baltasar») oder Dalis berittener

Kavalier «La Muerte» in der Farbradierung

«Der Tod und das Mädchen», Baudelaires

«capitaine» in den «Fleurs du Mal»,
Anouilhs «Monsieur Henry» in «Eurydice»
und der männliche Tod in Lonescos «Jeux de

massacre» — trotz des im Spanischen und
Französischen grammatisch weiblichen
Todes; andererseits ausser, wie erwähnt,
Rilkes «Madame Lamort» und der
verführerischen Schnitterin bei Sacher-Masoch
auch «dieTödin» in Celans «Fadensonnen»,
«Frau Tod» in George Taboris «Mein
Kampf», Kubins fraulich betonte Todesfigur
in «Der beste Arzt» (im Abendkleid!). In
Holbeins genanntem «Grossem Totentanz»
ist «der Tod» zwar vis-à-vis der Nonne und
der Kaiserin mit unübersehbaren
Hängebrüsten ausgestattet, gegenüber anderen
Frauen (und Männern) aber tritt er als

Mann auf. Die gleiche Doppelheit findet
sich im «Don Quixote», in Jean Grandvilles

spätem «Totentanz» «Voyage pour Eternité»

(1830) und auch in den beiden
erwähnten Baudelaire-SteWen (die Kokette,
der Kapitän). Gustave Moreaus Gemälde
«Le jeune Homme et la Mort» stellt den
Tod als romantisch verträumte junge Frau
dar — doch in zwei vorbereitenden Skizzen
als geflügelten Graubart. Schon das
französische Mittelalter kannte den Tod in
solcher zweifachen Gestalt: als den siegesge-
wiss auf weissem Ross einherspringenden
Ritter im Stundenbuch des Herzogs Jean

Der Tod

als ebenso

gefährliche wie

unwiderstehliche

Verführerin im

Reiz ihrer

Sexualität,

ob nun der

anrüchigen des

Tingeltangels

oder der

hehren des

Religiösen.

H ?-ii-\
\r m^.

• 4 <^*_

* -&gSmi / >

'

m W^r. »\_y//y'/'?>/'/ tun j ;//

Louis Legrand 'Umarmung', ca. 1914, Radierung,

Graphik-Sammlung 'Mensch und Tod» der Heinrich-
Heine-Universität Düsseldorf.

de Berry (15. Jh.) und als die durch
Haarpracht und Busen betont frauliche Reiterin

am Weltgerichtsportal von Notre
Dame de Paris und der Kathedrale von
Amiens. Schliesslich ist zu erinnern an den
über viele Kulturen verbreiteten Mutter-
Tod (die Magna Mater als Zerstörerin),
wie sie noch in Gedichten Walt Whitmans
und in Gemälden George Frederick Watts'

am fin de siècle ihre Nachspiele hat. Selbst
bei Heiner Müller, in «Herzstück», liest
man im Hinblick auf das mütterliche Prinzip:

«Der Tod ist eine Frau.»
Diese absichtlich etwas verwirrend-ver-

blüffend ausgewählten Fälle zeigen: Anderes

als das grammatische Geschlecht dürfte
mitspielen bei solchem Bildmachen in
Kunst und Literatur. Karl Krolows Gedichtzeilen

«Der Tod ist im Deutschen/männlichen

Geschlechts» sagen nicht die ganze
Wahrheit. Belehrt uns doch auch die
Linguistik immer wieder, dass das grammatische

«Geschlecht» eines Wortes das damit
verbundene Vorstellungsbild keineswegs
immer oder auch nur in der Regel in seiner

sexuell-geschlechtlichen Identität
determiniert (ganz davon abgesehen, dass es

Sprachen gibt, die, wie das Finnische,
überhaupt kein grammatisches Geschlecht
kennen oder kannten). So etwa ist das

altnordische Wort für den tapferen Mann ein
grammatisches Femininum (hetja), und
der Seemann ist im Lateinischen grammatisch

feminin (nauta). Entsprechendes gilt
vom Tod. In den germanischen Sprachen

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6 27



DOSSIER TODESPERSONIFIKATIONEN

Skandinaviens, der Heimat weiblicher
mythischer Todesgestalten, war der Tod
grammatisch maskulin. Den Deutschsprachigen

in der Slowakei ging «der» Tod als

Weisse Frau um. Die deutsche Folklore
kennt neben dem Tod auch «die Tödin»
(in einem Gedicht von Adolf von Tscha-

buschnigg sind sie verheiratet). Häufig,
aber nicht immer ist «der» Todesengel
(angelus und seine grammatisch männlichen
Derivate in den romanischen Sprachen)
weiblich personifiziert in Kunst und
Literatur der Neuzeit, in west- und
osteuropäischen Sprachbereichen. Schon Jakob
Grimm fiel es auf, ob zu Recht oder nicht,
dass die römische Kunst die mors «nie» als

Frau darstelle, statt dessen als den mors

imperator. Im Mittelenglischen hingegen
konnte der Tod, als das grammatische
Geschlecht des Altenglischen verschwand,
in der Dichtung sowohl weiblich wie auch
männlich personifiziert werden.

Tod als Tradition

Warum eine Polarität, die, wie die Beispiele
bezeugen, Kulturkreise und Geschichtsperioden

miteinandet vereint, die sonst nichts
miteinander gemein haben, andererseits
aber auch sonst homogene sprachliche oder
kulturelle Einheiten aufspaltet?

Eine Antwort1 führt den Gegensatz
zurück auf den Gegensatz von ursprünglich

matriarchalischen, in der Regel agrarischen,

und patriarchalischen, in der Regel
jagenden oder kriegführenden
Gemeinschaften. Das setzt jedoch nicht nur ein bis

in die Gegenwart andauerndes Nachwirken

urzeitlicher VorsteUungsformen voraus

— in Gesellschaften, die so komplex
sind, dass von vornherein nicht mehr mit
einem für alle verpflichtenden Todesbild
zu rechnen ist; die Erklärung passt auch
nicht zu dem Tod in Frauengestalt mit
tötenden Waffen wie Speer und Sense,

etwa dem Tod des Pisaner Campo Santo,
der nach solchem Denken eher maskuliner
Gewalttätigkeit zuzuordnen wäre.

Einen anderen Weg zum Verständnis
der jeweiligen Anthropomorphisierung
des Todes weist die Literaturwissenschaft.
«Die Ursprünge der Personifikation liegen

tief in der Vergangenheit und sind mit
primitivem Animismus verwandt», schreibt
Morton W. Bloomfield in einer vielzitierten

Studie2. Auf dieser Spur dürfte man

Man darf

vermuten, dass

archaische,

quasi-mythische,

auch folklorische

Vorstellungen,

die in einem

jeweiligen

Kulturkreis

beheimatet sind,

auch in der

Todespersoni¬

fikation

gestaltgebend

nachwirken.

1 Vgl. R. Aisenberg und
R. Kastenbaum, The

Psychology of Death,

Springer, New York,

1972, S.167.

2 In Bloomfield, Essays
and Explorations,
Harvard Cambridge,

University Press, 1970,
S.245.

vermuten, dass archaische, quasi-mythische,

auch folkorische Vorstellungen, die
in einem jeweiligen Kulturkreis beheimatet

sind, auch in der 7W_\.personifikation
gestaltgebend nachwirken (das grammatische

Geschlecht bestätigend, wenn nicht

gar determinierend, oder aber unterlaufend).

Solche Vorstellungen würden also

die Realitätsperzeption, die kreativ-imaginative

Weltbegegnung eines Künstlers
bestimmen oder doch beeinflussen.

In der westlichen Kunst und Literatur
ist von vornherein zu erwarten, dass antike
und biblische anthropomorphe Todes-Bil-
der nachwirken. Die griechische Personifikation

des Thanatos als eines schönen,
sanftmütigen Jünglings mit zur Erde
gekehrter Fackel als gelöschtem Lebenslicht
hat, wie man weiss und noch auf heutigen
Friedhöfen sieht, im Anschluss an Lessings

Wiederentdeckung ein intensives Nachleben

in der europäischen Kunst- und
Literaturgeschichte entfaltet. Dieser
Thanatos kam vor allem der aufklärerischen
Geistigkeit entgegen oder doch ihrer
christentumkritischen Animosität gegen das

im Skelett allegorisierte Horrorbild des

menschlichen Endes. Schillers Pointierung
dieses Gegensatzes in «Kabale und Liebe»
lässt an Deutlichkeit nichts zu wünschen

übrig: «Nur ein heulender Sünder konnte
den Tod ein Gerippe schelten; es ist ein
holder niedlicher Knabe, blühend, wie sie

den Liebesgott malen, aber so tückisch nicht
— ein stiller dienstbarer Genius, der der

erschöpften Pilgerin Seele den Arm bietet
über den Graben der Zeit, das Feenschloss

der ewigen Herrlichkeit aufschliesst, freundlich

nickt und verschwindet.» Dass es

neben diesem Thanatos unter anderen
männlichen Todesbildern auch eine eher
volkstümliche Vorstellung vom Tod als

schreckenerregendem (männlichem) Dämon
gegeben hat, betont die klassische Philologie

seither in mehr oder weniger
ausgesprochener Polemik gegen Lessings
einflussreiche Ansicht.

Den männlichen stehen im Pantheon
der antiken Mythologie jedoch weibliche
Personifikationen zur Seite, die ihrerseits
in verschiedener, manchmal sich
überschneidender Weise, aber prinzipiell be-

deutungsmässig differenziert, über die

Jahrhunderte griechisch-römischer Kultur
hin mit dem Tod assoziiert werden: die
Keren als Hades' blutrünstige Dienerinnen

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6



DOSSIER TODESPERSONIFIKATIONEN

(noch in Hauptmanns «Atridentetra-
logie»); die Moiren Klotho, Lachesis und
Atropos, die den Lebensfaden spinnen und
abschneiden und so, besonders in der
griechischen Frühzeit, mit dem Tod synonym
sind. (Atropos erscheint als Todesallegorie
z.B. noch in französischen Stundenbüchern

des 15. und 16. Jahrhunderts und
in trionfo della wor^-Darstellungen. Aber
auch der im christlichen Bereich geläufige
Knochenmann kann seinerseits mit der
Schere in der Hand dargestellt werden, mit
der er der Spinnerin den Faden abschneidet,

wie in der Sebastian Furck zugeschriebenen

Radierung «Dordrecht in Holland»
von 1625)3; ferner die Erinnyen, denen im
römischen Bereich die Furien entsprechen
— noch erkennbar in der Darstellung des

Todes als sensenschwingender Frau in dem
erwähnten Fresko im Campo Santo von
Pisa, wenn diese nicht dem klassischen
Urbild der Harpyie ähnlicher ist.

Die Bibel steuert weitere Todesbilder
bei, vor allem die männlichen des Alten
Testaments: den Todesengel als Diener
Jahwes (1. Mose 19, 2; 2. Sam. 24, 15-16
usw.; der weibliche Todesengel ist ein viel
späteres Phänomen), den Jäger Tod (2.
Sam. 22, 6), den Schäfer (Ps. 49, 15) und
den Schnitter (Jer. 9, 21).

Tod und Eros

Das Mittelalter beschäftigt die Frage:
Wenn der Tod durch den Sündenfall in die
Welt kam, war es dann Adams Sünde oder
Evas? Je nach der Antwort wird der Sünder
oder die Sünderin in Kunst und Literatur
mit der Gestalt des Todes identifiziert, mit
weitreichenden Konsequenzen. Renaissance

und Barock hingegen sehen betonter
den Tod und den Teufel ineins. Dahinter
steht die Vorstellung, dass — nach dem
Buch der Weisheit (2, 24) - der Teufel
(und nicht Adam oder Eva) den Tod in die
Welt gebracht habe. Und wie der Teufel in
der volkstümlichen und künstlerischen
Phantasie bald männliche, bald weibliche
Gestalt annehmen kann, so auch der Tod.
Pointiert kommt im 16./17. Jh. damit aber

hinzu, dass dieser Tod erotisiert wird zum
Verführer oder zur Braut, wodurch er in
ganz neue, spannungsreiche Konstellationen

zu den Lebenden tritt — Dürer,
Baidung Grien, Nikiaus Manuel, auch Shakespeare

(der Tod als Antonys Braut) bieten

3 Vgl. Mensch und Tod,

hg. v. Eva Schuster,
Triltsch, Düsseldorf,
1989, Nr. 1160.

Reichhaltiges Material
zu diesem Thema bietet
auch Rainer Stöckiis
Sichtung von
Weiterentwicklungen der
Totentanztradition in Belletristik

und Bildender
Kunst: Stöckli, Rainer,
Zeitlos tanzt der Tod -
Das Fortleben,
Fortschreiben, Fortzeichnen
der Totentanztradition
im 20. Jahrhundert. Mit
91 Abbildungen,
Universitätsverlag
Konstanz (Kulturgeschichtliche

Skizzen, Bd. 3),

Konstanz 1996.

Die von Eva Schuster
betreute Todesbilder-

Sammlung der
medizinhistorischen Abteilung
der Universität Düsseldorf

hat in den letzten
Jahren das Material für
zahlreiche Ausstellungen
in ganz Europa geliefert,
die in imposant
bebilderten Katalogen ihre
Spuren hinterlassen
haben. Eine Präsentation

der Glanzstücke
der Sammlung, 1992 im

Verlag Bongers in
Recklinghausen erschienen,
nennt sich nicht zufällig
• Das Bild vom Tod».

Beispiele. Aufklärung, Klassik und
Romantik greifen dann statt eines christlich
vermittelten Todesbildes den antiken
Thanatos wieder auf und geben damit eine
grundsätzlich gewandelte Todesauffassung
oder vielmehr Lebensauffassung zu erkennen.

Parallel wird damals aus verwandter
Auffassung heraus Thanatos auch als

«Freund Hein» (Matthias Claudius)
eingebürgert, aber auch metamorphisiert als

Bräutigam Tod (und zwar nicht ohne
säkularisierenden Rückverweis auf den

Seelenbräutigam Jesus Christus wie in Bürgers

«Lenore»). Ihm entspricht, seltener,
der Tod als Braut (noch Th. C. Gotch:
«Death the Bride») - heiss ersehnt der eine
wie die andere. Eine weitere, von daher
nicht unverständliche Facette des Erotischen

bringt sich in der Folgezeit, mit Ausläufern

bis in die Gegenwart, in einer neuen,
in Kunst und Literatur verbreiteten
Todespersonifikation zur Geltung: der Tod als

ebenso gefährliche wie unwiderstehliche
Verführerin im Reiz ihrer Sexualität, ob

nun der anrüchigen des Tingeltangels
(Baudelaire, Rops) oder der hehren des Religiösen
(Malcewski, Carlos Schwabe). Der Verführerin

(die in allen europäischen Sprach- und
Kulturbereichen der Zeit vorkommt)
«antwortet» in der Verbildlichung des Bildlosen
jedoch gleichzeitig der Verführer auf dem
Maskenball des Lebens. Das historische
Stichwort «Dekadenz» mit ihrer Angst vor
und Faszination von allem Weiblichen ist
hier zur Bezeichnung des geistesgeschichtlichen

Kontexts kaum zu vermeiden.
Sehr verschiedene Bilder also -

epochentypisch oder individuell abgewandelt,
wenn nicht gar konterkariert. Diese Bilder
mögen oder mögen auch nicht etwas
verraten über die «Natur» oder das «Wesen»
des Todes (mit dem sich die Populartheo-
logie heute so nachdrücklich beschäftigt);
sie mögen oder mögen auch nicht etwas
beitragen zu den Ideologien des Feminismus

und seines Widerparts - oder zu deren

Auflockerung. Sicherlich aber öffnen
sie die Augen für die «gedeutete Welt»: für
den Menschen, der sich in seiner Welt
orientiert, indem er sich Bilder macht und
durch sein Bildmachen sich selbst definiert.
Es müsste möglich sein, die Geschichte
solcher Bilder in Literatur und Kunst zu schreiben.

Eine Variation der Kulturgeschichte
des Westens dürfte sich da ergeben, die nur
auf den ersten Blick exzentrisch ist.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6 29



KULTUR

Heinz F. Schafroth,
geboren 1932, studierte
in Bern, Wien und Rom.

Seit 1978 Lehrbeauftragter

in Neuerer
Deutscher Literatur und
zeitweise Gastprofessor an

der ETH Zürich, ab

Herbst 1997 zudem

Mitarbeiter am Collegium
Helveticum in der Sem-

per-Sternwarte. Literaturkritiker

bei 'Frankfurter
Rundschau», 'Basler
Zeitung», 'Weltwoche».
1997 Johann-Heinrich-
Merck-Preis für Literarische

Kritik und Essay
von der Deutschen
Akademie für Sprache und

Dichtung, Darmstadt.
Lebt in Alfermée bei Biel.

Die Grösse des Unscheinbaren
das Pathos des Gewöhnlichen
Über Gerhard Meier

Es ist dies die Dichtung des Plunders, jene traurig-sanfte Dichtung,
welche bloss die Spuren der Alltäglichkeit und Gewöhnlichkeit prägt,
aber in diesen Spuren unser Herz oft mehr erschüttert als in anderen,
weil wir auf ihnen am deutlichsten den Schatten der Verblichenen

fortgehen sehen und unsern eignen mit, der jenem folgt.
(Stifter, Die Mappe meines Upgrossvaters)

1 Besprechung in:
Schweizer Monatshefte

10, (1995) durch

Elsbeth Pulver.

L/ie Rezeption eines grossen

literarischen Werks kommt nie ohne
definitorische Sündenfälle aus. Aber
dasjenige Gerhard Meiers widersetzt und
entzieht sich ihnen in besonderem Ausmass.
Denn sie treffen in seinem Fall auf eine
Literatur, die mit unbeirrbarer Gelassenheit

allmählich die Grenzen, das Definierende,

aufzuheben wusste - alle Grenzen
zwischen dem Materiellen und dem
Immateriellen (dem «Spirituellen», wie letzteres
in Meiers Diktion seit langem heisst).
«Licht», «Klang», «Wind» lauten die Chiffren

für das Immaterielle; vielleicht sind
das, nicht statistisch, aber vom poetischen
Gewicht her, die bestimmenden Wörter in
Meiers Werk; und es sind auch
wiederkehrende Begriffe in den «Amrainer
Gesprächen» mit Werner Morlang.

«Eine dritte Welt gewissermassen»

Den Traum im poetischen Werk zu
realisieren, ist jedoch eine Gratwanderung:
zwischen einem materialistischen,
mechanistischen, utilitaristischen Weltbild und
Weltgefühl einerseits und andererseits
einer Spiritualität, die sich nicht abzusetzen

vermag von blutleerer Abstraktion, In-
tellektualität, Rationalität, Un-Dinglich-
keit und Unsinnlichkeit. Die «wechselseitige

Durchdringung und Entflechtung» der
beiden Welten, das hat Meier früh erkannt,
ist der Vorgang, bei dem Kunst entsteht,
als eine neue, «eine dritte Welt gewissermassen».

Es ist eine Welt, die fast nur aus

Schwingungen, «Gestimmtheiten», aus Klängen

und Schattierungen besteht.
Wo es aber so wenig ä«zufassen gibt, wird

auch das .Erfassen schwierig. Vollends seit
Erscheinen der schönen, der fatal schönen
«Amrainer Gespräche» zwischen Gerhard
Meier und Werner Morlang.1 Ihre Schön¬

heit gründet in der staunenswerten
Vertrautheit mit einem grossen literarischen
Lebenswerk, die aus ihnen spricht, und in
der innigen Nähe dazu. Ihre Fatalität
jedoch rührt daher, dass sie, die Gespräche,
eine einzige sanftmütige Konspiration zur
richtigen Lesart von Meiers Leben und
Werk sind. Gegen die Sanftmut ist schwer
anzukommen. Und so wird eine kritische
Meier-Lektüre vermutlich nächsten
Generationen aufgetragen sein. Und bleibt der

unsrigen die Lesart der Verzauberung. Die
kann sich bestenfalls vornehmen, den
Widersprüchen in diesem Leben und Werk
auf der Spur zu bleiben.

Die durchs Netz gefallenen Bagatellen

Die Kunst, die SchriftsteUerei, so Meier in
den «Amrainer Gesprächen», sei das Netz,
das etwas von den «pathetischen Lappalien»
(die «grandiosen», die «herrlichen» heissen
sie auch), aus denen sich das Leben

zusammensetzt, aufzufangen und «festzuhalten»

vermöge, «damit es nicht zerrinnt in
einen fernen, unbekannten Ozean».

Aber mit dieser Vorstellung vom
Festhalten verbindet sich unweigerlich die
gegenteilige: diejenige vom Durchfallen, von
der Durchlässigkeit. «Ich bin wahnsinnig
glücklich darüber, dass ich sozusagen als

Netz dienen konnte», sagt Meier, wenn
er metaphorisch die Möglichkeiten des

Schreibens formuliert. Infolge der Netz-
Metapher gehören jene Bagatellen des

Lebens, die durchs Netz gefallen und zerronnen

sind, genau so zu Meiers poetischem
Stoff wie die aufgefangenen, festgehaltenen.

Denn die einen verhalten sich zu den
anderen wie die in den Wind geschriebenen
Bücher zu den geschriebenen.

Die Utopie von den in den Wind
geschriebenen Büchern begleitet fast lebens-

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6



DOSSIER ÜBER GERHARD MEIER

lang den Dichter Gerhard Meier und das

Gespräch seiner literarischen Helden. Dabei

bleibt die Utopie nicht eine theoretische,

eine poetologische, sondern findet
Eingang in die Praxis von Meiers Schreiben.

In das Beschwörende, Verklärende,
Glanzerfüllte der geschriebenen Bücher, das

dort, immer stärker in Meiers Werk und
endgültig in den vier «Baur und Bind-
schädler»-Romanen, der poetische Zauber-
Trick ist, die Erinnerung an die in den

W.Wgeschriebenen Bücher wachzuhalten.

Folgerichtigkeit mit Brüchen

Wer Leben und Werk dieses Autors
betrachtet, wird zunächst unauslöschlich
beeindruckt sein von der Folgerichtigkeit des

einen wie des anderen. Doch das dürfte
den Blick für die Widersprüche und
Brüche in beidem nicht trüben. Gewiss, es

erübrigt sich, sie als dramatische Wendungen

und als tragische Zerrissenheit
auszuweisen. Aber diese erscheinen oft genug als

nur mit Glück und Gottes Hilfe vermiedene

Möglichkeiten der Schriftstellerbiographie.

Die «Amrainer Gespräche» verwischen

trotz ihres konspirativen Charakters
die Brüche und Widersprüche nicht, auch

wenn es die Auseinandersetzung damit
lieber bei Ansätzen und Andeutungen
belässt. Alles andere wäre zu laut und zu
aufdringlich in diesem Buch, das seine

Red-Seligkeit (getrennt geschrieben, damit
die Seligkeit zu ihrem eigenen Recht
kommt!) schliesslich in den Dienst der
Stille und des Schweigens gestellt wissen
will. Der Interpret darf da etwas lauter auf
die Ungereimtheiten hinweisen, mit denen
die Beschäftigung mit Meiers Biographie
sich konfrontiert sieht.

Schon «als Kind habe er sich als Literat
gefühlt», erzählt Meier. Aber das Kind ist
aufgewachsen in einem Elternhaus ohne
Bücher (nicht einmal eine Bibel gab es)

und mit der «grauslichen», «grammatikalisch

fürchterlichen» Sprache einer
deutschen Mutter, die probierte, «Schweizerdeutsch

zu reden, und es in vierzig Jahren
nicht schaffte». Erst Jahtzehnte später,
während eines halbjährigen Sanatoriumsaufenthalts,

erarbeitet sich Meier, anhand
einer Sekundarschulgrammatik, im
Selbststudium die richtige Syntax.

Doch hat er in der Tat schon als Kind
und als Jugendlicher Gedichte geschrieben

Porträt zur Zeit des

Aktivdienstes, gezeichnet

von Gottfried Meier.

____r

__P" ¦

¦ '-«fmW- ¦

W ___________P^" -

Piil___________t MHP '*
Ht -JS^""

Y K *_wv

' 'tR
'

fl!" ,*; ^_ rt^
________-______!

- und dann, als Zwanzigjähriger, den
radikalen Verzicht auf jegliche literarische
Existenz beschlossen, auch auf diejenige eines
Lesers. Damals hat er geheiratet, die
Ausbildung am Technikum abgebrochen und
in einer Lampenfabrik zu arbeiten begonnen.

«Er verrichtet» heisst es in Morlangs
A/W-T-Lebenslauf, «anfänglich Spritz-
und Schweissarbeiten. Später entwirft er
neue Lampenmodelle und beteiligt sich an
der Leitung des Betriebs.» Die Sätze umfassen

einen Zeitraum von mehr als dreissig
Jahren. Zwanzig davon, wie gesagt, vergehen

völlig ohne Literatur. Die Beschäftigung

mit ihr setzt erst während des

erwähnten Sanatoriumsaufenthalts des

Vierzigjährigen wieder ein. Und sieben Jahre

später erscheint der erste Gedichtband,
nochmals sieben dauert es bis zu dem von
Dorli Meier entscheidend mitgetragenen
Entschluss, fortan das Schreiben zum Beruf

zu machen.
Er habe schon als Kind versucht, «aus

dem Gerhard einen Hansli oder Fritzli werden

zu lassen», erwähnt Meier und meint
damit, dass er sich gegen den inneren Ruf
zu einer literarischen Existenzweise aufgelehnt

habe. Immerhin zwanzig Jahre lang
mit verblüffender Konsequenz, die zumindest

erahnen lässt, dass die Folgerichtigkeit

in der Afe'-T-Biographie leicht eine

andersgeartete hätte sein können: diejenige

eines gesellschaftskonformen bürgerlichen

Aufstiegs. Diese andersgeartete
Folgerichtigkeit verleiht der, womit Meier

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6 31



KULTUR ÜBER GERHARD MEIER

dann doch zum Schriftsteller geworden ist,
den Glanz des Aussergewöhnlichen.

Er mag auch gleich eine nächste
Entscheidung ins rechte Licht rücken. Ihre
Folgerichtigkeit muss ebenfalls paradox
erscheinen. Gemeint ist Meiers Entscheidung,

die Arbeitswelt, die dreiunddreissig
Jahre seines Lebens bestimmte, nur «zwischen

den Zeilen» in sein Werk Eingang
finden zu lassen. Obwohl sie ihn, nach

eigenem Zeugnis, «so existentiell getroffen»
habe, dass es ihm «buchstäblich die Sprache
verschlug.» Und dass die poetische
Redeweise, wenn sie sich realisieren will, gerade
nicht den Ort aussucht, wo es dem Poeten
die Sprache verschlagen hat, ist nur ein
weiterer Gesichtspunkt der paradoxen
Folgerichtigkeit.

Meier hat für sie ein unvergessliches
Bild gefunden. Am Anfang des Romans
«Der schnurgerade Kanal»:

«Man hat von einem Kumpel gehört, der als

Rentner ins Malen kam. Dieser Kumpel malte
nicht etwa Kohlehalden, Kumpel, Rollwagen
oder gar die Zeche als Ganzes, sondern ganz
anderes: Dahlien zum Beispiel, überhaupt
kleine Gärten, Weiden einem schnurgeraden
Kanal entlang, Häuser, Mädchen, Wolken und

Luft.»

Was für eine Kunst der poetischen
Verstellung in diesem Romanbeginn am Werk
ist! So dass die zweifache autobiographische

Realität, von der er spricht — Meier ist
der Erzähler und gleichzeitig der Kumpel
—, wie aus den Sätzen weggefiltert scheint.
Nicht ein «ich» erzählt, sondern ein

«man»; und ein Kumpel, der ins Malen
kam, vertritt den leitenden Angestellten,
der sich zum Schriftsteller wandelt. In
ihrer Entscheidung für das Nicht-Gegebene,
das Unerwartete, fast Irreguläre als den
Stoff ihrer Kunst sind sie identisch. Aber
dass es dabei um seine Sache geht, um die

eigene (subjektive autobiographische)
folgenschwere Entscheidung, das versteckt
Meier in den bedeutungslosesten Wörtern
der Textstelle: «etwa», «gar», «ganz». Nicht
Kohlehalden oder die Zeche als Ganzes hat
der Kumpel gemalt, sondern anderes, lautet

die Aussage. Die Spannungsfelder
darin und dahinter lassen erst die inhaltlich

bedeutungslosen Zutatenwörter
ahnen: Nicht etwa Kohlehalden oder gar die
Zeche als Ganzes, sondern ganz anderes
hat der Kumpel gemalt.

Der »schnurgerade
Kanal»: die Aare bei
Bern mit Kirchenfeld-
Brücke, von der sich
Isidor in den Tod

hinunterstürzt.

Es ist nicht zu überhören, wie affektiert
die richtige Betonung klingt und wie
bedeutungslose Wörter sich in bedeutungsschwangere

verwandeln. Bedeutung,
Akzent sind bei Meier etwas, was dem Text

von aussen eine poesieferne sprachliche
Hierarchie, Pathos und Dramatik aufsetzt.
Die sind zwar vorhanden, aber im Inneren,
in der Tiefe der Sätze, als etwas, was sie
andauernd unterminiert - als ein poetisches,
sicher auch existentielles, jedenfalls immer
heimliches, subversives Programm des

Beiläufigen, Unscheinbaren, des Sich-
kleinmachens.

Zu den Ungereimtheiten in der Meier-
Vita und im AfoVr-Psychogramm gehört
auch, dass er ein Dorfbewohner ist, wie er
im Buche steht —, dass er aber sein Dorf
nicht nur in der Poesie zur spirituellen
Metropole macht, sondern auch in der
Realität ein hingerissener Besucher der
Städte ist: «Meine besten Texte wurden in
die Stadtwinde hinausgedacht oder -geschrieben»,

sagt er. Mit ein und demselben Stolz
ist er zugleich Provinzler und Weltbürger.
Das Problem, wie aus dem einen der
andere wird, hat er für sich selber bestechend

gelöst: «Man muss den Dienstweg einhalten.

»

Den Glauben an den Dienstweg hat
Meier in seiner Aktivdienstzeit abbekommen.

Diese gehört zu den erstaunlichsten

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6



KULTUR ÜBER GERHARD MEIER

Motiven in seinem Leben und Werk. «Alles

andere als ein geborener Soldat» sei er,
lesen wir, aber «das Leben inmitten des

Archaischen und Abstrusen» der Soldatenexistenz

könne «eine unvergleichliche Intensität

annehmen», und er möchte diese drei
vollen Jahre Aktivdienst auf keinen Fall
missen.

Das Grausen über solche Sätze schlägt,
schneller als ihm lieb ist, in Entzücken
um, wenn Meier den Stoff in Literatur
verwandelt. «Borodino» zum Beispiel beginnt
mit dem Bericht von einem Veteranentreffen

in Burgdorf. Und da tritt an die Stelle
des realistischen Erzählens, das, wenn es in
der Schweiz ums Militär geht, sonst immer
auch ein folkloristisches ist, eine Prosa, die
Satz für Satz ins Flackern und Flirren, zu
einem meisterlichen Wechselspiel gerät: von
Anwesenheit und Abwesenheit, Nähe und
Distanz, Enge und Weite, Vertrautheit
und Fremdheit, Emotion und Ironie.

Verklärung, nicht Verharmlosung

Noch abenteuerlicher erscheint die poetische

Umsetzung in Meiers Nacherzählung
der Schlacht von Borodino. Auf Morlangs
Frage, ob er da nicht einer unzulässigen
Ästhetisierung der grausamen Wirklichkeit

Krieg bezichtigt werden könnte,
antwortet Meier, dafür sei er «viel zu harmlos
und viel zu einfältig». So etwas käme ihm
«nicht im entferntesten in den Sinn». Seine

Begründung aber ist so, dass sie die
Ästhetisierung, die sie widerlegen soll, in
Wirklichkeit vollumfänglich bestätigt. Das

Wort «Borodino», sagt Meier, sei für ihn
«vom Klang her faszinierend». Er gibt zwar
zu, dass die Bedeutung des Wortes «Borodino»

über den Klang hinausgehe, aber das

habe mit Ästhetisierung «nichts zu tun.»
Doch genau das ist natürlich nichts

anderes als Ästhetisierung, die Bedeutung
eines Wortes auszuklammern und sich von
seinem Klang betören zu lassen. Und
Meier hat auch schon, lange bevor die
Rede in den «Amrainer Gesprächen» auf
«Borodino» kommt, auf Claude Simon
verweisend, daran festgehalten, dass der Krieg
auch seine «ästhetischen, seine menschlichen,

seine künstlerischen Seiten» habe. So

ähnlich könnte es auch der Herrendichter
Ernst Jünger sagen. Wenn es aus Meiers
Mund tatsächlich unverdächtiger klingt,
dann nicht, weil er, wie er uns weismachen

Als Dichter

ebenso

hellsichtig wie

als Beobachter,

verbietet Meier

sich die

literarische

Verwertung der

Beobachtung.

will, der harmlosere und einfältigere
Zeitgenosse, sondern weil er der bessere Autor
ist. Einer, der Krieg, Leiden, die Gewalt
und den Schrecken, das Sterben, den Tod
nicht verharmlost, sondern verklärt - und
verklären bedeutet, der Vorsilbe zum Trotz,
auch ein gesteigertes klären, klarmachen,
erklären. In Handkes dramatischem
Gedicht «Über die Dörfer» fällt der Satz: «Du
hast nicht die Schwäche, zu verharmlosen,
sondern die Kraft, zu verklären.» Und es ist
wahr, Verklärung kann eine Kraft sein und
eine Erscheinungsform der Ästhetisierung.
Es gibt allerdings wenige Autoren, die sie
sich zutrauen dürfen. Und vielleicht müsste

man auch gegenüber Meiers Verklärung
von Krieg und Soldatenleben misstrauisch
bleiben, wenn er nicht im Gespräch mit
Morlang zu einem der Veteranentreffen
anmerken würde: «Das erste Mal, als ich ging,
fiel mir grausam auf, wie diese Erdknechte,
Fabrikarbeiter gealtert waren, und wie diese

Offiziere wie aus dem Vitriolbad immer
noch frisch und ewiggleich dasassen.»

Wohlgemerkt, es ist nicht etwa die frappante
ideologische Richtigkeit der Beobachtung,
die das Misstrauen von eben sogleich
schwinden lässt, sondern der Umstand,
dass Meier sie in «Borodino» seinem
Erzähler Kaspar Baur vorenthält. In dessen

Bericht über das Veteranentreffen ist die

Beobachtung von den gealterten Proletariern

und den jung gebliebenen Offizieren
nicht aufgenommen. Als Dichter ebenso

hellsichtig wie als Beobachter, verbietet
Meier sich die literarische Verwertung der

Beobachtung. Weil sie klassenkämpferisch
ist und eine klare Parteinahme beinhaltet.
Natürlich trifft sie ins Schwarze - aber
nicht ins Schwarze der Poesie: dort darf es

nicht so einfach, so unanfechtbar, parteiisch

zugehen, Poesie soll gerade nicht
treffend, nicht so leicht auswertbar sein.

Der Verzicht auf eine bezüglich des

Standpunktes doch klärende Pointe ist Beleg

nicht nur für Meiers Wissen um die
Bedingungen des Poetischen, sondern auch
für sein Selbstbewusstsein als Autor. Es

äussert sich immer gewunden, darum
bemüht, sein Licht unter den Scheffel zu
stellen und sogar womöglich als sein
Gegenteil zu erscheinen. Er sei mit seiner
«Schreibe in unserem Raum etwas daneben»,
heisst es dann, und dass sie «mit allen Vor-

und Nachteilen etwas unüblich» und er, der
Autor, «nicht ganz aufdem rechten Zug» sei.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6 33



KULTUR ÜBER GERHARD MEIER

Inhaltlich ist Meiers Absetzbewegung von
der restlichen deutschsprachigen oder
Deutschschweizer Gegenwartsliteratur
nicht von Interesse. Was aber darin fasziniert

(und betört!), ist der einzigartige, der
Meiersche Tonfall der Gegenläufigkeit von
Selbst Verkleinerung und Selbstüberhebung.
Etwas daneben, etwas unüblich, nicht ganz
auf dem rechten Zug, heisst es. Lauter
Einschränkungen scheinbar. Dabei sucht
Meier in seinem literarischen Werk kaum

zufällig ausschliesslich die Gesellschaft der
Grössten: Claude Simons, Robert Walsers,

Tolstojs, William Carlos Williams'; oder, mit
Reserven: Stifters, Joyces, Pessoas, Becketts.

Den Meier-Ton zurückverfolgen

Ist es denkbar, dass sich Meiers
Selbstbewusstsein als Autor herangebildet hat in
den zwanzig Jahren, in denen er radikal
kein Autor war?

Auffallend ist nämlich, dass es Meiers
Poesie von den ersten Gedichten an trägt
und in der Folge ein Vierteljahrhundert
lang seine literarische Entwicklung und
ihre Wandlungen begleitet.

Von aussen betrachtet, stellt die

Entwicklung sich als konsequente formale
und kompositorische Ausweitung dar: von
der Lyrik zur Kurzprosa (den beiden Bänden

mit «Skizzen», 1969 und 1971), von
der Kurzprosa zum längeren «Prosastück»

(«Der andere Tag», 1974), dann zum
Roman («Der Besuch», 1976; «Der schnurgerade

Kanal», 1977) und schliesslich zur
«Baur und Bindschädler»-Roman-Tetralo-
gie, die nie als solche angelegt war, aber
sich wie von selbst zu einer zusammenfügte

(zwischen 1979 und 1990).
Bemerkenswert ist, dass zu keiner Zeit der
Schritt zu einer nächsten Form als tastender

Versuch erscheint. Jeder ist ohne

Zögern getan, im Bewusstsein für die
Möglichkeiten und Grenzen der jeweils
gewählten Form beziehungsweise Gattung.

Es hat sich eingebürgert und ist auch
einleuchtend, den unverwechselbaren
Meier-Ton in der Tetralogie, allenfalls
schon in «Der schnurgerade Kanal» zu
bewundern; denn in den letzten Romanen ist

er zweifellos vollkommen zum Erklingen
gebracht. Angestimmt aber ist er lange
vorher. Und es ist ein Glück, dass sowohl
die dreibändige A_>zVr-Ausgabe des

Zytglogge Verlags wie nun auch die «Amrainer

Natürlich hat

Meier, der

unbegreiflicherweise

nie mehr

Gedichte

geschrieben hat,

viele Möglichkeiten

des

Lyrischen in

seine Prosa

übertragen.

Gespräche» es erlauben, ihn zurückzuver-
folgen. Nachsicht ist dabei keineswegs von
Nöten. Im Gegenteil, der Rückblick kann
auch auf Verluste und Verzichte stossen,
die der Weg zur literarischen Meisterschaft
bedingt hat. «19. November 1963» ist der

Titel eines der frühesten Gedichte:

Ich sah den Totengräber I aus der Grube I
nach den Beinen I eines Mädchens starren I
heute I und um halb vier Uhr I machten alle
Autos I Licht I Ein Tag mit Regen

Das zum Beispiel gibt es in den grossen
Romanen weit seltener: solche
Momentaufnahmen wie aus dem Stegreif, dieses

lakonische, absichts- und kommentarlose,
ein wenig augenzwinkernde Wahrnehmen,
diese nüchterne Melancholie.

Die Wiederholung des
Ereignislosen

Natürlich hat Meier, der unbegreiflicherweise

nie mehr Gedichte geschrieben hat,
viele Möglichkeiten des Lyrischen in seine
Prosa übertragen. Und auch da ist es «die

Grösse des Unscheinbaren, das Pathos des

Gewöhnlichen», das sein Schreiben motiviert.

Aber die Grösse und das Pathos
bekommen mehr Raum, grösseren Auslauf.
Der gewöhnliche Augenblick kann die
Ganzheit der vergangenen, unablässig
erinnerten Zeit enthalten. Man muss die
ersten Seiten der «Toteninsel» daraufhin
lesen. Sie sind vollgestopft mit dem, was in
dem vorangestellten 5/7/zv.r-Motto «Plunder»

heisst. Auch bei Meier vertritt er ein

ganzes gelebtes Leben, und die daraus

gewonnene Lebensweisheit gestattet es, den

Blick fortwährend in die räumliche und
zeitliche Ferne schweifen zu lassen: zum
letzten Mohikaner in seinem Kanu zum
Beispiel, oder zu den alten Germanen, die
die Eichen verehrten.

Eine neue Qualität gewinnen die Grösse
des Unscheinbaren und das Pathos des

Gewöhnlichen in den «Baur und Bindschäd-
ler»-Romanen deshalb, weil Meier m ihnen
von Anfang an radikal auf die Strukturen
der Wiederholung setzt. «Wiederholen (gut
wiederholen) kann ich nur das Ereignislose»,
schreibt Handke. Meier hält es genau so.

(Das Ereignislose ist ja eine Spielart des

Unscheinbaren und des Gewöhnlichen.)
Die Wiederholung, nicht was wiederholt
wird, ist das poetische Ereignis, ist das Un-

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6



KULTUR ÜBER GERHARD MEIER

gewöhnliche. Sie ist nie der Versuch,
nachdrücklicher zu werden, sondern die
Möglichkeit, noch mehr Gewicht wegzunehmen,

im richtigen Sinne flüchtiger zu werden.

In Meiers letztem Roman, «Land der
Winde», spricht zu Beginn der verstorbene

Kaspar Baur aus einem Winterasternstrauss
auf dem Grab zu seinem Freund
Bindschädler, der das Grab besucht. Was er

sagt, ist selber schon lauter Wiederholung
aus den drei vorangehenden Romanen,
und es wird später nochmals wiederholt,
als indirekte Rede, im Haus von Baurs

Witwe Katharina, die Bindschädler in der

Folge aufsucht. Im Gespräch der beiden,
das nun also erstmals nicht mehr eines von
Mann zu Mann, sondern zwischen Mann
und Frau ist, findet sich eine weitere grosse
Wiederholungssequenz. Es ist diesmal
nicht eine im üblichen Sinne, dass der
Stoff schon bei Meier vorgekommen ist.
Katharina wiederholt eine Fernsehaufführung

von Tschechows traurigstem
Theaterstück, «Onkel Wanja».

Es wird in Katharinas Wiederholung
nicht verfälscht. Nur die Akzente sind
verschoben. Nicht durch den schüchternen
Kommentar, die behutsame Auswertung
Katharinas: Im «Onkel Wanja», findet sie,
«stelle sich das Leben dar, nicht nur der
Leute des schwermütigen Landes, sondern
der Leute schlechthin.» Die Akzentverschiebungen

ergeben sich fast ausschliesslich
durch den Umstand, dass das Tschechow-

Stück hier nacherzählt, erinnert, wiederholt

ist. «Und es passiere praktisch nichts,
das heisst, Leute verliessen das Zimmer,
andere kämen wieder herein. Die Stühle würden

gewechselt, gerückt.» So rekapituliert
Katharina die Handlung des «Wanja». Und
dergestalt zusammengezogen zu zwei
Sätzen, bekommt der tragische Leerlauf im
«Wanja» (die Tschechow-Menschen leiden
ja darunter, dass ein Leben lang nichts
passiert) eine fast clowneske, absurde
Färbung. Und was noch entscheidender ist:
Die Nacherzählung, Zusammenfassung
eines Theaterstücks (und vor allem eines

so handlungsarmen), ist notgedrungen be-

helfsmässig. Genau diese Behelfsmässigkeit
aber gehört mit zum poetischen Zauber
der «Wanja»-Passage. Und es ist gewiss
nicht abwegig anzunehmen, Louis Malle
habe sie ebenfalls im Sinn gehabt, als er
für seine Verfilmung des «Onkel

Das Stolpern ist

Beleg für jenen

«Abstand» aus

«Anstand», den

Meier gegenüber

den Dingen,

«dem Leben

schlechthin» für

unumgänglich

erachtet.

Gekürzte Fassung eines

Vortrags innerhalb des

Rahmenprogramms zur

Aufführung von Gerhard

Meiers «-0.em.ise/«
durch die Zürcher

Theatertruppe «_es

Sauternes-, im

Februar 1996.

Wanja» («Wanja von der 42-sten Strasse»)
den Rahmen einer Theaterhauptprobe
erfand. Natürlich ist in beiden Fällen die
Behelfsmässigkeit eine ernste Metapher
für das Leben und das allseitige Scheitern
daran.

Jeder Versuch, mit diesen Ausführungen
an ein Ende zu kommen, steuerte unweigerlich

in den Satz: «Baur stolperte.» Er
unterbricht nach ein paar Zeilen die grosse
Erinnerungssequenz zu Beginn der
«Toteninsel» — und damit zu Beginn der «Baur
und Bindschädler»-Tetralogie. In seiner
Unscheinbarkeit und inhaltlichen
Überflüssigkeit kippt für einen Augenblick,
zwei Worte lang, der umfassende, von
Nachdenklichkeit und Pathos leuchtende
Rückblick auf ein ganzes erfülltes Leben.
Das Stolpern ist, diesmal, nun gewiss nicht
als Metapher für Leben und Scheitern zu
verstehen. Sondern als Beleg für jenen
«Abstand» aus «Anstand», den Meier
gegenüber den Dingen, «dem Leben schlechthin»

für unumgänglich erachtet: «Man
sollte immer etwas beiseite treten, sich selber
über die Schultern zuschauen können», sagt
er zu Morlang.

Wir, seine «Kundschaft» (so nennt er uns
nun einmal), lesen gerne über die
unauffälligen Einsprengsel einer Kunst des

Abstandnehmens in Meiers «Schreibe»

hinweg. Diese sei, stellen wir uns vor, nur zu
begreifen als ein einziger Strom der

Erinnerung und der Wiederholung, der wie
von selbst fliesse, gegenläufig zum Strom
des Vergehens, uns mit- und davontragend:

hinweg über die Beschränktheit der
Existenz, über die eigene Vergänglichkeit
und die alles Irdischen hinweg.

Von daher also rührt die Verzauberung
durch die Meier-Lektütel An der Verzauberung

ist nichts Falsches. Aber sie genügt
nicht ganz. «Baur stolperte» — das ist
wie eine Schrecksekunde der Erkenntnis,
dass bei Meier àie Poesie des Erinnerns und
des Sicherinnerns nicht die Unanfechtbarkeit

einer Heilsbotschaft annehmen
will. Dass an ihrem Ende vielmehr die
Frage stehen und unbeantwortet bleiben

muss, die sich die Heldin eines Woody
Allen-¥i\ms zuletzt stellt: «(...) und ich

fragte mich, ob eine Erinnerung etwas ist,

was man besitzt, oder etwas, was man verloren

hat.» —

Soviel zum stolpernden Baur, soviel zur
Meierschen Poesie.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6 35



KULTUR

Mettra M. Kedves VERDREHTES PALIMPSEST

Silvio Huonders Erstlingsroman «Adalina»

Kein Deutschschweizer Romandébut ist in diesem Bücherfrühling mit so

einhelligem Beifall im helvetischen Blätterwald begrüsst worden wie die Heimkehrergeschichte

«Adalina» des dreiundvierzigjährigen Bündners Silvio Huonder.

1 Fridolin Jakober,
Landsicht und

Landnahme. Geschichten aus
den Voralpen, Im Waldgut,

Frauenfeld 1996.

2 Silvio Huonder,

Adalina. Roman, Arche,

Zürich und Hamburg
1997.

C/b «Heidi» oder «Der grüne
Heinrich»: Heimkehrergeschichten haben in
der Schweiz auf jedem Niveau Tradition. In
diesem Buchjahr entführen zwei Erstlinge auf
völlig verschiedene Weise in die bergige Heimat,

die nicht erst seit dem jüngsten Blick auf
die «Schatten des Zweiten Weltkriegs»
ambivalente Empfindungen auslöst: «Landsicht
und Landnahme», der Geschichtenband des

Glarners Fridolin Jakober, verknüpft, aus der
Sicht des Heimkehrers, den folkloristischen
Zweifel an Rationalität mit rotzfrechem
erzählerischem Realismus zur intelligent
frotzelnden modernen Volksdichtung1. Silvio
Huonder hingegen legt mit «Adalina» einen
Roman vor, der, so der in Berlin lebende Churer

Autor, auch «Romeo und Julia aus dem

Rheinquartier» heissen könnte2. Kein
Schabernack bricht hier die beklemmenden
Gesellschaftsstrukturen auf - sondern sie

brechen ihrerseits die Menschen, die in ihnen

gross werden: In «Schneller Wohnen», seinem
letzten Theaterstück, hatte der Schriftsteller

mit Bühnenbilddiplom und Ausbildung in
«Szenischem Schreiben» (bei Heiner Müller)
die arrivierte __Yv-68er-Generation auf die

Schippe genommen. Nun schildert er die

Paralyse der Post-Gciev. Diese nehmen die
Missstände in der Gesellschaft nur noch passiv
oder verzweifelt zur Kenntnis.

Epitaph

Johannes Maculin, Jahrgang 1958, Zeichner
und Illustrator in Berlin - der Protagonist in
Huonders Erstling ist einer, der es geschafft
hat in der Fremde. Vor zwanzig Jahren, mit
18, floh Johannes aus seinem heimatlichen
Provinznest Chur: Nie aber ist ihm ein echter,
belebender Befreiungsschlag geglückt. Ein toter

Allerseelen-Samstag in Berlin lässt ihn dies

so richtig spüren: Serbelnde Affaire, versiffte

Wohnung, in der die Zeichnungen zum
Thema «Eifersucht» einfach nicht gelingen
wollen; sabbelnde Kollegen in einer Kneipe,

die sinnigerweise «Koma» heisst; und auch

aus dem - schon bezahlten - Liebestrost wird
nichts. Da sieht er sich auf einmal in den Zug
Richtung Schweiz einsteigen, mit neuen,
eben erstandenen Schuhen (zu hell, zu hart,
zu spitz), aber ohne Gepäck. Wer hier
Symbolisches, vielleicht gar Tiefenpsychologisches

vermutet, vermutet richtig: Die Reise an
Johannes' Geburtsort, in dem er gehen lernte,
nicht aber den aufrechten Gang, ist eine Reise

zum Anfang und zum Ende. Nach einem langen

Sonntag in Chur, einer Bündner «long
day's journey into night» voller Rückblicke,
Rauschmittel und Übermüdung in jedem Sinne,

wird Johannes selbst seinen Pass, seine Papier-
Identität, verbrennen und sich in den neuen
Schuhen auf den Weg in den Tod machen.

«Die glatten Sohlen seiner Schuhe werden

ins Rutschen geraten, die Beine werden

hochschleudern, als würde ihm jemand den

Boden unter den Füssen wegreissen»: Der Prolog

des Romans nimmt nicht nur das Ende

vorweg, sondern ist Epitaph über Johannes'
nie wirklich gelebtes Leben. Schwankend,
schwindelnd, ohne Boden unter den Füssen,
hat er sich durch Kindheit, Jugend und

Yuppie-Zeit gewurstelt. Und nun, am
Wochenende der Seelenerlösung, schlägt das

vielzitierte Verdrängte zurück: die Klaustrophobie

und Fremdenfeindlichkeit im
proletarischen Rheinquartier; die traumatisieren-
den Quälereien der Klassenkameraden; die

friedvolle, aber aussterbende ländliche Welt,
repräsentiert durch den Grossvater, der noch
Rätoromanisch spricht; der bedrohliche Vater,

Paradebeispiel für das Lacansche Modell
vom nom du père; die verklemmte Mutter, die

ihren Sohn aus verhohlener Eifersucht und

Angst vor den Nachbarn unter einer
Glasglocke halten will; Johannes' verstecktes, aber

um so mystifizierteres Leiden an seiner

Vorhautverengung, die erst spät - zu spät —

behandelt wird; endlich Adalina: seine zwei Jahre

jüngere Cousine, die kratzbürstige Göre mit
den abstehenden Ohren, die sich zur rebelli-

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6



KULTUR

sehen, schrägäugigen Schönheit mausert -
und mit 16 Jahren tödlich verunfallt.

Der grosse Knall

Langsam tastet sich Johannes — und mit ihm
der Leser — an diesen Tod, den Tod seiner

Kindheitsgespielin, seiner ersten, schüchternen

und verbotenen Liebe, heran. Huonder

verzögert die «Auflösung des Falles», ähnlich
wie Urs Richie in seiner subtilen dörflichen
Milieustudie3 kunstfertig, jedoch ohne den Text-
fluss zu stören: In drei Formen muss der Heimkehrer

sein Fegefeuer erleben. Zum einen
taumelt Johannes durch das vertraute und doch so

fremde Chur der 90er, wo er gealterte Freunde

trifft, die keine (mehr) sind. Zum anderen lassen

ihn seine empordrängenden Erinnerungen
noch einmal heranwachsen, die Schrecken

jener Jahre noch einmal durchmachen. Zu diesen

Schrecken gehören die Predigten, die

apokalyptischen Pin-Ups des Vikars, die sich,
verbunden mit Fragmenten aus dem Geschichtsund

Deutschunterricht, in Johannes' jugendlicher

Phantasie verselbständigen und zum
privaten Zukunftstraum zusammenschliessen:
«Menschen rennen um ihr Leben, werden

aufgespiesst, erschossen, geköpfi, gevierteilt. Die

ganze Stadt brennt nieder. Ultima raetia, so

heisst seine Utopie. » Den «Tag danach» genössen

er und Adalina als die einzigen Überlebenden,

als unfreiwillig-freiwillige Aussteiger aus

einer zerstörerischen Zivilisation. Durch
spannungsreiche Zäsuren und filmisches Überblenden

lockert Huonder den nicht sehr originellen,

etwas schematischen Wechsel zwischen
diesen Bewusstseinsebenen auf: «Das Regenwasser

bricht die Neonbuchstaben in kleine Splitter

undspült sie durch das Abflussgitter in die
Kanalisation —/An diesem Tage brachen alle Brunnen

dergrossen Urflut auf, liest Vikar Deflurin.»
Nicht nur das Leitmotiv des Wassers (das

durch das ganze Werk fliesst) verzahnt an
dieser Stelle Gegenwart und Vergangenheit:
Deflurins unterweltliche Urflut ist tatsächlich

ausgebrochen und verschlingt die artifizielle
Neonzeit, spült sie in den Ausguss, in dem

Johannes - kurz vor der Flucht aus seiner
Berliner Wohnung — eine Glasscherbe fand. Die
ihn damals wiederum an seinen blutigen
Selbstversuch mit der verengten Vorhaut
erinnerte — es gibt in diesem Roman keine
Zufälle. Ein dichtes, poetisches Netz von
Verweisen, Motiven, Zitaten und metonymischen

Referenzen fängt die flüchtigen
Momente von fast vier Jahrzehnten ein und prä-

v- •

::

Ernst Ludwig Kirchner,
Rheinbrücke, 1912-
1914, Berlin,
Nationalgalerie.

3 Urs Richie, Das Loch

in der Decke der Stube,
Gatza, Berlin 1992.
Vgl. das Richle-Portrait
in den 'Schweizer
Monatsheften- Juni
1996, Jg.76, Heft 6.

ZU SILVIO HUONDER

sentiert sie als einen langen Augenblick der
Pein: Meist dezent malt der Autor ein
detailreiches Panorama der Sechziger und Siebziger
in der helvetischen Provinz, mit Mondlandung

und «Macht kaputt, was euch kaputt
macht» (als Graffiti, wohlgemerkt, nicht als

Demoparole), mit Kuba-Krise und Janis-

Joplin-Jeans, mit Hunger in Biafra und
«Bravo» unter der Schulbank; und im
Sittengemälde von einst scheinen die Neunziger
durch - ein umgekehrtes Palimpsest: Die
resignierte Hilflosigkeit in einer Gesellschaft,
die das Ungewöhnliche sanktioniert, geht
über in die resignierte Hilflosigkeit einer Zeit,
in der alles erlaubt ist. «Alle sitzen sie da, in
dieser kleinen Stadt, in diesem kleinen reichen

Land und warten, warten aufden grossen
Knall, der kommen muss und kommen wird»,
erklärt ein ehemaliger Klassenkamerad die

gegenwärtige Erstarrung. Erlöst wird niemand:
«Eine Figur, die aus dem Nichts der Nach-68er-
Generation kommt, muss früher oder später
scheitern», meint Huonder. Johannes' Scheitern

bedeutet nicht nur ein Eingeständnis seiner

Schuld, seiner kleinlichen Eifersucht (nun
wissen wir, warum er sie nicht zeichnen kann),
die Adalina das Leben gekostet hat. Es ist auch
eine Diagnose schweizerischer Existenz: Waren
die aufrührerischen Aussenseiter in Huonders

Drama «Die Holzfresser» um der bürgerlich-
biedermeierlichen Ruhe willen rasch liquidiert
worden, so liquidieren sich die ruhelosen
Kinder jenes (Klein-)Bürgertums in «Adalina»

gleich selbst.

Aufbrüche

Sciwermütigist er schon, dieser Erstling. Der
suggestive Erzählstil aber, die vielen kleinen,
auch heiteren Geschichten am Rande, das

Absurde und Groteske lassen den Text selten

schweryMz^wirken. Und sind selbst die
minimalsten Marginalia mit Bedeutung auf-
geladen — übeAsAen sind nur wenige. Dass

schliesslich die ausdrucksstark poetischen
Passagen gelegentlich in Kitsch abkippen,
kann dem Reiz dieses Buches ebensowenig
anhaben wie gewisse penetrante Manierismen.

Einzig vielleicht die Eindeutigkeiten der

Erzählung, das Ekelpaket mit Namen Vater

beispielsweise oder ganz allgemein die Fixierung

auf Freudianische Erklärungsmuster,
irritieren hin und wieder. Mit Huonder kann

man nicht nur mit neuen Augen heimkehren,
sondern man darf aufAufbrüche hoffen:
Aufbrüche in der Schweizer Literatur.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6 37



KULTUR

Elise Guignard,

geb. 1926, lebt in Rom-

bach AG. 1946 bis 1948
Studium der Kunstgeschichte

und Archäologie.

1974 bis 1980
Studium der Romanistik
und Literaturkritik.
Übersetzungen: Marco

Polo. Il Milione.
Übersetzung aus dem Urtext
und Nachwort. Manesse

Verlag, Zürich 1983.

Eugene, Delacroix,
Briefe und Tagebücher.

Ausgewählt, übersetzt
und kommentiert.
Deutscher Kunstverlag,
München 1990.

«...SO DASS DU NUR NOCH EIN STÜCK HOLZ MIT

DEM WEISSEN SCHIMMER EINES KNOCHENS BIST.»

Der scharfe Blick des Exildichters Yang Lian für die

unterschiedlichen Realitäten Chinas

Die Gedichte des 42jährigen Yang Lian sind fremd, doch nicht exotisch in
ihrer Bildhaftigkeit und überraschend in der stellenweise direkten, universell
verständlichen Aussage. Seit 1989 lebt der Autor im Exil. Auckland, Berlin,
New York sind die Stationen. Aufgewachsen ist er in Peking während der
Kulturrevolution; die Studienzeit wird unterbrochen durch die übliche Verschickung

aufs Land. Ab 1977 arbeitet er als Programmgestalter beim Rundfunk und
beginnt, zuerst im Untergrund, dann in offiziellen Zeitschriften, seine Gedichte

zu veröffentlichen. In den frühen achtziger Jahren gelten seine Gedichte als

hermetisch und geraten bei den staatshörigen Kritikern in Misskredit.

1 Aus: Nachwort zu

Masken und Krokodile.
In: Yang Lian, Masken

und Krokodile. Gedichte.
Aus dem Chinesischen

und mit einem Nachwort

von Wolfgang Kubin,

Aufbau-Verlag, Berlin
und Weimar 1994.

2 Yang Lian, Geisterreden.

Essays aus Auckland,

Berlin, New York.

Aus dem Chinesischen

von Mark Renne,

Ammann-Verlag, Zürich
1995.

Yang Lian, Gedichte.
Drei Zyklen. Aus dem

Chinesischen mit Hilfe
von Huang Yi und mit

einem Nachwort versehen

von Albrecht Conze,

Ammann-Verlag, Zürich
1993.

Oeit sieben Jahren ist Yang
Lian ein weltgewandter Auslandchinese,
dessen Texte in Englisch, Französisch und
Deutsch übersetzt werden und der zu
Lesungen und Dichtertreffen geladen wird:
Erfolg in der Fremde. Ja, gewiss. — Aber
wie empfindet Yang Lian sein Leben in der
Fremde? Dazu eine Stelle aus einem Brief
vom 8. Juli 1993: «Man sollte mich
gegenwärtig eher <Dichter ohne Eigenschaften)
nennen: kein Chinese, kein Ausländer, kein
Auslandchinese, nicht einmal sich selbst
Person!1» Und sein Essayband «Geisterreden2»

fängt an mit: «Wie lange ist es nun schon

her, dass du das Wort <zu Hause> nicht mehr

gebraucht hast?» Im nächsten Abschnitt
dann: «Mit ihren kleinen Sägen haben sie

dir zuerst die Aste und dann die Blätter
abgesägt, so dass du nur noch ein Stück Holz
mit dem weissen Schimmer eines Knochens
bist.» — Dem Exilierten wird seine Identität

zum Problem. In unserer Leserperspektive

hingegen erscheint er als ein
genuin schöpferischer Mensch. Für uns sind
seine Werke zweifellos kräftige Zeugen seiner

kulturellen Herkunft.
Es wird uns kaum möglich sein, die vielen

Bezüge zu entschlüsseln, wenn seine

Lyrik und die Prosa selbst in China, zwar
nicht in Literatenkreisen, so doch in einer
breiten Leserschicht als verwirrend und
nicht erklärbar gelten. Unsere Lektüre
gleicht daher einer Reise in eine andere
Welt, in einen erweiterten Zeit- und
Raumhorizont, wo wir uns eigentümli¬

cherweise trotz aller Hindernisse irgendwie

zurechtfinden. Instinktiv suchen wir
nach Wegmarken, und jede Wegmarke ist
ein Ausgangspunkt für die nächste. Das
Lesen wird zusehends spannender; denn
wir unterlegen den Texten nach und nach
ein subjektives Verstehensnetz. Aus dem
Vorwort zum Essayband halten wir als er-
sen Merksatz fest: «Man muss jedes einzelne

Schriftzeichen genau so wie ein einsames

Segel aufdem Meer betrachten. » Yang Lian
erinnert sich an einen steil gegen das Meer
ansteigenden Felsen in Sydney, der von
allen Seiten in ein strahlendes Blau gefangen

war. Möwen liessen sich im Winde
treiben, «sie sahen aus wie eine Schar

Gespenster, die sich gerade einen Schritt über
die Zeit gewagt hatten». Jedes Schriftzeichen

ist solch einem Felsen gleich und lädt
den Dichter ein, auf ihm Platz zu nehmen.
Von da aus nimmt er die Stimme wahr aus
der Geisterwelt.

Geistiges Erbe

Das Geisterreich aber ist das Reich der
Ahnen und darum ganz nahe dem Zeit-
Raum, wo die Menschen hausen. Der
Dichter, von seinem Platz aus, «liest sich

immer weiter vor in eine Vergangenheit, die

er selbst nie erlebt hat.» Konkret für das

Schaffen von Yang Lian heisst das: Der
spezifisch chinesische Ahnenkult ist in
seinem Denken, in seiner Vorstellungswelt
lebendig geblieben. Einer der Essays be-

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6



KULTUR YANG LIAN

ginnt denn auch wie folgt: «Ich schreibe

auf Chinesisch viereckige Schriftzeichen, die
sich wie Blutsverwandte bei mir eingenistet
haben.» Und einige Zeilen weiter: «Schliesslich

muss sich im Angesicht der uns
umgebenden Leere jeder von uns seine eigene
Geschichte und Kultur und sogar seine eigene
Erde erschreiben.» Ist das eine Flucht aus
einer sinnentleert scheinenden Gegenwart?

Eine flüchtige Lektüre der Essays wie
der Gedichte könnte diese Frage bejahen.
Nachdenken und Wiederlesen offenbaren
uns allmählich das sich Ineinanderschlin-

gen von Tradition und gelebter Gegenwart.

Beides kommt zur Sprache; im
Bereich des Heute orientieren auch wir uns,
finden wir Anknüpfungs- und Vergleichspunkte.

Was aber bedeutet uns Tradition?
Begreifen wir darunter dasselbe wie der
zeitgenössische chinesische Dichter?

«Für Yang Lian bedeutet die Suche nach
der Tradition — deren Ausgrabung — eigentliche

Mission, wenn nicht gar notwendige
Erfahrung eines Dichters», gibt der Sinologe
Karl-Heinz Pohl zu bedenken. — «Das Werk

eines jeden Künstlers — seine individuelle
Ausformung — ist mehr oder weniger stark
durchdrungen von immanenten Faktoren
der Tradition. — Zu diesen Überlegungen
kommt Yang Lian nach der Beschäftigung
mit einem Dichter des vierten Jahrhunderts
vor unserer Zeitrechnung, mit Qu Yuan;
auch dieser hat sich einen Raum der Imagination

geschaffen aus objektiver Welt,
Geschichte, Mythen und Kosmologie0.» Ausser

Yang Lian berufen sich ebenfalls andere
moderne Autoren auf Qu Yuan, dessen

Schicksal dem ihren nicht unähnlich ist.
Qu Yuan war Beamter und Dichter am
Königshof, fiel aus politischen Gründen in
Ungnade. Als verkannter Fürstendiener
lebte er im Exil und fand, nach der
Legende, den Tod im Fluss.

Einer der Gedichtzyklen von Yang Lian
trägt - auch die traditionelle Architektur
wird eingebunden - den Titel «Grosse

Wildganspagode». Das aus dem dritten
vorchristlichen Jahrhundert stammende
Gebäude ist noch heute beeindruckend.
Holzschnittartige, markante Verse zeichnen

es vor unsern Augen nach: «Ich stehe

hier fest gebaut seit tausendJahren/'(...) Ich
stehe hier wie ein Mann, /Erhobenen Hauptes,

mit starken Schultern/(...) Mit offenem
schwarzem Mund/Rufe ich lautlos zur
Sonne,/vielleicht sollte ich so/den Kindern

m
m

Yang Lian

Photo: Ekko von

Schwichow, Berlin.

3 Zusammenfassend

zitiert aus: Karl-Heinz

Pohl, Dichtung, Philosophie,

Politik - Qu Yuan

in den achtziger Jahren.
In: Chinesische
Intellektuelle im 20.
Jahrhundert: Zwischen

Tradition und Moderne.

Institut für Asienkunde,
Hamburg 1993.

Geschichten erzählen.» — Doch was für
Geschichten waten zu erzählen?

Im Gedicht «Der Denker» expliziert
Yang Lian seine Vision und seinen Auftrag:

«Lch schäme mich, wenn mich die
Ahnen/Durch die Graswurzeln auf ihren

GräbernISchwermütig betrachten. /Eine Reihe

Geschichten, aus deren Blut/Ich Ruhm

gezogen, starren mich an. » Dieser Autor der
zweiten Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts

fühlt sich dem geistigen Erbe

verpflichtet, doch nicht in dem Sinne, dass er
traditionelle Formen übernimmt, alte
bekannte Stoffe mit einer neuen Variante
bereichert. Er versucht in grössere Tiefe
einzudringen, der Geschichte vorurteilsfrei

gegenüberzustehen. Zu solcher Freiheit

konnte er nur gelangen, weil die

Vätergeneration, die kurz vor und die
nach der Jahrhundertwende Geborenen,
die Auseinandersetzung zwischen Tradition

und Moderne seit den zwanziger Jahren

offen ausgetragen hatten.
Aspektreich ist die grosse Spannweite

zwischen der Ablehnung alles Hergebrachten

und der Neuinterpretation, der

Neuverwertung sozusagen. Da gibt es etwa
«Altes, frisch verpackt» von Lu Xun, dem

massgeblichen Autor der modernen
chinesischen Literaturgeschichte. In der Vorrede

zu dieser Sammlung neu erzählter
Schöpfungsmythen und Legenden schreibt

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6 39



KULTUR YANG LIAN

er 1935, er habe die Alten nicht noch
lebloser gemacht, als sie es ohnehin schon
seien, und dies möge zur Rechtfertigung
dieses Buches vorerst genügen4. Er hat ein
ernsthaftes, zugleich gebrochenes Verhältnis

zur Vergangenheit und zur Gegenwart.
In den im Zeitraum von 1922 bis 1935
verfassten «Nacherzählungen» finden sich

raffiniert verdeckte aktuelle Einsprengsel.
Lu Xun und der 1955, zwanzig Jahre nach
dessen Tod, geborene Yang Lian greifen
zum Teil auf dieselben mythischen Gestalten

zurück. In «Die Flucht zum Mond»
erzählt der Ältere vom heldenhaften
Bogenschützen Yi und seiner Gattin Chang
E, der Mondgöttin, die, nach Jahren seiner

überdrüssig, am frühen Abend als

schwarzer Schatten zum Mond fliegt. Drei
Pfeile schickt ihr Yi nach. Der Mond
leuchtet noch heller, und dem Verlassenen
bleibt nur die Hoffnung, der Göttin
nachfolgen zu können.

Der Jüngere verweist viel verschlüsselter
auf das gleiche Thema. Im zwölfstrophi-
gen Langgedicht «Mythos», das beginnt
mit «Abendsonne der Ahnen», lesen wir
unter anderen angedeuteten Sagen bloss die

vier Verse: «Eine Frau kann nuri'Für sich

allein zum Mond emporsteigen. /Sie lebt in
anderem Licht,/Sie denkt an Vergangenes.»
— Yang Lian lebt «in anderem Licht» — so

scheint es uns. Er hört die Rede der Geister,

übernimmt sie als Botschaft für seine

eigene Existenz, möchte sie weitergeben an
seine Zeitgenossen. Was enthält die
Botschaft? Sie enthält die Aufforderung,
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
ungeschieden in einem einzigen Zeitraum zu

Das

Facettenauge -
ein Sinnbild

für das

gleichzeitige

Wahrnehmen

unterschiedlicher

Realitäten.

4 Lu Xun, Werke in

sechs Bänden,
herausgegeben und kommentiert

von Wolfgang
Kubin, Unionsverlag
Zürich 1994. Band IV.

5 Lu Xun, Gesammelte
Gedichte. Aus dem

Chinesischen von Egbert
Braqué und Jürgen

Theobaldy, Rowohlt,
Reinbek bei Hamburg
1983.

erfassen. Leben und Tod als lebendige,
fortdauernde Einheit zu empfinden.

Das Auge der Fliege

Diese Denkvorstellung versinnlicht im
Essay «Abstrakte Reisebeschreibung» die

Fliegenmetapher. Da wird gefragt: «Ob
sich wohl mit den Facettenaugen einer Fliege
eintausend verschiedene Parks aufeinen
einzigen Park reduzieren lassen? Verschmelzen

in ihrem Blick die verschiedenen Tage zu
einem einzigen Tag? Und wirst dann
vielleicht auch du auf irgendeine Geschichte

reduziert, in der du gar nicht mehr
vorkommst?» — Das Facettenauge: ein Sinnbild
für das hypothetisch gleichzeitige
Wahrnehmen unterschiedlicher Realitäten und
ihre Synthese. Banal ausgedrückt: ein
umfassender Blick oder genauer, ein erweitertes

Gesichts- und Gehörfeld. Ein Feld, wo
die Toten und die Lebenden miteinander
reden. Eine Weltanschauung, aus der heraus

Lu Xun im November 1933 dem
verbannten höfischen Dichter des Altertums
einen Achtzeiler widmet. Die Schlussverse

könnten für den exilierten modernen
Nachfahren Yang Lian gelten: «Nun haben
sie dich doch verbannt,/Geblieben ist
Gestrüpp;/So wirst du bald ein fremdes
Land/mit deinem Duft beglücken''.»

Ob und wie uns westliche Leser die
Texte von Yang Lian beglücken, hängt von
unserer Bereitschaft ab, neue geistige
Horizonte zu erkunden, vom Drang, die

eigene, aus unserer Tradition gewachsene
Vorstellungswelt mit einer fremden zu
beleben, zu bereichern.

SPLITTER

In Quinsai werden viele Güter hergestellt und in die Provinzstädte verschickt.
Beachtet aber auch dies: der ehemalige König hatte verordnet, jeder Sohn müsse
den Beruf seines Vaters ausüben; sogar mit einem Vermögen von hunderttausend
Byzantinern war er dazu verpflichtet.

Aus: Marco Polo, Il Milione. Die Wunder der Welt. Nachwort von Elise Guignard,
Manesse Verlag, Zürich 1989.

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6



KULTUR

Michael Wirth

Wer mit dem Teufel essen will...
Henry A. Turners Buch über Hitlers Weg zur Macht

Die Anhänger der bedrohten Weimarer Republik atmeten in den

ersten Januartagen des Jahres 1933 erleichtert auf. Die seit drei
Jahren andauernden Angriffe der antidemokratischen Kräfte,
allen voran der nationalsozialistischen, aufden jungen Staat,
schienen endlich abgewehrt. Über zwei Millionen Wählerstimmen
hatte die NSDAP bei den Reichstagswahlen im November 1932
verloren, die Partei befand sich in der grössten Finanzkrise seit ihrer
Gründung, und ihr rechter und linker Flügel schienen zerstritten.

In ihrer Neujahrsausgabe
1933 titelte die angesehene «Frankfurter
Zeitung»: «Der gewaltige nationalsozialistische

Angriffaufden demokratischen Staat
ist abgeschlagen», und ein Redaktor der
«Vossischen Zeitung» in Berlin frohlockte:
«Die Republik ist gerettet worden». Ein
Journalist des «Berliner Tageblatts»
überlegte, wie er künftigen Enkeln seine Zeit
schildern sollte, und schlug vor: «Überall,
in der ganzen Welt, sprachen die Leute von

wie hiess er doch schon mit Vornamen:
Adalbert Hitler. Später? Verschollen!» Nur
vier Wochen später, am 30. Januar 1933,
geschieht das für die Linke und das liberale

Bürgertum in Deutschland Unfassbare:

Reichspräsident Paul von Hindenburg

ernennt AdolfHitler zum Reichskanzler,

und die deutsche Geschichte nimmt
eine Wende, die Tod, Verfolgung und
Zerstörung über Millionen von Menschen in

ganz Europa bringt. Wie konnte es in so

kurzer Zeit zu einer Umkehrung der
politischen Schubkraft kommen, welche die
Wahl vom 6. November 1932 doch
augenscheinlich eingeleitet hatte: Welche Personen

waren die Hauptakteure dieser dramatischen

Wende? Fragen, auf die der in Yale

lehrende Historiker HenryA. Turnerin seiner

spannend — aber auch im Bewusstsein,
einer in der Weltgeschichte ihresgleichen
suchenden tragischen Entwicklung —

geschriebenen Studie «Hitlers Weg zur
Macht» Antworten gibt. Turner rückt
Missverständnisse und Mythen über Hitlers
«Machtergreifung» zurecht und arbeitet
überzeugend die häufig unterschätzte

Rolle und Verantwortung einzelner Politiker

in der Geschichte heraus. Der Autor
wertet eine in einem Moskauer Archiv
gefundene Aufzeichnung eines Journalisten
über ein vertrauliches Gespräch des
Reichskanzlers von Schleicher mit Pressevertretern

am 13. Januar 1933 aus und widerlegt
die alte Mär, Schleicher habe die Absichten
seiner grössten Widersacher gekannt, ihn
auszubooten, habe es aber versäumt,
angemessen zu reagieren. Mitnichten. Schleichers

Einschätzung der Möglichkeiten
Hitlers und der NSDAP sowie der Rolle,
die Hindenburg und von Papen in den
kommenden Wochen spielen sollten,
verraten eine vollkommene Uninformiert-
heit, ja eine beunruhigende Naivität des

Kabinettchefs: Hitler könne von der
demokratischen Rechten unter Kontrolle
gehalten werden.

Hitlers Salonfähigkeit

Dass Hitler am 30. Januar 1933 Reichskanzler

werden konnte, ist — das hat die
deutsche und internationale Geschichtsschreibung

schon in den fünfziger Jahren
erkannt (Karl Dietrich Bracher, Die Auflösung

der Weimarer Republik, Stuttgart,
Düsseldorf 1957) — unzweifelhaft das

Ergebnis von Intrigen und Machtspielen, die
hinter dem Rücken des amtierenden
Reichskanzlers von Schleicher während des

ganzen Monats Januar stattfanden. Dass
Schleicher von ihnen nichts wusste, wie
Turner nun nachweisen kann, lässt den
«sozialen General», wie er sich selbst gerne

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6



KULT UI. MACHTERGREIFUNG

nannte, moralisch ein wenig besser dastehen,

erspart ihm aber nicht den Vorwurf,
versagt zu haben. Was Turners Buch
substantiell und unentbehrlich macht, ist,
dass der Historiker vom 4. Januar 1933 an,
dem Tag des Treffens zwischen Hitler und
von Papen im Hause des Kölner Bankiers
von Schröder, bei dem von Papen sondiert,
ob eine Regierung mit einem von den

Konservativen überwachten Hitler möglich

sei, die Mechanismen dieser Intrige
minutiös nachzeichnet. Gleichsam mosaikartig

setzt Turner alle zur Kanzlerschaft
Hitlers führenden Begegnungen, Telefonate

und Brief- und Schriftstückwechsel
zwischen den einflussreichsten Politikern
der deutschen Rechten zusammen. Turner
macht mithin in beeindruckender Arbeit
am Detail, und nicht zuletzt unter Zuhilfenahme

jenes neuen Dokumentes aus
Moskauer Archiven, das den Atem
verschlagende Ausmass des Versagens der

folgenden Politiker und Funktionsträger

transparent: des Reichskanzlers von
Schleicher, des deutschnationalen
Parteiführers Alfred Hugenberg, des Staatssekretärs

beim Reichspräsidenten, Otto Meissner,

des vielzitierten «in der Verfassung
nicht vorgesehenen Sohnes des Reichspräsidenten»

Oskar von Hindenburg, des ehemaligen

Reichskanzlers von Papen und Paul
von Hindenburgs. Wer von Versagen
spricht, setzt voraus, - und Turner beweist
dies —, dass die Genannten anders hätten
handeln können, es aber trotz ihrer
vorgegebenen oder tatsächlichen Aversion gegenüber

dem «österreichischen Gefreiten» nicht
taten. Am krassesten tritt eine
Fehleinschätzung des Kanzlers von Schleicher hervor.

Statt sich, wie von Staatsrechtlern
empfohlen, über das zu erwartende Miss-
trauensvotum im Reichstag mit der
Begründung hinwegzusetzen, das uneinige
Parlament sei zu einer positiven Willensbildung

gar nicht in der Lage, und
geschäftsführend im Amt zu bleiben,
entscheidet sich Schleicher aus Furcht vor
einer Niederlage im Parlament für dessen

Auflösung und den Aufschub von
Neuwahlen über die verfassungsmässig
einzuhaltende Frist von sechzig Tagen hinaus.
Hatte Hindenburg einen solchen
verfassungswidrigen Aufschub bereits zweimal
im August und November 1932 im Sinne
einer Proklamation des übergesetzlichen
Notstandes akzeptiert, verweigerte er sich

dieses Mal. Der Reichspräsident und der
Kanzler hatten sich bereits einander
entfremdet. Hindenburg fehlte das Verständnis

dafür, dass Schleicher mit den Gewerkschaften

eine Art zweiten «Burgfrieden»
suchte. Zudem glaubte der greise Präsident,

dass von Papen mit seiner Strategie,
die _¥z>/_T-Bewegung zwar in die Regierung

einzubinden, sie aber gerade dadurch
zu isolieren, und selbst von Hitlers
Vizekanzler wieder zum Reichskanzler
aufzusteigen, Erfolg haben könnte und

I

-..- w

I

.._:_.„

Reichspräsident von Hindenburg und Franz von Papen an der Tür einer der

Mauern, die die Gärten hinter den Amtsgebäuden an der Wilhelmstrasse trennten.
Durch Türen wie diese konnte Papen, der nach seinem Sturz als Reichskanzler
in einer Wohnung im Reichsinnenministerium wohnte, im Januar 1933 den

Präsidenten aufsuchen, ohne dass Öffentlichkeit oder Presse davon erfuhren.
(F.A. Herbig, Verlagsbuchhandlung München)

ermächtigte ihn heimlich ausdrücklich,
entsprechende Sondierungen vorzunehmen.

«In zwei Monaten haben wir Hitler in
die Ecke gedrückt, dass er quietscht», sollte
von Papen noch am 30. Januar seinen Warnern

erklären.
Hitler profitierte insofern von seiner

Wahlniederlage im November 1932, als

diese ein unerwartet grosses Anwachsen
der Zahl kommunistischer Sitze im
Reichstag brachte, was Schwerindustrie
und ostelbische Grossgrundbesitzer
gleichermassen in Angst und Schrecken
versetzte. Dem Einfluss dieser Wahl auf die
veränderte Haltung der diversen
Interessenverbände gegenüber Hitler misst Turner

kaum Bedeutung zu. Das mag damit
zusammenhängen, dass er dazu neigt, das

soziale Gefüge, aus dem die einzelnen
Akteure kommen, zu wenig in Erwägung zu
ziehen. So sind der Einfluss des Gross-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6 43



KULTUR MACHTERGREIFUNG

Turner, Henry A., Hitlers
Weg zur Macht. Der

Januar 1933; aus dem

Amerikanischen von

Enrico Heinemann und

Thomas Pfeiffer,
Luchterhand Literaturverlag,
München 1997.

grundbesitzes in Ostpreussen auf
Hindenburg oder auch die Verwurzelung von
Papens in der Grossindustrie ein nicht zu
unterschätzender Faktor in den Wochen,
die dem 30. Januar vorausgehen. Zum
ersten Mal nämlich in der Geschichte
der Weimarer Republik zogen beide
Gruppierungen an einem Strang in der
Entschlossenheit, Hitler eine von ihnen
kontrollierte Kanzlerschaft anzutragen - und
beschleunigten so den Untergang der

Republik.

Alternativen zu Hitler

Wenn Turner davon spricht, dass es

Alternativen zu Hindenburgs und von Papens

Optionen, zu Hitlers Kanzlerschaft mit¬

hin, gegeben habe, so bleibt er sie auch
nicht schuldig: eine Militärdiktatur von
Schleichers Gnaden, aufweiche die
Grossindustrie schon seit langem hoffte. Sie

hätte sich, darin mag man dem Autor recht
geben, von Hitlers totalitärem Regime in
der Tat unterschieden. Die Vernichtung
der Juden und der Sowjetunion wäre nicht
ihr Ziel gewesen. Beizupflichten ist Turner
auch in seiner Vermutung, dass sich
Deutschland von einer Militärregierung
über kurz oder lang in einen Krieg gegen
Polen hätte führen lassen, um den «polnischen

Korridor» zurückzugewinnen. Ob
England oder Frankreich Deutschland
diesem Krieg ohne einzugreifen zugeschaut
hätten, wie Turner glaubt, muss allerdings
bezweifelt werden.?

Carsten Schulz
wurde 1975 in Meerane

(DDR) geboren. Seit
1995 studiert er
Germanistik, Geschichte
und Politik an der
Philosophischen Fakultät
der Technischen
Universität Chemnitz-
Zwickau.

Der Glaube an die Macht des Wortes
Hitler in den Medien

Heiko Harald Döschers Studie «Hitlers Marsch in das Bewusstsein

des Wählers» fragt nach der Rolle der Zeitungen beim

Aufstieg Hitlers zur Macht. Eine wissenschaftliche Gratwanderung.

flat der Leser die Felsspitze
des 32seitigen Inhaltsverzeichnisses erklommen,

so folgt unmittelbar der Sprung ins
kalte Wasser: «Die These lautet: Im Jahre
1932/1933 konnte ein kritischer Zeitungsleser,

derja in der Regel zugleich (potentieller)
Wähler war, alle wesentlichen politischen
Probleme, Zusammenhänge, Veränderungen
und Tendenzen sowohl auf lokaler als auch

regionaler, nationaler und internationaler
Ebene ohne Kenntnis der (geheimen) Akten
mit Hilfe systematisch vergleichender Lektüre

ermitteln und beurteilen.» Wenn das so
einfach gewesen wäre! Die Voraussetzungen

seien dabei zeitungskundliche
Erkenntnisse gewesen. Doch wer hatte die
schon? Durch eine «historisch-publizistisch-philologische

Rekonstruktionsanalyse»
will der Autor herausfinden, wie sich die
«tendenziöse Präsentation» von Nachrichten

mit Hilfe stilistischer und typographischer

Mittel auf die Urteilsbildung
auswirkte. Aber selbst wenn Döscher die poli¬

tische Färbung einer Zeitung feststellt, wie
will er daraus ex post auf deren Wirkung
schliessen? Dazu ist kein empirisches
Material mehr zu gewinnen.

Döscher folgt der Tendenz der
Geschichtswissenschaft, durch regional
begrenzte Studien ein tieferes Verständnis
der Epoche zu erlangen. Anhand von
Zeitungmaterial der Region Westfalen
(«Allgemeiner Anzeiger» und «Halversche
Zeitung») unternimmt er in vier vergleichenden

Fallstudien — Reichspräsidentenwahl
1932, Erklärung der Reichsregierung von
Papen vom 4. Juni 1932, Staatsstreich

gegen Preussen 1932 und Staatsnotstandsdiskussion

im Januar 1933 — eine detaillierte

Analyse.
«Der Zeitspiegel», eine pluralistische

Zeitschrift zur politischen Bildung, die
auch zeitungskundliches Wissen vermittelte,

oder die Publikationen führender
Zeitungswissenschaftler wie Emil Dovifat
hätten laut Döscher dem Leser «gediegenes

44 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6



KULTUR HITLERS MARSCH

Wissen» vermittelt. Freilich, welcher
«normale» Zeitungsleser konnte darauf
zurückgreifen? In Reaktion auf die zeitgenössischen

Ansichten über Propaganda wollte
diese Publikation durch die Vermittlung
von Fachwissen zur kritischen Lektüre
befähigen. Der Glaube an die Macht des

Wortes war inspiriert durch die populäre
Massenpsychologie seit dem Ende des 19.

Jahrhunderts.
Döscher versucht, seine Erkenntnisse

aus der vergleichenden Analyse der Schriften

der Zeitungswissenschaftler in mögliches

Wissen des zeitgenössischen Lesers

umzumünzen, das vor Beeinflussung
geschützt hätte. Ewig wiederkehrend wie bei
einer alten Grammophonplatte mit Sprung
ist der Konjunktiv: «Dank vielfältig
geschärften Bewusstseins müsste ein um die
Problematik wissender Zeitgenosse richtige
Schlussfolgerungen gezogen haben können».

Leider bleibt der Autor in seiner
Beurteilung der Wirkungsmöglichkeiten und
der tatsächlichen Wirkung des Massenmediums

Zeitung in den Vorstellungen der

dreissiger Jahre stehen: «Titel und Texte

beider Zeitungen sind reich an Assoziationen,

Suggestion und Manipulation. Das gilt
für Wortschatz und Syntax gleichermassen.
Eine solche Berichterstattung droht den Leser

ebenso irrationaler Urteilsbildung
auszuliefern wie der beliebte Verzicht auf die
Trennung von Nachricht und Kommentar».
Alle publizistischen Mittel wie Umbruch,
Spationierung und Fettsatz ständen im
Dienste der Meinungsbildung. Hinter fast

jedem Komma oder Punkt wird Aller-
grösstes vermutet: Manipulation. «Der AA
(Allgemeiner Anzeiger) malt schwarz, um
den Leser zu veranlassen, braun zu wählen. »

Hingegen versuche die «Halversche

Zeitung» das «Vertrauen des Staatsbürgers in
die Verfassung zu stärken».

Mit der Inszenierung des Inhalts
intendierten die Zeitungsmacher bestimmte
Wirkungen. Den Erfolg dieser Versuche

begründet Döscher mit dem Aufwärtstrend
der NSDAP bis 1933. Aber, auf ein ak-

Kommunikations-

forscher aus den

USA stellten

schon in den

sechziger Jahren

fest, dass die

Überredungskraft

der Medien

gering sei.

Döscher Heiko Harald,
Hitlers Marsch in das

Bewusstsein des

Wählers. Die Rolle der

Zeitung (1932/33),
Peter Lang Verlag,
Frankfurt am Main

1996. 2 Bde, insges.
1184 Seiten.

tuelles Beispiel verwiesen: Der hohe Anteil
an «Neues Deutschland»-Lesern in Berlin
ist nicht die Ursache für die Wahlerfolge
der PDS. Kommunikationsforscher wie
Ithiel de Sola Pool aus den USA stellten
schon in den sechziger Jahren fest, dass die
Überredungskraft der Medien gering sei.
Der Frage nachgehend, ob es auf den

Ausgang einer Wahl grossen Einfluss hat,
wenn Tageszeitungen einer bestimmten
Partei das Wott redeten, gelangten sie zu
der Einsicht, dass die Menschen in selektiver

Wahrnehmung ohnehin die Medien
wählen, deren politische Ansichten sie von
vornherein teilen. Eine viel grössere Rolle
für das Wahlverhalten spielt dagegen das

soziale Umfeld.
Die Bibliographie der Dissertation

verschafft Klarheit. Leider beachtet Döscher
diese Forschungen nicht. Auch ein Blick in
die moderne pragmatische Sprachwissenschaft,

z.B. die Textlinguistik, hätte sich
für die Arbeit bezahlt gemacht, bindet sich
der Autor doch mit dem Anspruch,
«fachübergreifend» zu arbeiten. Die
traditionell-grammatische Erklärung von
Sprachphänomenen ist möglich, aber für Döschers

Fragestellungen nicht sonderlich fruchtbar.

Hat der Autor schon erkannt, dass vieles

Doppelbödige «zwischen den Zeilen»
steht, so wäre ihm Peter von Polenz'^Deutsche

Satzsemantik» von Nutzen gewesen.
Auch der Forschungsstand der Politik-

und Geschichtswissenschaft ist nicht
verarbeitet worden, etwa wenn Döscher die
Wahlerfolge der NSDAP allein aus der
Mittelstandsthese erklärt. Jürgen W Falters
Studie über «Hitlers Wähler» findet sich

zwar im Literaturverzeichnis, aber nicht in
der Argumentation. Oder wenn er sich mit
antidemokratischem Denken beschäftigt,
so fehlen wichtige Arbeiten zur politischen
Kultur der Weimarer Zeit (Kurt Sontheimer).

Er stützt seine Argumentation
vorwiegend auf ältere Publikationen politischer

Bildungseinrichtungen und auf
Materialien für Unterricht und
Lehrerweiterbildung!

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 6 45


	Kultur

