
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 77 (1997)

Heft: 4

Rubrik: Kontroverse : Hadern mit Hayek

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KONTROVERSE

Robert Nef

F. A. von Hayek und «das Wohlergehen anderer»

Friedrich August von Hayeks Schriften sind seit ihrem Erscheinen

immer wieder Gegenstand heftiger Kontroversen gewesen. Sein

Bekenntnis zum Markt und seine Zweifel an der positiven
Wirksamkeit staatlicher Interventionen fordern vor allem jene heraus,

welche vom Staat nicht nur Recht und Ordnung, sondern auch mehr

soziale Gerechtigkeit verlangen und erwarten, wie etwa der St. Galler
Politikwissenschaftler Roland Kley, der in einem Aufsatz die folgende
Auseinandersetzung mit der Hayek-Kritik auslöste' und im nächsten

Beitrag Gelegenheit zu einer Replik erhält.

1 Zeitschrift für Politik,
Jahrgang 40,München

1993, Heft 1, S.30ff.

2 Vgl. dazu deren

Beiträge in: Christoph
Frei und Robert Nef,

Hrsg., «Contending with

Hayek», Peter Lang,
Bern 1994.

3 Economic Policy -
Thougts for Today and

Tomorrow. South Bend,

Indiana: 1979, p. 51 f.

4 Vgl. dazu den Beitrag
von Hans-Hermann

Hoppe in «Contending
with Hayek» a.a.O.,

S. 127 ff.

5 F.A. von Hayek, Recht,

Gesetzgebung und

Freiheit, Bd. 3, München

1981, S. 147 ff.

6 Zur Möglichkeit
begrenzter Staatsgewalt,

in: G. Radnltzky/H. Bouil¬

lon, Hrsg., Ordnungstheorie

und Ordnungspolitik,

BerUn usw.

1991, S. 77 ff.

f\ley kritisiert Hayeks
Versuch einer «wissenschaftlichen Begründung

der Überlegenheit des Libetalismus
über den Sozialismus» und zeigt, wie
unscharf und inkonsistent diese Gegenüberstellung

ist. Sodann setzt er — mit John

Gray und gegen Antony de Jasay2 — ein
Fragezeichen hinter die Fähigkeit des Marktes
«aus sich selbst heraus» Ordnung,
allgemeinen Wohlstand und sozialen Frieden

zu gewährleisten und weist auf Schwächen

von Hayeks Versuch der Postulierung eines
liberal-demokratischen Regierungssystems
hin. Am schärfsten kritisiert Kley, dass

Hayek - übrigens in Anknüpfung an Ludwig

von Mises0 und in Distanznahme zu
Keynes — allen Formen des Interventionismus

und des «Dritten Wegs» grundsätzlich
ablehnend gegenübersteht. Dass Hayeks
Lebenswerk keine abgeschlossene und
konsistente Theorie des Marktes, des

Liberalismus und der Freiheit enthält, trifft zu.
Er hat für keine seiner Schriften Anspruch
auf Vollständigkeit und wissenschaftliche
Unanfechtbarkeit erhoben. Kleys
diesbezügliche Kritik ist gut fundiert, und sie

deckt sich - wenigstens in dieser Hinsicht —

mit der libertären, radikal-liberalen Hayek-
Kritik der Anarcho-Kapitalisten Hayeks
Skizze für ein liberales Regierungssystem
ist zu Recht umstritten, und die Frage, ob

es eine demokratisch verfasste Staatsorganisation

mit einer dauerhaft funktionierenden

Limitierung staatlicher Macht

gebe, witd meines Erachtens etwa von
Antony de Jasay ebenfalls mit guten Gründen
gestellt6.

Im Zweifel für die Freiheit

Der Vorwurf, Hayek unterschätze die
Bedeutung der Individualrechte, beruht

hingegen auf einem Missverständnis. Hayeks
Vorstellung von einer «Verfassung der
Freiheit» geht von der Prämisse aus, dass

man Freiheit und Freiheiten nicht
«konstituieren» kann im Sinne des technokratischen

konstruktivistischen «Machens»,
sondern dass Freiheit — auch in einer
Verfassung — primär vor institutionellen
Eingriffen zu schützen ist. Für ihn ist die Freiheit

der gedachte (nicht der historische)
Ausgangspunkt jeder Verfassung, und
sämtliche denkbaren Freiheiten sind als

Kompetenzvermutung zugunsten des Individuums

bzw. der Privatautonomie tw respektieren,

wobei das Gemeinwesen bei jedem
einzelnen Eingriff verfassungsrechtlich be-

gtündungspflichtig ist und die
Eingriffsmöglichkeiten limitiert sein sollen. Es gibt
für Hayek eine unumstössliche
verfassungsrechtliche Freiheitsvermutung (in
dubio pro libertate) — analog zur
Unschuldsvermutung im Strafrecht.

Dieses klassisch-liberale Staatsverständnis

mit der negativen Definition von Freiheit

als «Abwesenheit von staatlich-kollektivistisch

organisiertem Zwang» steht

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 4



KONTROVERSE HADERN MIT HAYEK

daher im Widerspruch zum Staats- und
Freiheitsverständnis der amerikanischen
«Liberais» und zahlreicher Linksliberaler
und Sozialdemokraten, für die der Staat
die Voraussetzungen zu schaffen hat, für
die «Ausübung» von positiv umschriebenen

Freiheiten, die als «Grundrechte», das

heisst als institutionelle Ansprüche an den

Staat, gedeutet werden. Da liegt mehr als

eine Nuance dazwischen: Es geht um
fundamental verschiedene Ansätze. Das
Thema «Hayek und der Liberalismus», das

verschiedentlich aufgegriffen worden ist,
kann nur abgehandelt werden, wenn
gleichzeitig die terminologische Verwirrung

zwischen unterschiedlichen Auffassungen

von «Liberalismus» und «Freiheit»

miteinbezogen wird. Wir müssen endlich
zur Kenntnis nehmen, dass der Begriff
«liberal» im amerikanischen Sprachgebrauch

einen Bedeutungswandel
durchgemacht hat, der ihn beinahe in sein
Gegenteil verkehrt. Dies schafft zusätzliche
Missverständnisse in einem Bereich, der
ohnehin schon genügend
Verständnisschwierigkeiten birgt.

Auch bezüglich des schwierigen
Freiheitsbegriffs beruht Kleys Hayek-Kritik
meines Erachtens - mindestens zum Teil —

auf einem Missverständnis. (Dies gilt auch
für John Gray in: Contending with Hayek,
a.a.O., S. 29 ff.) Vielleicht ist zur Klärung
dieses Missverständnisses ein Bild
hilfreich, das Popper7 zur Erläuterung
terminologischer Probleme heranzieht. Er
unterscheidet zwischen «Wolken» und
«Uhren». Für Hayek ist die Freiheit wohl
ein «Wolkenphänomen», weil sie sich nur
negativ «von aussen» und nur unscharf —

gewissermassen impressionistisch — abgrenzen

lässt, durch Umschreibungen und
Hinweise. Jedes Individuum, jede tradi-
tionsverbundene und spontane Gruppe
von Menschen trägt ein letztlich
undefinierbares «Potential» an Freiheit in sich
und mit sich herum: die Privatautonomie.
Freiheit ist für Hayek kein «Uhrenphänomen»

und kann damit systematisch oder
mechanistisch gar nicht adäquat beschrieben

werden. Sie widersetzt sich einer
rationalen, bewussten (und damit auch der

verfassungsrechtlichen) Konstruktion. Wer
bei Hayeks wolkenartigem, nur negativ
und «von aussen her» erfassten Freiheitsbegriff

nach dem «Uhrwerk», nach der
«Feder», nach den «systemsteuernden

Friedrich August von

Hayek (1899-1992)

f »

rC

f
_l_^_L

Es gibt
für Hayek eine

unumstössliche

verfassungsrechtliche

Freiheitsvermutung.

7 Karl R. Popper, Über
Wolken und Uhren, in:

Objektive Erkenntnis,
4. Auflage der deutschen

Fassung, Hamburg 1984,
5. 214 ff.

Prinzipien» sucht, wird immer enttäuscht
werden.

Darauf beruht wohl die Anerkennung,
die Hayek, der Agnostiker, von religiöser
Seite erfahren hat. Er lässt mit seinem
Freiheits- und Staatsverständnis und mit
seiner Vorstellung von Evolution Spielraum

für das, was aus religiöser Sicht Gott
und dem «Heilsgeschehen» anheimgestellt
wird. Hayek entgeht so der «Säkularisierungsfalle»

des 19. Jahrhunderts, die letztlich

den Staat mit seiner irdischen Gerechtigkeit

an die Stelle eines gerechten und
gnädigen Gottes rückt und damit das

Gottesreich mit dem Reich dieser Welt
gleichsetzt und im gleichen Zug den Staat

vergöttert. Eine glaubwürdige Philosophie
der Freiheit lässt allerdings Freiheit nicht
einfach als unerklärbares unendlich
komplexes Phänomen passiv liegen, sondern
hadert damit, sucht die Auseinandersetzung

und strebt nach immer wieder neuen
Möglichkeiten der Erfassung dieses

Phänomens. «Freiheit» und «freie Märkte»
beruhen für Hayek auf dem Bekenntnis zur
Spontaneität. Spontaneität ist aber für ihn
nichts anderes als das, was sich abspielt,
wenn wir auf den zentralen Einsatz
kollektivistisch organisierten Zwangs verzichten,
aber dennoch an den Sinn von individuellen

und freiwillig gemeinsamen Unternehmungen

aller Art glauben. Spontaneität ist
nicht mit Fatalismus zu verwechseln. Der
Fatalist lässt geschehen, der Spontanist
engagiert sich als Individuum und in frei
gewählten Gemeinschaften für das, was er
für gut hält, oder für das, was ihm Freude
bereitet. Er erhebt dabei keinen Anspruch

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 4 31



KONTROVERSE HADERN MIT HAYEK

Markt ist das,

was unter

Tauschwilligen

und

Tauschbereiten

geschieht, wenn

keine

Zwangsorganisation und

keine Autorität

eingreift.

8 Vgl. dazu F. A. von

Hayek, Theorie komplexer

Phänomene, Tübin¬

gen 1972, passim.

auf Allgemeinverbindlichkeit und verzichtet

grundsätzlich auf kollektiven Zwang
und individuelle Gewalt.

Der Markt als anthropologisches
Urphänomen

Ein mit den Schwietigkeiten, Freiheit zu
erfassen, zusammenhängendes weiteres
Missverständnis besteht bei den etatisti-
schen Hayek-Ktitikern bezüglich seiner

Vorstellungen über den Markt. Der Markt
kann — im engeren Sinn - durchaus als

eine «Veranstaltung des Staates» gedeutet
werden oder als ein Verfahren, das «in den
Staat eingebettet» ist und an eine Fülle von
historisch bedingten politischen und men-
talitätsmässigen Voraussetzungen geknüpft
bleibt. Aber ein solcher «Markt» im engern
Sinn ist nicht jenes anthropologische
Phänomen, mit dem sich Hayek immer wieder
befasst und das den Austausch als

Bestandteil der Kommunikation schlechthin
betrifft. Zu Recht vergleicht er das Phänomen

des Marktes mit dem Phänomen der
Sprache. Man kann hier noch weiter gehen
und die Analogie mit psychologischen und
hirnphysiologischen Lernprozessen und
mit dem biologischen Stoffwechsel
schlechthin suchen. All diese Phänomene
betuhen ebenfalls aus subtilen und
hochkomplexen Austauschprozessen, die sich,
intensiv vernetzt, immer wieder adaptieren,

akkommodieren und assimilieren,
ohne dass jemand je alle Zusammenhänge
durchschaut8. Hayeks Hinweis auf die
«Natürlichkeit» des Marktes ist nicht so

naiv, wie seine Kritiker unterstellen.
Markt ist das, was unter Tauschwilligen
und Tauschbereiten geschieht, wenn keine
Zwangsorganisation und keine Autorität
eingreift. Der Tausch von Gegenständen
lässt sich nicht vom Austausch von Signalen

und Gefühlen im mitmenschlichen
Kontakt isolieren. Kommunikation und
Austausch gehen ineinander über und sind
Bestandteil der condition humaine. Sie

sind darum nicht konstruktivistisch zu
schaffen oder verfassungsrechtlich
hervorzubringen, sondern sie sind als sozio-kul-
turelles, anthropologisches Urphänomen
einfach zur Kenntnis zu nehmen: Market
happens bzw. Markets just happen.

Ludwig von Mises und Hayek haben
mit guten Gründen bezweifelt, ob es so

etwas wie eine funktionierende, zentral

geplante Wirtschaft überhaupt geben kann
bzw. je gegeben hat oder ob wir es bei

sogenannten Planwirtschaften nicht einfach
mit mehr oder weniger absurden Versuchen

zu tun haben (bzw. zu tun gehabt
haben), bestehende Kommunikations- und
Austauschprozesse und -netze von
komplexen sozialen Beziehungen ideologisch
zu deformieren und zu transformieren und
durch Machtprozesse zu substituieren.

Dass bei einer solchen umfassenden

Deutung des Begriffs und Phänomens
«Markt» auch diesbezügliche Kritik an Hayeks

angeblicher Überschätzung des Marktes

in Frage gestellt (oder neu herausgefordert)

ist, liegt auf der Hand. Der Markt
ist zwar nichts Naturgesetzliches, aber er
ist etwas fundamental Anthropologisches,
das in vielfältigsten Formen seit Beginn
der Arbeitsteilung und weltweit in allen
Kulturen feststellbar ist und das letztlich
und auf die Dauer nie vollständig
unterdrückt werden kann. Alle bisherigen
Versuche, spontane Austauschprozesse durch
zwangsweise Zuteilungsprozesse zu ersetzen,

können als gescheitert betrachtet werden.

Der Nachweis dieses Misserfolgs ist
aber noch kein Beweis für einen nachhaltigen

und durchschlagenden Erfolg
marktwirtschaftlicher Ordnung und Verteilung.
Der Markt gewährt keinerlei Garantien für
die Ermöglichung einer dauernden
Interessenharmonie im Rahmen von
zunehmender Wohlfahrt und immer stabilerem
sozialem Frieden, und Hayek versteigt sich
auch nie zur Behauptung und zum
Versprechen einer konfliktlosen Selbststeue-

tung einer Gesellschaft durch Märkte.

Zur Trennung von «Wirtschaft»
und «Staat»

Wie steht es nun mit der sogenannten
Überschätzung der Selbstregulierung? Das

Verteilungssystem, das auf Preisen, auf
dem Leistungsprinzip und auf dem
Wettbewerb und damit auf dezentralen
Entscheidungsstrukturen beruht, ist - auch
für Hayek - nur ein Subsystem der
gesamtgesellschaftlichen Kommunikation.
Der Markt im engeren Sinne (als Tausch

von Gütern und Dienstleistungen gegen
Geld) ist zu unterscheiden von den politischen

«Märkten» um Machtanteile und
von den sozialen und ethischen «Märkten»
im ebenfalls unendlich komplexen «Haus-

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 4



KONTROVERSE HADERN MIT HAYEK

halt menschlicher Gefühle und Triebe».
Eine solche Denkweise ist der legitime
Versuch, ökonomische Termini und
Denkfiguren auf den ganzen Bereich
mitmenschlicher Kommunikation anzuwenden

und damit die Ökonomie als einen
Bestandteil einer umfassenden
Kommunikationstheorie zu deuten: also insgesamt
eher eine Relativierung als eine
Verabsolutierung des homo oeconomicus, der als

homo communicans verstanden wird, was
wohl nichts anderes meint als den homo

socialis...
Hayek selber verwendet diesen weitesten

Begriff des Marktes nicht, aber er
«lässt Raum» für solche Deutungen. Für
ihn ist die Wirtschaft ein wichtiger, aber
nicht der einzige Bestandteil menschlicher
Kommunikation. Der klassische Liberalismus

legt ja gerade Wert darauf, dass die
Gesellschaft nicht als totales, mechanistisches

System, als Faxis gedeutet wird,
sondern als ein hochkomplexer Organismus,

als Kosmos.

Der ökonomische Tausch von Gütern
und Dienstleistungen soll dabei seinem
Wesen nach gerade nicht institutionell
und zwingend verknüpft sein mit der
Aufgabe der Aufrechterhaltung einer politischen

Ordnung. In Zukunft gilt es, das

politische System, das vor allem in
massenmedial beeinflussten Demokratien
unter hohem und zunehmendem
Erwartungsdruck steht, von jenen Aufgaben zu
entlasten bzw. abzuschirmen, die sich als

«Fass ohne Boden» erweisen. Sonst läuft
der Staat Gefahr, angesichts dieser
inflationär angeheizten Begehrlichkeiten aller
Art und der gleichzeitig sinkenden
Opferbereitschaft, ökonomisch, politisch und
moralisch Bankrott zu gehen. Darum ist er
in erster Linie von den heiklen ökonomischen

Aufgaben der allgemeinen Verteilung

und Umverteilung zu befreien. Sie

sind keine klassischen Staatsaufgaben, mit
Ausnahme der relativ unbestrittenen
subsidiären Hilfe an jene Minderheit von exi-
stenziell Bedürftigen, denen sonst wirklich
niemand hilft. Wichtig ist auch, dass die

Erwartungen an den Staat als Garanten
und Vermittler ethischer Werte und sozialer

Tugenden auf ein realistisches Mass

zurückgenommen werden. Der Staat soll
ein «Hort des Rechts» sein. Wenn er zur
«moralischen Anstalt» empoistilisiert wird,
muss er versagen.

Legitimerweise werden an den Staat
Gerechtigkeitsansprüche im Sinn der
Gleichbehandlung gestellt. Deshalb ist er zu trennen

vom Bereich der Marktwirtschaft, die
zwar keine Verteilungsgerechtigkeit
hervorbringt, aber dafür Produktivität und
Kreativität, indem sie «die Karten immer
wieder neu mischt». Dies ist eine wichtige
Voraussetzung eines nachhaltig
funktionierenden Gesellschaftssystems, das nicht
unter der Last zunehmender Forderungen
und Enttäuschungen und letztlich unein-
lösbarer Gerechtigkeitsansprüche
zusammenbricht.

Es geht hier nicht um die Frage, was
allenfalls wünschenswert wäre, sondern
um die Frage, was — auch längerfristig —

praktizierbar ist. Die schrecklich
vereinfachende Theorie von einer wechselseitigen
Kompensation von Staats- und Marktversagen,

von Staatserfolg und Markterfolg,
übersieht den wichtigsten Gesellschaftsbereich,

den Bereich des Sozio-Kulturellen,
Ethischen, bei dem das Spontane,
Emotionale, Mitmenschliche und
Zwischenmenschliche im Zentrum steht:
Hilfsbereitschaft, Dankbarkeit, Barmherzigkeit,
Zuneigung, Liebe. Diese Errungenschaften

können weder wirtschaftlich produziert

noch staatlich erzwungen werden,
und gerade dort liegen die entscheidenden

Kompensationsmöglichkeiten für ökonomische

und politische Defizite, und dort
werden sie auch von Hayek lokalisiert.

Das «Wohlbefinden anderer»
als ethisches Hauptanliegen

Etatistische Hayek-Kritiker gehen von
einer dialektischen Gegenüberstellung von
«Marktwirtschaft» und «Staat» aus und
übersehen dabei, dass sich Hayek weder

um eine Staats- noch eine Wittschafts-
theorie bemüht hat, sondern einen sub-
stanziellen Beitrag geleistet hat zu einer
anthropologischen, historisch fundierten
Gesellschaftstheorie. Er ist - wie Adam
Smith - in erster Linie ein Ethiker. Es geht
ihm primär um die Frage «Was sollen wir
tun?» bzw. «Was sollen wir unterlassen?»,
wobei er die erste Frage individuell und
die zweite Frage kollektiv beantwortet
haben möchte.

Eine seiner — durchaus diskutablen —

anthropologischen Voraussetzungen, die
er nicht mehr weiter in Frage stellt, ist die

In Zukunft gilt

es, das politische

System, das vor

allem in

massenmedial

beeinflussten

Demokratien

unter hohem und

zunehmendem

Erwartungsdruck

steht, von jenen

Aufgaben zu

entlasten bzw.

abzuschirmen,

die sich als «Fass

ohne Boden»

erweisen.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 4 33



KONTROVERSE HADERN MIT HAYEK

Annahme, dass sich die meisten
Menschen, wenn man sie nicht durch politische

und kirchliche Zwangssysteme unter
Druck setzt, aufgrund ihrer Sozialisation
in Familien, traditionellen Nachbarschafts-

und Spontangruppen unter dem
Schutz eines liberalen Rechtsstaats
«normalerweise» durchaus altruistisch und
konstruktiv verhalten. Er knüpft damit an
Locke an und nicht an Hobbes.

Die zentrale diesbezügliche Stelle in der

«Verfassung der Freiheit» lautet — in
Anlehnung an Smith - wie folgt: «Es gehört
zur Natur des Mannes (und vielleicht noch

mehr der Frau) und bildet die Hauptgrundlage

seines Glücks, dass er das Wohlergehen
anderer zu seiner Hauptaufgabe macht. Das
ist eine der uns offenstehenden Möglichkeiten

und ofi die Entscheidung, die im
allgemeinen von uns erwartet wird.9»

Was bedeutet dies nun im Hinblick auf
das Problem der Verteilungsgerechtigkeit,
das Rawls in den Mittelpunkt seiner
Staatstheorie stellt und das auch für Kley eine
zentrale Bedeutung hat? Rawls und Hayek
stimmen darin überein, dass die Verteilung,

welche der Markt hervorbringt, stets
ungleich ist, und dass sie damit weder
individuellen noch kollektiven
Gerechtigkeitsmassstäben genügen kann. Die
Meinung, Hayek betrachte dies zynisch als

einen unabänderlichen Bestandteil der

Weltordnung bzw. Weltunordnung, blendet

einen wesentlichen — vielleicht den
wesentlichsten — Aspekt seiner
Gesellschaftstheorie aus. Hayek ist durchaus der

Auffassung, die Menschen stünden als

Individuen und als (spontane und
privatautonom-vertragliche) Gruppen vor der

Herausforderung, auf die Resultate des

Marktgeschehens sozial und aus ethischen

Motiven ausgleichend zu teagieren und
damit einen eigenen Beitrag zum allgemeinen

Wohlergehen und zum allgemeinen
Frieden zu leisten — allerdings in erster
Linie im persönlich erlebbaren, mitmenschlichen

Umfeld. Ein solches dezentrales
Netz gegenseitiger, spontaner Unterstützung

und Hilfe ist für ihn ein tragendes
Element einer Gesellschaft.

Hier wird nun eine der
Hauptschwächen der etatistischen Hayek-Kritik
erkennbar. Sie geht von der These aus, der
Markt produziere unerträgliche Ungleichheiten,

die nur durch staatliche Umverteilung

korrigiert werden könnten. Alles

Rawls und Hayek

stimmen darin

überein, dass die

Verteilung,

welche der Markt

hervorbringt,

stets weder

individuellen

noch kollektiven

Gerechtigkeitsmassstäben

genügen kann.

9 Die Verfassung der

Freiheit, Tübingen

1971, S. 97.

10 Vgl. dazu Vaclav

Klaus, Signale aus dem

Herzen Europas, Ausgewählte

Beiträge zur
Gesellschafts- und

Wirtschaftspolitik,

Wiesbaden/Prag 1991,
insbes. S. 56 ff.

andere führe in die soziale «Unrast» und
gefährde den friedlichen Fortbestand einet
Gesellschaft. Man provoziert so eine über-
schiessende Staatsbedürftigkeit von Märkten,

eine Bedürftigkeit, die sich selber per-
petuiert und potenziert und die gleichzeitig

die nichtstaatlichen Korrektur- und
Kompensationsmöglichkeiten degenerieren

lässt.

Fragwürdiger Zwang zur Umverteilung

Gibt es denn überhaupt Erfahrungen, die

belegen, dass eine Umverteilung durch
den Staat, das heisst eine erzwungene
Umverteilung, längerfristig gemeinsame Wohlfahrt

und Frieden hervorbringt? Gibt es

nicht genügend Anzeichen, dass der

Zwang hier in einen Teufelskreis der
wohlfahrtsstaatlichen Versprechungen,
Enttäuschungen, Frustrationen und Verschuldungen

führt? Hayeks Hinweis auf die

Unmöglichkeit des «Dritten Wegs» der
wohlfahrtsstaatlichen Umverteilung dürfte
weltweit an Aktualität zunehmen. Wie
«wissenschaftlich» diese erstmals von Ludwig

von Mises formulierte These ist, mag
offenbleiben. Wichtig ist, dass wir ihre
Funktion als Frühwarnung ernst genug
nehmen, denn was ist Sozialwissenschaft
anderes als ein Erklärungsangebot, das —

bestenfalls - auch als Frühwarnsystem
taugt? Was die etatistischen Hayek-Kri-
tiker als eine von Hayeks
«Hauptschwächen» orten, seine Ablehnung des

intetventionistischen «Dritten Wegs», ist
gerade sein aktuellster Beitrag zum
wissenschaftlichen und politischen Diskuts. Es

ist kein Zufall, dass Hayek in den ehemaligen

Ostblockstaaten intensiv studiert
wird. Der Glaube an einen wohlwollenden
Staat, der in der Lage ist, durch Zwang
ethische Verhaltensweisen herbeizuführen
und Verteilungsgerechtigkeit sicherzustellen,

ist dort besonders nachhaltig erschüttert

worden. Die dort aktiven, kleinen,
intellektuell sensiblen Gruppen von
Radikalliberalen warnen zu Recht vor allen

Experimenten mit «Dtitten Wegen» und
spüren, dass auch wir Westeuropäer in
unsern hochverschuldeten Wohlfahrtsstaaten

vor einem ziemlich grundlegenden
Transformationsbedarfstehen1 Dass Hayek bei
den durchaus notwendigen sozialen
Korrekturen marktwirtschaftlicher Verteilungsprozesse

(man denke an die soziale Umver-

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 4



KONTROVERSE HADERN MIT HAYEK

11 Herbert Lüthy,

Tugend und

Menschenrechte,
Zürich 1989, S. 55.

teilung, die etwa im Rahmen der Familien
von Generation zu Generation seit
Menschengedenken immer wieder erfolgt) auf
immer wieder neu entstehende und —

dezentral - zu ermöglichende Spontaneität
und auf dezentrale Entscheidungsstrukturen

ohne Umweg über einen staatlichen
Zwangsapparat setzt, zeugt wohl eher von
historisch erhärtetem Realitätssinn als von
weltfremdem Idealismus oder gar mani-
chäischem Dogmatismus. Ohne soziale

Tugenden (im ursprünglichen Sinn von
«Tauglichkeiten») kann keine Gesellschaft
überleben. Aber wir haben seit der Inquisition

und seit Robbespierre immer wieder
erlebt, wie kläglich die Versuche scheitern,
den Menschen einen allgemeinverbindlichen

Kanon von Tugenden zwangsweise
und kollektivistisch zu vermitteln und mit
Folter und Feuer, mit der Guillotine oder

— von Rousseau postuliert und von Hitler,
Stalin und Mao praktiziert - mit andern
Formen der Todesstrafe für sogenannte
«Gesellschaftsfeinde» von Staates wegen zu
erzwingen11.

Natürlich befürwortet nicht jeder, der
massvolle Interventionen für sinnvoll und
notwendig hält, die erwähnten totalitären
Exzesse, und es wäre töricht, zu behaupten,
jede staatliche Intervention führe direkt
zur totalitären Knechtschaft. Beim politischen

Handeln ist diesbezüglich
Kompromissbereitschaft stets notwendig, beim
Nachdenken über den Staat, die Wirtschaft
und die Gesellschaft ist Kompromisslosig-
keit hingegen eine Tugend. Es ist das
bleibende Verdienst von klassischen Liberalen
wie Hayek, dass sie immer wieder auf den
«Teufelskreis der Interventionen»
hingewiesen haben.

Roland Kley,
geboren 1952,
staatswissenschaftliches

Doktorat an der
Universität St. Gallen,
zweites Doktorat in

Politikwissenschaft an

der Universität Oxford.
Nach Tätigkeiten unter
anderem an der ETH

Zürich heute ordentlicher

Professor für
Internationale Beziehungen
in St. Gallen und

Mitglied des dortigen
Instituts für
Politikwissenschaft. Träger
verschiedener
wissenschaftlicher Auszeichnungen.

Kritik der Hayek'schen Vernunft

L/as Werk des ursprünglich
österreichischen, dann aber zum
britischen Staatsbürger gewordenen
Wirtschafts- und Sozialwissenschaftlers Friedrich

A. von Hayek hat bekanntlich eine sehr
wechselhafte Aufmerksamkeit gefunden.
Sein 1944 erschienenes Buch «The Road

to Serfdom» machte ihn zum ersten Mal
einer breiten Öffentlichkeit bekannt,
erregte gleichzeitig aber in weiten Teilen der
ökonomischen Profession Englands auch
ziemliches Missfallen. Nachdem Hayek
nicht zuletzt deshalb 1950 an die Universität

Chicago gewechselt hatte, wurde es

für lange Zeit ruhig um ihn. Das änderte
sich, als in den siebziger Jahren der
wirtschafts- und sozialpolitische Konsens der

Nachkriegszeit zu zerbrechen begann.
Hayeks Denken — er hatte 1974 den

Nobelpreis erhalten — wurde vermehrt zu
einem politischen Orientierungspunkt
und im Grossbritannien der achtziger
Jahre gar zum Regierungsprogramm. In
den osteuropäischen Umwälzungen von
1989 schliesslich sahen manche die definitive

Bestätigung seiner bereits in den

dreissiger Jahren vertretenen Behauptung,
Planwirtschaften könnten nicht funktionieren.

Geändert hat sich mit der veränderten
Weltlage auch die Kritik an Hayek.
Während sie früher oft pauschal angelegt
war, gibt es, ausgehend vom angelsächsischen

Raum, seit einiger Zeit
Bemühungen, auf seine Thesen differenziert zu
antworten. Als einen weiteren solchen
Versuch begreift sich auch mein Aufsatz
über Hayeks «wissenschaftliche» Verteidigung

des Liberalismus, den Robert Nef als

Bezugspunkt für seine Analyse der Hayek-
Kritik gewählt hat.

Gegenüber dieser Kritik räumt Nef ein,
Hayeks Werk weise wohl verschiedene In-
konsistenzen und Brüche auf. Trotzdem —

so Nef— entspringe es einer ganzheitlichen
Gesinnung. Allerdings bleibt er in der
Folge die Antwort schuldig, welches denn
jene Grundideen sind, die Hayeks Denken
trotz aller Gegensätzlichkeiten eine
gewisse Einheit verleihen und ihn unzweifelhaft

zu einem klassischen Liberalen
machen. Das ist in der Tat eine schwierige

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT • 35



KONTROVERSE HADERN MIT HAYEK

Frage, und in der ausgedehnten Hayek-
Literatur sind profilierte Antworten rar.

Übergreifende Einheit
in Hayeks Denken?

fohn Gray hat in seinem Buch «Hayek on
Liberty»1 die erkenntnis- und
informationstheoretische Seite von Hayeks
Gesellschafts- und Wirtschaftsdenken hervorgehoben.

Danach sind gesellschaftliche
Institutionen und Verfahren vor allem auch
daraufhin zu betrachten, wie sie praktisches

Wissen erzeugen, bewahren und
gesellschaftsweit zu nutzen ermöglichen.
Unbestreitbar zeugen Hayeks Einsichten
in die informationsverarbeitende Rolle des

Marktes von seiner Originalität als
ökonomischer Denker. Darüber hinaus spielen
epistemologische Überlegungen in seinem

ganzen Werk eine wichtige Rolle. Doch
wenn es Überlegungen dieser Art sein sollten,

die seinem Denken die gesuchte Einheit

vermitteln: Worauf kann sich dann
Hayeks Liberalismus stützen? Aus
informationstheoretischen Erwägungen allein
lässt sich, wie auch Gray feststellt, eine
liberale Politik nicht begründen. Dazu

sind Argumente genuin
moralischpolitischer Natur unerlässlich.

Ist Hayek also in erster Linie zu lesen

wie fohn Rawls, Robert Nozick und andere,
die ihre normativen Prinzipien politischer
Ordnung aus bestimmten moralisch-politischen

Grundlagen heraus entwickeln? In
seiner Studie «Hayek and Modern
Liberalism»2 hat Chandran Kukathas dessen
moralische Fundamente untersucht. Kukathas,
der dem Denken Hayeks durchaus wohlgesinnt

ist, gelangt nach einer sehr genauen
Analyse zu einem unmissverständlichen
Ergebnis: Hayeks Liberalismus lasse eine
konsistente moralisch-politische Grundlage
vermissen; seine normative Theorie politischer

Ordnung sei eine hoffnungslos
widersprüchliche Collage konservativer, utilitaristischer

und kantisc\\CT Elemente.
Vor diesem Hintergrund ist mein Aufsatz

über Hayeks «wissenschaftliche»
Verteidigung des Liberalismus zu sehen3.

Dieser Aufsatz und auch mein Buch «Hayek's

Social and PoUtical Thought»4 sind
zunächst einmal Versuche, in Hayeks
Denken doch noch eine gewisse Einheit
und Gesamtperspektive zu erkennen. Was

Hayek im Grunde genommen anstrebe, sei

1 John Gray: Hayek on

Liberty, Blackwell, 2nd

ed., Oxford 1986.

2 Chandran Kukathas:

Hayek and Modern
Liberalism, Clarendon

Press, Oxford 1989.

3 Roland Kley: F. A.

Hayeks 'Wissenschaftliche»

Verteidigung des

Liberalismus: eine Kritik,

Zeitschrift für PoHtik,

40 (1993), 30-59.

4 Roland Kley: Hayek's
Social and PoUtical

Thought, Clarendon

Press, Oxford 1994.

— so meine dort vertretene These — eine
instrumenteile Rechtfertigung der
Kerninstitutionen einer liberalen
Marktgesellschaft. Genauer: Hayek suche
«wissenschaftlich» zu beweisen, dass nur der
liberale Koordinationsmechanismus, der

Markt, nicht aber sein sozialistisches
Gegenstück, der Plan, allgemeine Wohlfahrt
zu schaffen und den gesellschaftlichen
Frieden zu wahren vermöge.

Nef scheint die von mir vorgeschlagene
Intetpretation abzulehnen. Er weist auf
die intellektuelle Bescheidenheit Hayeks
hin, der «für keine seiner Schriften
wissenschaftliche Unanfechtbarkeit»
beansprucht habe. Hayek aber hat diesen

Anspruch sehr wohl erhoben. Um unter den
zahlreichen Belegstellen nur zwei zu
wiederholen: Eingangs seiner Trilogie «Recht,

Gesetzgebung und Freiheit» schreibt
Hayek, als eines der wichtigsten Ergebnisse

seiner Studie erscheine ihm «(d)er
Nachweis, dass die Differenzen zwischen
Sozialisten und Nicht-Sozialisten letztlich auf
rein intellektuellen Streitpunkten beruhen,
die eine wissenschaftliche Lösung zulassen».

Und in seinem letzten Buch, «The Fatal

Conceit», führt er aus, es sei seine Absicht
zu zeigen, «(t)hat the socialists are wrong
about the facts» - im Irrtum über
Tatsachen also, die wissenschaftlich
entscheidbar sind.

Immanente Kritik

Angesichts der interpretatorischen
Meinungsunterschiede, worin die grossen
Linien seines Denkens bestehen, und
angesichts der leidenschaftlichen Reaktionen,

die sein Werk noch immer hervorruft,

scheint eine immanente Kritik als

Beurteilungsmethode am besten geeignet.
Eine solche Kritik akzeptiert
weitgehend den von Hayek gewählten Bezugsund

Begriffsrahmen. Die gravierendste
Schlussfolgerung bestünde in der
Feststellung, sein Denken scheitete an
unüberbrückbaren eigenen Widersprüchen.
Eine immanente Kritik vermag den
Anliegen sowohl von Hayeks politischen
Gesinnungsgefährten als auch jenen seiner

Gegner Rechnung tragen. Denn einerseits
lässt sie sich auf eine detaillierte
Auseinandersetzung ein, andererseits begnügt
sie sich nicht damit, lediglich einmal
mehr seine Ansichten zu wiederholen,

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 4



KONTROVERSE HADERN MIT HAYEK

sondern unterwirft sie einer rigorosen
Prüfung.

Es dient einer sachlichen Auseinandersetzung

daher nicht, wenn Robert Nef
meine aufgrund einer solchen immanenten

Kritik formulierten Einwände um-
standslos als «etatistisch», «interventionistisch»,

«linksliberal» und «sozialdemokratisch»

etikettiert und sie dadurch von
vornherein ideologisch abstempeln will.

Was nun die Einwände betrifft, die Nef
im einzelnen gegen meine Hayek-Kritik
vorträgt, so werfen sie zahlreiche Probleme
auf. Dies nicht zuletzt auch deshalb, weil
er hinter dieser Hayek-Kritik gewöhnlich
stets nur «Missverständnisse» zu erkennen

glaubt. So beruht für ihn meine Feststellung,

Hayek fehle es an einer tauglichen
Theorie der individuellen Freiheitsrechte,
auf einem Missverständnis über dessen

Freiheitsbegriff. Ebenfalls einem Missverständnis

entspringt offenbar die Forderung,

als Liberaler müsse Hayek auf die

Frage, welchen rechtlichen
Rahmenbedingungen der Markt zu unterstellen
und um welche weiteren Mechanismen er
allenfalls zu ergänzen sei, eine prinzipien-
oder kriteriengestützte Antwort haben.
Einem weiteren Missverständnis erliegt
meine Hayek-Kritik «rund um die

sogenannte Selbstregulierung durch
Marktkräfte». Schliesslich missverstehe ich

Hayek anscheinend noch einmal, weil ich
ihm eine Staats- und Wirtschaftstheorie
unterstelle, während dieser doch in erster
Linie an einer anthropologischen, historisch

fundierten Gesellschaftstheorie
interessiert gewesen sei.

Hayek und die Verteilungsproblematik

Es ist Hayek

selbst, der

die Errichtung

eines sozialen

Sicherheitsnetzes

vorschlägt.

Verhältnis zwischen Hayeks klassischem
Liberalismus und seiner Theorie kultureller

Evolution.
Entgegen dem Eindruck, den Nef

erweckt, ist es Hayek selbst, der befürchtet,
die stark ungleiche Verteilung im Markt
könnte eine soziale Unrast erzeugen, welche

am Ende die Stabilität der Marktgesellschaft

als ganzer bedroht. Und es ist
Hayek selbst, der als Konsequenz daraus
die Errichtung eines sozialen Sicherheitsnetzes

vorschlägt, ja sogar mehrmals die

Einführung eines «Mindesteinkommens für
alle» in Betracht zieht. Zwar stützt er sich
dabei nicht auf Gerechtigkeitsargumente,
sondern bloss auf Klugheitsüberlegungen
und das Mitleidsgefühl. Doch dies ändert
nichts an der Tatsache, dass Hayek für
Umverteilung eintritt.

Wie wäre dieses Sicherheitsnetz
einzurichten? Hayek fordert keineswegs, alle

derartigen Verteilungsarrangements seien
radikal aus dem staatlichen Institutionen-
gefüge auszugliedern und gänzlich der
individuellen Initiative im privaten,
zwischenmenschlichen Bereich zu überlassen.
Wer wie Nef den Staat von sämtlichen
«Aufgaben der allgemeinen Verteilung und
Umverteilung befreien» will, kann sich

deshalb nicht auf Hayek als Gewährsmann
stützen. Und wem es etwa gefallen sollte,
entsprechende Steuern als Diebstahl zu
bezeichnen, der muss sich mit einschlägigen
Argumenten anderswo behelfen. Hayek
hält also Verteilungsgerechtigkeit für
unmöglich, plädiert gleichzeitig aber
dutchaus für beträchtliche Umverteilungs-
massnahmen. Diese Position birgt innere
Spannungen. Aber Hayek ist kein Apologet

des Minimalstaates.

Missverständnisse also zuhauf. Diese zu

zerstreuen und nachzuweisen, dass sie in
Wirklichkeit doch keine sind, würde den
Rahmen der vorliegenden Erwiderung
bei weitem sprengen. Zugegeben:
Niemand ist vor Fehldeutungen gefeit. Es

muss daher in jeder Debatte um Hayek
ein vorrangiges Postulat sein, die
inhärenten Widersprüche und Spannungen
ausdrücklich zu formulieren und sie

nicht einfach zu verharmlosen oder gar
unter den Tisch zu wischen. Was damit
gemeint ist, sei hier nur an zwei besonders

wichtigen Fragenkomplexen
illustriert: am Verteilungsproblem und am

Klassischer Liberalismus und
die Theorie kultureller Evolution

In Hayeks politischer Grundhaltung nun
lassen sich tiefgreifende, ja, fundamentale
Widersprüche nicht übersehen. Manches
in seinem Denken lässt Hayek als klassischen

Liberalen erscheinen, der ein erhebliches

Mass an staatlicher Tätigkeit zulässt,

solange jedenfalls, als sich diese an das

Rechtsstaatsprinzip der rule of law hält.
Gleichzeitig (und in seinen späteren
Arbeiten immer stärker) vertritt Hayek aber
auch eine Theorie kultuteller Evolution.
Dieser zufolge haben sich die Rechts-

SCHWE1ZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 4 37



KONTROVERSE HADERN MIT HAYEK

regeln, Institutionen und moralischen
Traditionen der (liberalen) Gesellschaft in
einem Jahttausende dauernden Prozess

kultureller Variation und Selektion als

überlegen herausgestellt. Weil sie evolutionär

entstanden seien, so behauptet
Hayek nun, verkörperten diese Regeln,
Institutionen und Traditionen die kollektiven

Erfahrungen Hunderter von
Generationen und besassen eine «soziale
Weisheit», deren die individuelle menschliche
Vernunft unfähig sei.

Hayek möchte diese Theorie kultureller
Evolution nicht bloss als rückwärtsblickende

Geschichtsphilosophie verstanden

wissen. Vielmehr glaubt er, dieser
Theorie auch praktische Schlüsse für die
Zukunft entnehmen zu können. So

betrachtet er seine Evolutionstheorie als

unwiderleglichen Beweis, dass alle
«konstruktivistischen» Versuche zu grösseren
gesellschaftlich-politischen Reformen die
Grenzen der menschlichen Vernunft
überstiegen und deshalb letztlich zum Scheitern

verurteilt seien. Und er folgert daraus
die zwingende praktische Notwendigkeit,
sich auch künftig an die evolutionär
entstandenen Regeln zu halten und deren -
evolutionären - Weiterentwicklungen zu
folgen. Robert Nef nimmt diese evolutio-
nistische Sicht in seine Behauptung auf,
die Kombination von Markt, kultureller
Evolution und minimalem Staat sei

zukunftsträchtiger als jede andere Idee.
Dass Hayeks Theorie kultureller Evolution

fatale innere Mängel aufweist und
einer kritischen Prüfung nicht standzuhalten

vermag, muss im folgenden unerörtert
bleiben5. Ausdrücklich in Frage zu stellen
ist hier jedoch die praktisch-politische
Orientierungskraft, die Hayek und seine
liberalen Freunde dieser Evolutionstheorie
zuschreiben. Denn sie enthält nicht den

geringsten Hinweis darauf, dass die im
evolutionären Auswahlprozess überlebenden

Regeln und Institutionen stets zwingend

klassisch liberaler Art wären.
Weshalb sollte die von Hayek beschriebene

kulturelle Evolution einen unwider-

Weshalb sollte

die von Hayek

beschriebene

kulturelle

Evolution einen

unwiderruflichen

Trend hin zu

einer Hberalen

Marktgesellschaft

aufweisen?

5 Ausführlich dazu:

Kley: Hayek's Social
and PoUtical Thought,
S. 156-183. - Sehr
konzis auch: Anthony
de Jasay: Social

Contract, Free Ride,

Clarendon Press,
Oxford 1989, S. 76-80.

ruflichen Trend hin zu einer liberalen
Marktgesellschaft aufweisen? Auch ist
dutch nichts sichergestellt, dass einmal
liberale Gesellschaften immer liberal blieben.

Von einem evolutionistischen Standpunkt

aus betrachtet sind sowohl der
absolutistische Staat, det klassisch liberale
Staat (sofern es ihn je gab) wie auch der bei
Nef so ungeliebte Wohlfahrts- und
Interventionsstaat nur vorübergehende Episoden

einer evolutionären Entwicklung, die
immer wieder neue Regel- und
Institutionenvarianten produzieren wird.
Evolutionstheoretisch gesehen verkörpern liberale

Prinzipien und Institutionen nichts
intrinsisch Wertvolles. Sie sind nicht mehr
als momentane, evolutionäre Anpassungen,
die unter geänderten Überlebensbedingungen

hinderlich werden und anderen
Platz machen. Wer im Ernst Hayeks
Evolutionstheorie zum Bestandteil seines
politischen Programms macht, verrät daher
blanke Unkenntnis über ihre praktische
Folgenlosigkeit. Oder aber, nicht weniger
schlimm, er kaschiert damit das Fehlen

jeder eigenen inhaltlichen Vorstellung
darüber, wie denn die gesellschaftlichen und
politischen Herausforderungen der Gegenwart

gestalterisch zu bewältigen sind.

Eine bleibende Aufgabe

Die Unvereinbarkeit von klassischem
Liberalismus und blindem Verttauen in eine

angebliche kulturelle Evolution ist
wahrscheinlich das eklatanteste Beispiel für die

grundlegenden Widersprüche, die Hayeks
Denken kennzeichnen. Diese Widersprüche

machen es unmöglich, Hayek als

unerschütterlich klassischen Liberalen und sein
Werk als Verkörperung einer profunden
liberalen Vision darzustellen. Hayek mag
gewisse Denkanstösse vermitteln. Doch
die Aufgabe bleibt: selber weiterzudenken,
welches die Grundprinzipien liberaler
Humanität sind und wie sie heute, unter den

Bedingungen tiefgreifenden gesellschaftlichen

Wandels, aufs neue zur Geltung
gebracht werden können.

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 4


	Kontroverse : Hadern mit Hayek
	F.A. von Hayek und "das Wohlergehen anderer"
	Kritik der Hayek'schen Vernunft


