Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 77 (1997)
Heft: 3
Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1 Harold Bloom: The
Western Canon. The
Books and School of
the Ages. Harcourt
Brace & Company,
New York - San Diego -
London 1994,

578 Seiten.

KULTUR

José Manuel Lopez de Abiada

Fir Mario von Cranach zum Geburtstag, in herzlicher Verbundenheit

WELTLITERATUR UND LITERARISCHER KANON

Die Dichter schaffen die literarischen Werke, doch die Kritiker
bestimmen, was davon zum literarischen Kanon gehirt. Die Aufgabe

der Literaturkritik geht in der Tat iiber die reine Werkanalyse und

Interpretation hinaus: Sie grenzt den Kanon ab und sichert seine
Autoritit, die sie abstiitzt auf der Tradition und auf Kriterien wie
Originalitit, bleibenden Wert und disthetische Qualitiit.

Diese Aufgabe untersucht
Harold Bloom seinem Band «The
Western Canon»'. Es hat ein vielseitiges
Echo ausgelost. Wie seine fritheren Werke
wurde es Gegenstand absoluter Bewunde-
rung oder strenger Kritik. Bloom, zur Zeit
vielleicht der einflussreichste Kritiker in
den USA, ist bekannt fiir seinen Hang zur
Polemik. Er sieht im Asthetischen das
wichtigste Wertungskriterium und macht
so den sozialen, politischen und geistes-
geschichtlichen Aspekten der Literatur ge-
wissermassen den Rang streitig.

Seit dem Erscheinen seines
legendiren Klassikers «The Anxiety of
Influence» (1973) gehort Bloom zur
Avantgarde der Literaturkritik. Die breite
Leserschaft erreichte er mit seinem brillan-
ten Essay tiber den Ursprung der jiidischen
Bibel, «The Book of J» (1990), worin er
erklirte, dass die von den Exegeten einem
anonymen Autor ] zugeschriebenen Teile
des alten Testaments wahrscheinlich aus
der Feder einer gewissen Bathseba stam-
men, einer Prinzessin des Salomonischen
Kénigshauses. Blooms nichstes Buch,
«The American Religion» (1992), besti-
tigte sein Kénnen auf dem heiklen Parkett
der politischen Debatte.

«The Western Canon», sein jiingstes
Werk, ist im Oktober 1994 erschienen.
Wie zu erwarten war, entfachte es eine hef-
tige Kontroverse und fand Eingang in die
Bestsellerlisten, obwohl ein literaturwis-
senschaftliches Fachbuch normalerweise
kaum je das Interesse des breiten Publi-
kums erweckt. Liegt die Ursache fiir so viel
Aufmerksamkeit etwa in Blooms Forde-

in

schon

rung nach Anerkennung des isthetischen
Wertes der Gewicht haben
diirfte jedenfalls Blooms bedingungslose
Verteidigung einer wesentlich humani-
stisch orientierten Lehre und Forschung
sowie die alarmierte Warnung vor dem
Verlust der Fihigkeit zu einer sorgfiltigen
Lektiire der Klassiker. Und gleichzeitig
kritisiert Bloom heftig die von ihm so ge-
taufte «Schule des Ressentiments» (The
School of Resentment), welche sich seiner
Ansicht nach aus Feministinnen, Marxi-
sten, Lacanianern, Semiotikern, Vertretern
des «New Historicism» und der Dekon-
struktion
meintlich apokalyptische Ungeheuer hat —
so Bloom - den Weg zur qualitativen
Bewertung eines literarischen Werks in
Abhingigkeit von seinem isthetischen
Wert ginzlich versperrt. Diese «schreckliche
Stromung» ist fiir ihn sogar noch schlim-
mer als der Multikulturalismus, und er ist
besorgt iiber den grossen Einfluss, den sie
auf die nordamerikanischen Universititen
ausiibt. Gestiitzt auf «rassische, geschlechts-
und klassengebundene Grundsitze», gibt der
Multikulturalismus einer «Handvoll mittel-
mdssigen zentralafrikanischen, puertorica-
nischen, asiatischen, nordamerikanischen und
Chicano-Schriftstellern den Vorrang (...),
Autoren, die nur deshalb gelesen werden,
weil sie verstockte feministische, afrozentri-
stische oder homosexuelle ldeologen sind»
(Quimera, Nr. 133, 1995, S.14). Dieser
Bemerkung kénnte man entnehmen, dass
sich Bloom grundsitzlich gegen den Mul-
tikulturalismus stellt. Dass es sich hierbei
jedoch um eine Unterstellung handeln

Literatur?

zusammensetzt. Dieses ver-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77.JAHR HEFT 3

33



KULTUR

wiirde, beweist der Lieblings-satz des Bu-
ches: «If multiculturalism meant Cervantes,
who could quarrel with it?» (S. 40)

Kurzum: Bloom fordert die Riickkehr
zur Anerkennung der kanonischen Autoren
und stellt sich jenen Kritikern und Theore-
tikern entgegen, die sich von den genann-
ten Modestromungen mitreissen lassen.

Zur Zeit von Lessing, Diderot oder der
Gebriider Schlegel war offentliche Kritik
am literarischen Werk noch nicht als kul-
turelle Notwendigkeit etabliert. Worauf
beruht tiberhaupt diese Notwendigkeit
oder, genauer gefragt, wie erklirt sich das
offentliche Interesse an der Literaturkritik?

Eine Erklirung liegt sicher darin, dass
eine betrichtliche Anzahl der Leser eine
Bestdtigung ihres eigenen Urteils sucht
und eine Orientierungshilfe bei der Aus-
wahl der Lektiire ihres Geschmacks sowie
eine Anregung ihres Interesses braucht.
Weil die Literaturkritik so wichtige Auf-
gaben erfiillt, hat sie sicher ihre Da-
seinsberechtigung. So verstanden kann sie
nimlich dem gewdhnlichen Leser ein
Werk niherbringen und zu dessen besseren
Verstindnis beitragen.

Die Literaturtheorien hingegen entfer-
nen sich immer mehr von diesen vermit-
telnden Grundanliegen und damit vom
allgemeinen Publikum; sie bleiben nur der
begrenzten Gruppe der Fachleute zuging-
lich. Als Beispiel dieser Art von Litera-
turkritik fiihrt der bekannte Romancier
Stephen Vizinczey Derridas dekonstrukti-
vistische Schule an, deren Biicher er als
Gipfel der «akademischen Arroganz» be-
zeichnet, weil sie dem literarischen Werk
jeden innewohnenden Sinn absprechen.

Wie der Leser vielleicht schon vermutet,
ist das provozierende Buch von Harold
Bloom als Kritik an der dekonstruktivisti-
schen Schule konzipiert. Es richtet sich
ausdriicklich an ein gebildetes und mehr
an der Literatur selbst als an Litera-
turtheorie interessiertes Leserpublikum.
Nicht von ungefihr haben gerade die Lite-
raturkritiker und Theoretiker
Widerspruch erhoben.

Uberraschenderweise gilt die Mehrzahl
der Einwinde nicht Blooms theoretischen
Uberlegungen, auch nicht seiner Zusam-
menstellung der kanonisierenden Ele-
mente. Sie richten sich auch nicht gegen
die 21 Essays iiber die 26 herausragend-
sten Autoren, sondern gegen den Anhang.

massiven

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3

Dominierende
Figur und
unbestreitbares
Zentrum des
westlichen
Kanons der
Neuzeit ist
fir Bloom
Shakespeare.

2 Giambattista Vico:
Principi di una Scienza
Nuova intorno alla
natura delle nazioni,
1725 (erste Fassung);
1744 (def. Fassung).

WELTLITERATUR

Dort wartet Bloom nimlich mit einer Aus-
wahl von etwas mehr als 750 Autoren und
rund 1500 kanonwiirdigen Titeln auf.
Hier finden Blooms Gegner Nahrung fiir
ihre Kritik. Wie bei jeder anthologischen
Auswahl fehlen fiir die einen wichtige Au-
toren oder Titel, und fiir die anderen sind
viele iiberfliissig.

Der Kanon

Es ist nicht méglich, in einer knappen Zu-
sammenfassung alle Elemente in Blooms
Konzept des literarischen Kanons vorzu-
stellen. Eines davon nennt er selbst die
«Theorie des Einflusses». Gemeint ist die
Vermutung, dass sich alle grossen Schrift-
steller mit gewissen literarischen Vorbil-
dern auseinandergesetzt haben. Daraus
schliesst er, dass es die grossen Schriftsteller
und nicht kulturelle oder politische Gre-
mien sind, welche den Kanon begriinden.
Zu den unerlisslichen kanonischen Krite-
rien gehoren, wie gesagt, Originalitit, Vita-
litit und die dsthetische Dimension eines
Textes, der mehrfach neu lesbar sein muss.
Dominierende Figur und unbestreit-
bares Zentrum des westlichen Kanons der
Neuzeit ist fir Bloom Shakespeare:
«Shakespeare is the Canon», heisst es im-
mer wieder. Unmittelbar danach folgen
Dante und Cervantes, mit einigem Ab-
stand Tolstoi, Chaucer und Montaigne,
dann Milton, Goethe, Ibsen, Joyce und
Beckett. Fiir Bloom aber ist Shakespeare
der kanonische Orientierungspunkt der
westlichen Kultur schlechthin, von gros-
serer Bedeutung als Plato, Aristoteles, Kant
und Hegel zusammen. Alle anderen Auto-
ren werden in Abhingigkeit von ihm, das
heisst als seine Vorldufer oder Nachfolger
beleuchtet. Wenn es darum geht, die
allerbedeutendsten westlichen Werke aus-
zuwihlen, zégert Bloom nicht und nennt,
nebst den Tragdodien Shakespeares, den
«Quijote» von Cervantes, die «Divina
Comedia», Miltons «Paradise Lost», die
«Thora»,
Epen.

Bloom orientiert

die Evangelien und Homers

sich ferner an der
«Neuen Wissenschaft» von Vico? und seiner
Darstellung der historischen Zyklen. Da-
nach wird die Literatur in vier Zeitalter
eingeteilt: ein theokratisches, ein aristo-
kratisches, ein demokratisches und ein
«chaotisches».



KULTUR

Wihrend Bloom das erste Zeitalter auf-
grund seiner zeitlichen Distanz beiseite
lisst, beginnt das zweite seiner Ansicht
nach mit Dante (1265-1321) und Chau-
cer (1340-1400). Auf diesen beiden Auto-
ren als Fundament errichtet Bloom die
zwei Hauptpfeiler seines kanonischen
Tempels: Shakespeare und Cervantes. An-
dere wichtige Autoren der aristokratischen
Epoche sind Montaigne, Moliére, Milton
und Goethe.

Das demokratische Zeitalter entspricht
hauptsichlich dem 19. Jahrhundert. Es
wird angefithrt von Whitman als Leitfigur
des amerikanischen Kanons, sodann von
Wordsworth, Jane Austen, Dickens, George
Eliot als englische Vertreter, 7Tolstoi und
Ibsen als europiische Exponenten. Meldet
sich da nicht Widerspruch, angesichts des
Fehlens etwa von Novalis, Flaubert, Dosto-
jewski, Baudelaire und Hélderlin?

Das «chaotische» Zeitalter schliesslich
beginnt im wesentlichen mit dem 20. Jahr-
hundert. Hierhin gehéren als tiberragende
Autoren Freud, Proust, Joyce, Kafka und
Virginia Woolf. (Conrad, Henry James und
Musil sind seiner Meinung nach weniger
relevant.) Es folgen der Argentinier Borges,
der Chilene Neruda, der Ire Beckett und
der Portugiese Pessoa. Gewiss diirfen all
diese Namen nicht fehlen, doch hitte
nicht auch der Kolumbianer Garcia Mir-
quez zu den Kanonwiirdigen spanischer
Sprache gehére?

Bloom selbst sein Buch als
Summe seiner literaturkritischen Titig-
keit, denn er hat darin versucht, seiner
Auffassung von Literatur einen grosseren
Zusammenhang und mehr Dichte zu ver-
leihen. In 26 zumeist gegliickten Essays
portritiert er die fiir ihn wichtigsten
Autoren seit dem 14. Jh., um damit zu-
sitzlich die verschiedenen «nationalen Ka-
nones» zu veranschaulichen. Die Hilfte
davon betrifft Werke englischer Sprache;
je drei Autoren schrieben auf Spanisch,
Franzosisch oder Deutsch, wihrend das
Italienische, Portugiesische, Norwegische
und Russische je einmal vertreten sind.

Bloom gibt unverhohlen zu, dass die
Idee eines literarischen Kanons elitir ist.
Wenn er eingestandenermassen auf Objek-
tivitit verzichtet, so tut er es im Sinne
eines polemischen und wehmiitigen Pli-
doyers gegen das Vergessen und zugunsten
eines unvoreingenommenen Lesens. Blooms

wertet

Bloom gibt
unverhohlen zu,
dass die Idee
eines litera-
rischen Kanons
elitar ist.

Aus dem Spanischen
von Dominique Schérer

WELTLITERATUR

Buch gehort deshalb trotz seines Umfangs
zur Kategorie des literarischen Manifests.
Das Phinomen der Zeitgebundenheit
eines Kanons ist bekannt. Man denke zum
Beispiel nur an die verschiedenen Erschei-
nungsformen des literarischen Klassizis-
mus nach der europiischen Renaissance,
als man sich bei der Bewertung eines Wer-
kes auf ein Modell stiitzte, welches ver-
meintlich aus den aristotelischen Theorien
der Antike entstanden war. In der Roman-
tik hingegen galten die Originalitit und
die Ubertretung bestehender Normen als
die hochsten literarischen Werte. Wihrend
des positivistischen Historizismus des letz-
ten Jahrhunderts wiederum bestand das
Hauptanliegen eines Werkes grésstenteils
in der kiinstlerischen Nachbildung oder
Widerspiegelung einer (sozialen, wirtschaft-
lichen und physiologischen) Realitit.
Nicht zu vergessen ist auch die Tat-
sache, dass erst Kant die Kunst und die
Moral als zwei unabhingige Konzepte de-
finierte. Vorher hatte das Fehlen istheti-
scher Kriterien viel zu oft dazu gefiihrr,
dass Kunst allein im Lichte moralischer
Gebote beurteilt wurde, so dass religios
konforme, aber literarisch unbedeutende
Werke iiberschwenglich gelobt und erst
durch das Wirken der Zeit aus dem Kanon
der wichtigen Werke ausgeschlossen wur-
den. Es gibt keinen bleibenden Wertemass-
stab. Trotzdem erkennen wir intuitiv, dass
es so etwas wie die «kiinstlerische Erha-
benheit» gibt und dass sich diese auf allge-
meingiiltige dsthetische Werte stiitzt.
Gerade mit dieser Einsicht hitte Bloom
den Versuch wagen kénnen, jene in den
abendlindischen Literaturen beobachtba-
ren allgemeingiiltigen, also anthropologi-
schen Konstanten zu untersuchen. Denn
was zu einem Kanon gefiihrt hat, muss ja
eine dsthetische Wertelehre sein. Bloom je-
doch hat diesen Versuch gar nicht unter-
nommen, weil er sich von der triigerischen
Idee einer Weltliteratur leiten liess, wie sie
Goethe als Summe der wirkungsfihigen
Nationalliteraturen der westlichen Kultur
formulierte. Diese klassische Idee musste
Utopie bleiben. Denn eines ist sicher: Die
literarische Fiille einer jeden der euro-
piischen Kultursprachen ist schlicht er-
driickend. Sie iibersteigt sogar die Grenzen
und Méglichkeiten eines erfahrenen Teams,
ganz sicher die eines einzelnen Mannes,
selbst wenn er Harold Bloom heisst. 4

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3

35



Maria Lutz-Gantenbein,
Mohnglut. Gedichte
1938-1986. Heraus-
gegeben und mit einem
Nachwort versehen von

Thomas Ditsch. - pendo,

Ziirich 1996, 226 S.

Beatrice Eichmann-Leutenegger

KULTUR

«...S0 VOLL VON LEBEN IM STERBEN SEIN —»

Ein Band wiederaufgelegter Gedichte der Lyrikerin Maria Lutz-Gantenbein

In beinahe fiinfzig Jahren des Schaffens ist ein lyrisches Werk
entstanden, das gegen 1500 Gedichte umfasst; ein Viertel ist in
Buchform erschienen. Maria Lutz-Gantenbeins Fall war klar:
Sie konnte nur Lyrik schreiben, wie sie zu Beginn der achtziger
Jahre auf dem Fragebogen einer Schulklasse vermerkt hat.

Das heisst nicht, dass sie
sich nicht auch an Prosastiicke herange-
wagt hitte — zwischen 1939 und 1951 ent-
standen immerhin 42 kleinere Prosaarbei-
ten —, aber sie erkannte rasch, dass die
lyrische Notiz, in ihrer Verknappung und
Konzentration, die ihr gemisse Aus-
drucksform sein sollte. In kiinstlerischer
Klugheit wandte sie fortan ihre Energie
einzig dieser Gattung zu.

Thomas Diitsch, Germanist, Pidagoge
und Autor, prisentiert dem heutigen Leser
Leben und Werk Maria Lutz-Gantenbeins.
Auf eigene Initiative hin hat er den sehr
gut erschlossenen Nachlass in der Ziircher
Zentralbibliothek gesichtet und aus den zu
Lebzeiten der Autorin erschienenen Ein-
zelbinden wie auch aus nachgelassenen
Gedichten einen Band zusammengestellt.
Unter dem Titel «Mohnglut,
Schliisselwort dieser poetischen Land-
schaft, weist die Publikation erneut auf die
1986 verstorbene Lyrikerin hin: auf ihr
Werk, welches «die Okonomie der leisen
Tone» beherrscht, auf die Frau und Kiinst-
lerin, die Vitalitit und Melancholie in sich
vereinigte und diese Spannung aus- und
durchhielt. So an einer Scheidelinie le-
bend, akzeptierte sie aber auch Entgren-
zung und Verwirrung, Ungeborgenheit
und den jihen Absturz nach den Héhen-
fligen. Im zweiten Gedichtband etwa,
«Aus Monden reift das Jahr» (1947),

spricht sie von der «Zerrissenheit»:

einem

Ich falle aus dem Leben,

ich falle aus der Welt,

und keiner kann mich heben
und neuwes Wunder geben,
weil alles stiirzt und fillt.

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77.JAHR HEFT 3

Du hiillest meine Kammer
ganz in Zerrissenbeit.

Nun trage ich den Jammer
aus schmerzensoder Kammer

hin durch die wunde Zeit.
Verborgener Spiegel

Immer aber weiss die Maria Lutz-Ganten-
bein dieser frithen Schaffensjahre: «/ch falle
und sinke, / ich diirste und trinke/des Lebens
zu viel...» Diese Lebensintensitit wird ihr
bis ins hohe Alter anhaften: Mit iiber acht-
zig Jahren schreibt sie Liebesgedichte voller
«Mohnglut», frei von jeder Peinlichkeit,
dafiir voll schoner Natiirlichkeit. Sie rich-
ten sich an einen weitaus jiingeren Mann,
einen in Deutschland lebenden und schrei-
benden Arzt iranischer Abstammung, dem
sie in Meersburg begegnet. Der Ort er-
scheint vor dem biografischen Hintergrund
nicht zufillig, denn seit jeher hat Maria
Lutz-Gantenbein fiir Annette von Droste-
Hiilshoff ihre Verehrung bezeugt. Und wie
diese gegeniiber dem jiingeren Levin
Schiicking erkennen musste, «Lebt wohl, es
kann nicht anders sein», so miindet auch die
Liebe der Ziircher Dichterin in Schweigen,
in Abschied und Verzicht. In einem nach-
gelassenen Gedicht spricht sie davon:

Dein Schweigen

Seitdem du schweigst
wachsen Luftwurzeln
in den barmberzigen
Himmel

Seitdem du schweigst
strauchle ich

auf der Fiihrte zum
Gliick



KULTUR

Obne Gnade

ist solches Schweigen
und alle Gebete der Welt
vermdigen nicht

dich zu erweichen

Denn du bist
harter Stein

Nicht selten erinnern gerade die Liebes-
gedichte von Maria Lutz-Gantenbein an
die Sprache, den Duktus und Rhythmus
der Rose Auslinder. Wenn diese in einem
ihrer bekanntesten Gedichte, «Von Welt zu
Welt», mit dem geliebten Du «Zwiesprach
im Karfunkelzelt» hilt, so findet sich bei
Maria Lutz-Gantenbein eine verwandte
Imagination: «...wenn der Traum eines/
schlaftrunkenen Vogels/die Stille durch-
bricht/und der Goldlackduft/aus meinem
Garten/ins Zimmer steigt... // dann halte
ich/Zwiesprache/mit dir.» Bei beiden
Autorinnen spricht die reine Sprache der
Sehnsucht. Sie tiberschreitet die Grenzen,
aber sie wirft auch jeglichen Besitz ab,
denn sie ist nichts als eine poetische
Grosse. Dennoch bezieht gerade Maria
Lutz-Gantenbein aus ihr eine Kraft, die
man staunend anerkennen moéchte. Thre
Trauerspur, der sie zeitlebens nachgegan-
gen ist, erstarrt auch im Alter nicht in
resignativer Wehmut, sondern lisst noch
einmal den wilden Schmerz zu. Diese
Dichtung verschliesst sich nicht — weder
gegeniiber der Angst noch dem Feueratem
des Lebens. «Mohnglut» biindelt alles: das
Leben wie den Tod, den seligen Schlaf wie
die angespannte Aufmerksamkeit.

In einem sehr informativen, liebevoll
geschriebenen Nachwort prisentiert Tho-
mas Diitsch die Autorin und ihr Werk im
zeitlichen und individuellen Umfeld. Zu
Beginn dieser Vita leuchtet ein exotisches
Faktum auf: die Geburt als Tochter eines
Missionarsehepaars in Kamerun. Da die
Familie bereits 1905 mit der dreijihrigen
Tochter in die Schweiz, nach Chur,
zuriickkehrt, erwichst aus diesem Um-
stand kaum eine konkrete Erinnerung, die
sich spiter im Werk niedergeschlagen
hitte; dennoch stiitzt er vielleicht den
Hang der Autorin zum antibourgeoisen
Gestus, ihre Freude an Farben und Diif-
ten, wobei sie natiirlich mit solchen
Attitiiden immer auch dem Image der

«Missionarstochter» entkommen wollte.

Maria Lutz-Gantenbein
(1902-1986).

© Bernhard Moosbrugger,
pendo-Verlag.

Diese Dichtung
verschliesst
sich nicht -

weder gegentber

der Angst noch
dem Feueratem
des Lebens.

Maria Lutz-Gantenbein bildet sich zur
Fremdsprachenlehrerin aus und heiratet
1928 den Appenzeller Buchhindler Frie-
derich Lutz, mit dem sie nach Bern um-
zieht. Doch bereits 1932, nach der Geburt
der Tochter Regina Maria, erfolgt der
Umzug an die Ankenweid 34 in Ziirich-
Leimbach, wo sie bis zu ihrem Tod woh-
nen wird. Nach einer seelischen Kirise
gelingt 1938 der Durchbruch zum Schrei-
ben; es entstehen die ersten Gedichte
und Prosaversuche. Seit 1944, da sie den
ersten Gedicht-
band, «Gefihrten
der Stille», verof-
fentlicht, folgen
in regelmissigen
Abstinden wei-
tere  Lyriktitel
nach.

Nach 1957, dem
Erscheinungsjahr
von «Sommer
ohne Glutr, stellt
sich eine lingere
Publikationspause ein. Erst eine Lesung an
der Ziircher Paulus-Akademie holt Maria
Lutz-Gantenbein 1974 gleichsam wieder
in die Offentlichkeit zuriick. Preise und
Anerkennungen sowie die neue Heimat
ihrer Gedichte beim pendo-verlag festigen
ihre literarische Prisenz. 1986 stirbt die
Autorin nach schwerer Krankheit in ihrem
Haus in Ziirich-Leimbach. Posthum er-
scheint im Herbst des Todesjahres ihr letz-
ter Gedichtband «Zeit der ungesiuerten
Brote», dessen Manuskript sie noch selbst
fiir den Druck bereinigt hat.

In den Pressereaktionen auf ihren Tod
hin konnte man unter anderem lesen, mit
Maria Lutz-Gantenbein sei die bedeu-
tendste Lyrikerin der deutschsprachigen
Schweiz gestorben. Mit Recht bleibt fiir
Thomas Diitsch diese Meinung dahin
gestellt. Solche Pauschalurteile und Super-
lative schaden meist eher der / dem Geehr-
ten, als dass sie zum hilfreichen Verstind-
nis beitragen. Zu bedenken ist vorerst,
dass im gleichen Zeitraum wie Maria Lutz-
Gantenbein Autorinnen wie Silja Walter,
Erika Burkart, Gertrud Wilker, Lilly Ron-
chetti, Magdalena Vogel unter anderen die
lyrische Landschaft durchmessen haben.
Ferner kann Maria Lutz-Gantenbein nicht
als innovative Lyrikerin gelten, und Inno-
vation stellt immerhin ein wichtiges Ele-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3

37



38

KULTUR

In der Versteh-
barkeit ihrer
Aussagen liegt
eine Qualitat der
Maria Lutz-
Gantenbein als
Lyrikerin
verborgen, aber
diese Versteh-
barkeit markiert
zugleich eine
Grenze. Darlber
ist sie nicht
hinausgegangen.

ment der sogenannten Bedeutung eines
Autors, einer Autorin dar. Zwar hat sich
ihr Werk im Laufe der Jahrzehnte formal
gewandelt, doch lisst sich diese Entwick-
lung bei allen ernstzunehmenden Lyrikern
und Lyrikerinnen, so auch bei den oben
erwihnten, zweifellos ablesen. Den kon-
ventionellen Anfingen mit ihrer Ver-
pflichtung dem Reim, dem Metrum und
der Form gegeniiber folgen Gebilde von
grosserer  Freiheit, grosserer Offenheit
nach, die sich auch in der kiihneren Bild-
sprache von der Friihzeit abheben. Diese
Feststellung will nicht den Rang der Lyri-
kerin Maria Lutz-Gantenbein mindern —
auch Thomas Diitsch verfihrt in seiner
Wertung mit der gebotenen Zuriickhal-
tung —, sondern nur den Ort der Autorin
niher einkreisen: jenen Punkt, der nicht
ausserhalb und weit iiber den Zeitgefihr-
ten anzusiedeln ist, sondern mitten unter
ihnen.

Die Frau, die immer mehr die festen
Formen aufgebrochen und schliesslich zu
grosser Gelostheit gefunden hat, pflegte
ein intensives Verhiltnis zur Sprache. Es
war ihr Ausdrucksinstrument schlecht-
hin, das Gefiss fiir ihre Gedanken und
Empfindungen. Die eine Sprache, den
«weichen Duala-Laut» ihres Geburtslandes
Kamerun, hatte sie zwar verloren — nur
Relikte waren wie Strandgut zuriickge-
blieben; ndolo (die Liebe), dipita (die
Hoffnung). Es waren vielleicht jene zwei
Begriffe, die leitmotivisch das Leben von
Maria Lutz-Gantenbein begleiten soll-
ten. Doch gerade in der Liebe, die ihr
gleichermassen Auf- und Untergang be-
deutete, kam ihr auch die zweite Sprache
abhanden. Im Lyrikband «Meine Trauer
trag ich zum Giirteltier» steht das Gedicht:

Meine Worte
Meine Worte

sind zu schwer

geworden

Sie fallen

von mir

wie Friichte vom Baum...

Jetzt irre ich
WORT-los
durch die Nichte

und kann dir

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77.JAHR HEFT 3

nimmer

sagen

dass du

mein Herzschlag bist —

Maria Lutz-Gantenbeins Kreativitit ist
noch immer ein Potential, aus dem sie den
Anstoss zum Weiterleben bezieht. Doch
die liebende Frau leidet unter der Echo-
losigkeit, und unversehens fiigt sich da
Maria Lutz-Gantenbein in einen Erfah-
rungskreis ein, der so oft in der weiblichen
Lyrik besprochen worden ist: von Karoline
von Giinderrode iiber Gertrud Kolmar bis
hin zu Sarah Kirsch. Maria Lutz-Ganten-
bein wihlt dafiir aber nicht das hermeti-
sche Versteck, den kryptischen Ort, die
kaum zu decodierende Verschliisselung.
Ihre Bilder bleiben einfach, luzid und ein-
sichtig — in dieser Hinsicht vergleichbar
mit jenen einer Hilde Domin. In der
Verstehbarkeit ihrer Aussagen liegt eine
Qualitit der Maria Lutz-Gantenbein als
Lyrikerin verborgen, aber diese Versteh-
barkeit markiert zugleich eine Grenze.
Dariiber ist sie nicht hinausgegangen. Ihr
Anliegen in der kiinstlerischen Reifezeit
galt nicht vorab der Innovation ihrer Spra-
che, als vielmehr deren Bestand. Und da-
mit deren Rettung, da sie doch beinahe in
den «Labyrinthen der Liebe» verschwunden
wire. Und was blieb als « Wunsch» zuriick —
nach einem ebenso begliickenden wie an-
strengenden Leben? Der posthume Band
«Zeit der ungesiuerten Brote» schliesst mit
einem Gedicht, das die zuvor beschworene
«Eiszeit» nicht fortdauern lassen will, son-
dern noch einmal die wunderbare Vitalitit
dieser Frau trotz allem entdeckt:

Wunsch
In Kanada

leuchten

die Ahornwdilder
im Herbst

und brennen
furchtlos

in den Winter

So mécht ich

dem Tod

entgegen leuchten

so voll von Leben
im Sterben sein — ¥



Marco Baschera,
geboren 1952, schloss
1981 an der Universitat
Zirich das Studium der
Romanistik (Franzésisch
und lItalienisch) ab.
1987 promovierte er mit
dem Buch «Das drama-
tische Denken», einer
Studie zu Diderot und
Kant (Carl Winter Ver-
lag, Heidelberg 1989).
Die Habilitation erfolgte
ebenfalls an der Univer-
sitat Zirich im Jahre
1995 mit einer Arbeit
liber die Theatralitat in
den Komddien Moliéres.
Der vorliegende Beitrag
entstand als Probevorle-
sung vor der Fakultat.

1 Les Essais de Michel
de Montaigne, Pierre
Villey (Hrsg.), 1922;

lberarbeitet von V.-L.
Saulnier, PUF, Paris
1965, 111, 13, p. 1107.

Fir Hans-Jost

KULTUR

Das BucH, DAS DEN AUTOR SCHAFFT

Betrachtungen zum Verhaltnis von Autor und Buch
in den Essais von Michel de Montaigne

«Quand je dance, je dance; quand je dors, je dors.» Dies ist eines der

gefliigelten Worte aus den «Essais» von Michel de Montaigne, die sich

in jeder Sprichwortsammlung finden lassen. Man zitiert dieses Wort
wohl in der Absicht, die ungeteilte, durch keine Reflexion gestirte
Hingabe eines Subjekts an eine Tiitigkeit zu unterstreichen. Jede

intellektuell reflexive Tiitigkeit wiirde diese Hingabe nur stiren.

Nun tanzt und schlift aber
derjenige, der solche Sitze produziert, ge-
rade nicht. Das Subjekt der Aussage deckt
sich nicht mit dem Subjekt der beschrie-
benen Titigkeit. Und eigenartigerweise
ruft dieser Versuch, die unmittelbare Ge-
genwart einer Titigkeit sprachlich auszu-
driicken, genau sein Gegenteil hervor,
denn sie wiederholt sich: «Quand je dance,
je dance; quand je dors, je dors.»

Die Wiederholung, und mit ihr die Zi-
sur, die sie zwischen tanzen und tanzen
legt, hebt das Abgeschlossene dieser Titig-
keiten, das sie ausdriicken soll, wieder auf.
Ebenso verdoppelt sich im sprachlichen
Ausdruck das die Titigkeit ausiibende
Subjekt. Die sprachliche Differenz zwi-
schen den beiden Ich erméglicht die Wie-
derholung, und diese erweckt dann doch
wieder den Eindruck der Abgeschlossen-
heit. Das Medium der Sprache scheint diese
Inkohirenz nicht beseitigen zu kénnen,
also nicht geeignet zu sein, die unmittelbare
Hingabe eines Ich an eine nichtsprachliche
Titigkeit addquat auszudriicken. Das ein-
heitliche Subjekt der Handlung spaltet sich
im sprachlichen Ausdruck.

Und wie steht es um das Ich, das denkt?
Ich werde in der Folge dem gefliigelten
Wort seine Fliigel stutzen und es wieder
einfiigen in den Kontext, aus welchem
es im Sprichworterbuch herausgerissen
wurde. Es steht gegen Ende des letzten Ka-
pitels — «De ’Expérience» — des 3. Buchs
der «Essais». Montaigne diskutiert hier die
Beziechung von Koérper und Seele. Er
schliesst direkt an diese eben zitierten
Worte an und sagt:

«(...) voyre et quand je me promeine soli-
tairement en un beau vergier, si mes pensées
se sont entretenues des occurences estrangieres
quelque partie du temps, quelque autre par-
tie je les rameine a la promenade, au vergier,
a la douceur de cette solitude et a moy.»'

Montaigne beschreibt, was passiert,
wenn er, in Gedanken versunken, durch
einen schénen Obstgarten wandelt. Die
Gedanken verselbstindigen sich wie im
Traume und beschiftigen sich mit irgend-
welchen Dingen, fremden Dingen, wie
es heisst. Das Subjekt unterbricht diese
Titigkeit und fiithrt seine Gedanken zu-
riick auf die konkrete Situation, in der es
sich befindet, nimlich auf den Spaziergang
im Obstgarten und schliesslich auf sich
selbst. Das Ich, das denkt, geht demnach
nicht vollstindig im Denken auf. Viel-
mehr lisst es seinen Gedanken freien Lauf,
fithrt sie aber wieder zuriick als seine Ge-
danken, als die Gedanken eines Spazier-
gingers, der sich der Natur und des
Alleinseins erfreut. Heteronomie und
Autonomie bestimmen sowohl das Subjekt
als auch seine Gedanken: «quelque partie
du temps» sind seine Gedanken autonom,
sie gehen mithin eigenstindig den frem-
den Dingen nach, und «quelque autre par-
tie (du temps)» iibernimmt das Ich wieder
die Fithrung und erinnert seine eigenen
Gedanken daran, dass sie an einen Kérper
gebunden sind und, bitte sehr, die schone
Natur auch gebiihrend geniessen sollen.

Die Ahnlichkeit und Austauschbarkeit
der beiden Zeitangaben «quelque partie du
temps» und «quelque autre partie» verweisen
auf die Unbestimmtheit dieses Wechsels.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3

39



KULTUR

Das Subjekt erfihrt beim Denken seine
Andersheit und fithrt das Denken auf sein
Anderes, das heisst auf den Kérper, mit
dem es verbunden ist, zuriick. Diese Er-
fahrung der Andersheit am eigenen Den-
ken und am eigenen Koérper, das heisst
die Andersheit des Andern, vermag jedoch
keine dauerhafte Identitit des Subjekts zu
stiften.

Erkenne dich selbst

Im Gegensatz zu Descartes gibt es bei Mon-
taigne keine prinzipielle Trennung der res
cogitans von der res extensa und somit auch
begriffliche Kontrolle iiber die
Gedankenfiihrung, also keine Ruhe und
Gewissheit des denkenden Subjekts. Keine
begriffliche Methodik, keine Systematik.
Nur dieses bestindige Hin und Her zwi-
schen der Fremderfahrung und der mo-
mentanen Erfahrung des Selbst. Da die
Riickfiihrung der Gedanken auf das Selbst
nur eine jeweils momentane Identitit
ergibt, entzieht sich das Ich immer wieder
der begrifflichen Bestimmung,.

Prignante Aussagen Montaignes zu die-
ser Unstabilitidt finden sich vor allem in
der «Apologie de Raimond Sebond» und
kénnen mit der Entdeckung des Pyrrho-
nismus durch Montaigne in Verbindung
gebracht werden. Montaigne hatte die
1562 von Henri Etienne ins Lateinische
iibertragenen «Hypotyposen» des Sextus
Empiricus gelesen und daraus einen radi-
kalen Skeptizismus abgeleitet. So heisst es
etwa gegen Ende der «Apologie» hin:

«Finalement, il n’y a aucune constante
existence, ny de nostre estre, ny de celuy des
objects. Et nous, et nostre jugement, et toutes
choses mortelles, vont coulant et roulant sans
cesse. Ainsi il ne se peut establir rien de cer-
tain de l'un & lautre, et le jugeant et le jugé
estans en continuelle mutation et branle.»
(I, 12, p. 601)

Beide, sowohl das urteilende Subjekt als
auch der Gegenstand des Urteils, die Welt,
beben und verindern sich laufend. Damit
steht Montaigne aber keineswegs alleine
da in der Renaissance. Das Interesse an der
Bewegung, an den Metamorphosen, den
Monstren, an der Dynamik der «natura
naturans» war bekanntlich stark verbreitet
im 16. Jahrhundert.

Die Grunderfahrung Montaignes und
vieler seiner Zeitgenossen war somit, dass

keine

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77.JAHR HEFT 3

«Library of Congress»,
USA 1987. Photo:
Christian Scholz.

MICHEL DE MONTAIGNE

der Versuch, die Natur zu ergriinden, ein
eitles Unterfangen des Menschen sei, eines
leeren und bediirftigen Wesens, das sich
anmasse, das Universum umfassend zu ver-
stehen: «tu es le scrutateur sans connois-
sance, le magistrat sans jurisdiction et apres
tout le badin de la farce», schreibt Mon-
taigne im Kapitel «La Vanité» (III, 9,
p-1001). Diesem Forscher ohne Erkennt-
nis, diesem Richter ohne Gerichtsbarkeit
ruft nun Montaigne zu: Erkenne dich
selbst, wende den Verstand und deinen
Willen auf dich selbst zuriick.

Diese delphische und sokratische Wen-
de zeichnet den Skeptizismus Montaignes
aus. In der Selbstzuwendung schaltet Mon-
taigne die Schrift als eine Art von Stabili-
sator zwischen ihn und sich selbst.

«C’est toujours vanité pour toy, dedans et
dehors, mais elle est moins vanité quand elle
est moins estendue», sagt Montaigne im sel-
ben 9. Kapitel des 3. Buchs. Wir werden
unser Wesen nie ganz erkennen kdnnen,
weil ja immer wir es sind, die uns erken-
nen; aber wir konnen die THuschungen
Kontrolle halten,
wenn wir uns uns selbst zuwenden.

Der Begriff der Kontrolle tritt in den
«Essais» verschiedentlich in diesem Sinne
auf. So schreibt Montaigne im 17. Kapitel
des 2. Buchs:

«Chacun regarde devant soy; moy je re-
garde dedans moy: je n'ay affaire qu'a moy, je
me considere sans cesse, je me contrerolle, je
me gouste.» (II, 17, p. 657)

«Kontrolle», das Wort, stammt aus dem
Mittellatein: ein «contrarotulus» war ein
doppelt gefiihrtes Register, das erlaubte,
Eintragungen der einen Liste jeweils in
der andern zu iiberpriifen. Vergessen wir

einigermassen unter



KULTUR

nicht, Montaigne war Jurist. Er war zwei-
mal Biirgermeister von Bordeaux und so-
mit mit der Welt der Registerfiihrung
vertraut. Und so fiihrte er auch iiber sein
Leben ein «registre de durée», nicht etwa in
der Absicht eines Augustinus oder eines
Rousseaun, 6ffentlich Bekenntnis abzulegen,
sondern vielmehr, um dem bestindigen
Wechsel der Dinge, der alle Erkenntnis,
auch die Selbsterkenntnis, wie Wasser
zwischen den Fingern zerrinnen lisst,
etwas entgegenzuhalten. Der Skeptizismus
Montaignes ist demnach nicht bodenlos.
Wie Descartes gewinnt auch er eine
Gewissheit durch den extremen Zweifel.
Aber seine Form von Gewissheit bleibt
dem Zweifel weiterhin verhaftet. Dem
«Cogito» des Descartes stellt sich das
«Que sais-je» Montaignes entgegen.

Montaigne setzt die Schrift mit ihrer fi-
xierenden Gewalt ein, um sein Denken
und sein Leben zu kontrollieren. Denn
wer schreibt, liest zugleich, was er schreibt
und kann somit Kontrolle fithren. Aber
wer vergleicht die beiden Register? Wer
oder was verbindet Leser und Schreiber?
Auf diese Fragen kann es fiir Montaigne
keine prinzipielle Antwort geben. Die
unbestimmte Differenz zwischen dem
schreibenden Subjekt und dem schriftlich
fixierten, das heisst die Maglichkeit, als
Leser immer wieder anders auf das einmal
Geschriebene zuriickzukommen, ist ihm
Gewihr genug, nicht mit einem nur mo-
mentanen Bewusstsein jegliche Kontrolle
iiber sich selbst zu verlieren. Durch die
Schrift erfihrt das Subjekt sich selbst als
ein jeweils anderes. Es probiert sich selbst
aus. Dadurch wird das Buch fiir Mon-
taigne zu einem eigentlichen Erfahrungs-
instrument und nicht einfach zu einem
Ort, wo bereits gemachte Erfahrungen
schriftlich fixiert werden.

Einziges Thema seiner Untersuchungen
ist er selbst: «Je suis moy-mesmes la matiere
de mon livre», wie es im berithmten Vor-
wort an den Leser heisst. Dabei gehe es
ihm nicht um eine Art von Memoiren, in
welchen seine Taten aufgelistet wiren: «Ce
ne sont mes gestes que j escris, cest moy.» (11,
6, p. 379). Und weiter sagt er: «Je peins
principalement mes cogitations, subject in-
Sforme, qui ne peut tomber en production
ouvragere.» Folglich schildere er vornehm-
lich sein Denken, einen ungestalten Ge-
genstand, der nicht in Werktitigkeit

Dem «Cogito»
des Descartes
stellt sich das
«Que sais-je»
Montaignes
entgegen.

MICHEL DE MONTAIGNE

umgesetzt werden kénne. Wie alles in
der Welt bebt und schwankt also auch die-
ser Gegenstand. So sagt Montaigne zu
Beginn des Kapitels «Du Repentir» von
seinem Selbst:

«Je ne puis asseurer mon object. Il va
trouble et chancelant, d’une yvresse natu-
relle. Je le prens en ce point, comme il est, en
Uinstant que je m'amuse & luy. Je ne peints
pas lestre. Je peints le passage: non un pas-
sage d’aage en autre, ou, comme dict le peu-
ple, de sept en sept ans, mais de jour en jour,
de minute en minute. Il faut accommoder
mon histoire a I'heure.» (111, 2, p. 805)

Montaigne ist also darauf bedacht, mo-
bile Strukturen zu schaffen, die diesem be-
stindigen Wechsel aller Dinge und seiner
selbst gerecht werden kénnen. Das Buch
sollte ebenso flexibel werden wie sein
Gegenstand, denn: «tout ce qui branle, ne
tombe pas.» Montaigne schreibt den unste-
ten Wandel, der eine endgiiltige Erkenntnis
seiner selbst immer wieder verunméglicht,
seinem Buch ein. Dabei versucht er aber
gerade nicht, den «schénen» Augenblick
festzuhalten, sondern die zeitliche Erfah-
rung der Diskontinuitit in der Konstruk-
tion des Buchs nachzuahmen. Er vollzieht
eine Art von dynamischer Mimesis am
Gegenstand des Buchs, das heisst an sich
selbst, als Subjekt der Aussage. Da-
durch aber ist der Gegenstand des Buchs
nicht gegeben, sondern entsteht erst beim
Schreiben. Der eigentliche Gegenstand der
«Essais», das heisst der Selbstdarstellung
Montaignes, ist die Entstehung dieses
Selbst beim Schreiben.

Entscheidend bei dieser Selbstzuwen-
dung des Subjekts ist, dass sie sich erst in
intensiver Auseinandersetzung mit der an-
tiken Tradition entwickelt hat. Montaigne
war durchtrinkt von antikem Waissen.
Seine grossen Vorbilder waren Platon,
Plutarch, Seneca, Vergil und, vor allem,
Lukrez. Die moglichst getreue Abbildung
der Wirklichkeit — und darum ging es dem
Humanisten Montaigne letztlich — konnte
sich nur anhand der Modelle der Antike
vollziehen. Montaigne betont verschie-
dentlich seinen imitativen Umgang mit
antiken Texten: «Or j'ay une condition sin-
geresse et imitatrice, (...) de mes premieres
essays, aucuns puent un peu a lestranger.»
(IL, 5, p. 875). Diese Form von Imitatio
wurde von ihm aber auch als Gefahr er-
kannt, denn in der Kompilation antiker

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77.JAHR HEFT 3

41



KU

LTUR

Die Entstehung
des modernen
Subjekts: Immer
wieder verwendet

diesem Zusam-

Metapher des

Montaigne in

menhang die

Verdauens.

Textstellen droht das eigene Subjekt sich
zu verfliichtigen.

Die Entstehung des modernen Subjekts,
sozusagen auf der Schwelle zur Neuzeit,
fithre tiber die Verarbeitung der antiken
Modelle, die aber zugleich eine Ablosung
von ihnen darstellt. Immer wieder verwen-
det Montaigne in diesem Zusammenhang
die Metapher des Verdauens. Die Inszenie-
rung der Imitatio, das heisst die vielen Zi-
tate antiker Autoren in den «Essais», trigt
also zur Entstehung dieser dynamischen
Mimesis bei, bei welcher der Autor sich
selbst als Subjekt der Aussage zuwendet,
wobei, wie wir gesehen haben, sich da-
durch sein Selbst erst im Schreibakt bildet.

Dabei stellt sich die Frage, wer wen
hervorbringt, der Autor das Buch, oder
das Buch den Autor. Montaigne selbst lisst
die Beantwortung dieser Frage in der
Schwebe. Im Kapitel «Du Démentir» sagt
er diesbeziiglich:

«Me peignant pour autry, je me suis peint
en moy de couleurs plus nettes que n’estoyent
les miennes premieres. Je n'ay pas plus faict
mon livre que mon livre m’a faict, livre con-
substantiel & son autheur, d’une occupation
propre, membre de ma vie; non d’une occu-
pation et fin tierce et estrangere comme tous

autres livres.» (11, 18, p. 665)
Das Buch und der Tod

Montaigne ist sich des aussergewshnli-
chen Status’ seines Buchs bewusst. Es ist
untrennbar mit ihm verbunden, «consub-
stantiell», vom selben Fleisch und Blut,
Teil seines Lebens, organische Materie.
Wer bei den «Essais» somit die Autorschaft
tibernimmt, ist zumindest fraglich. Sie
stellen denn vor allem auch diese Frage dar,
denn der Titel des Buchs verweist nicht,
wie man immer wieder irrtiimlicherweise
annimmt, auf die Sammlung verschiede-
ner, in sich abgeschlossener «Essays».
Montaigne hatte nie an eine Veroffentli-
chung einzelner Abschnitte aus seinem
Buch gedacht. In den vier Ausgaben, die
zu seinen Lebzeiten erschienen, waren die
einzelnen Kapitel jeweils ohne Abschnitte
gedruckt. Dadurch wollte Montaigne
wohl zum Ausdruck bringen, dass es sich
um einen Korper handelt: «Mon livre est
toujours un.» (111, 9, p. 964). «Essai» ist bei
Montaigne noch keine Gattungsbezeich-
nung. Sie wird es erst ein paar Jahre spiter

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77.JAHR HEFT 3

MICHEL DE MONTAIGNE

bei Francis Bacon. Fiir Montaigne bedeu-
tete das Wort «essai» vor allem jenes
tastende Ausprobieren des schreiben-
den Subjekts mit sich selbst anhand
irgendwelcher Gegenstinde oder fritherer
Textstellen, auf die es lesend jeweils Bezug
nehmen kann. Dies erklirt, wieso das
Buch mit dem Tod des Autors einfach ab-
bricht. .

Der Tod, das Ende, ist dasjenige, was
sich dem Leben immer wieder entzieht
und das sich nicht erfahren lisst. Es gibt
keine Moglichkeit, auf den Tod zuriickzu-
kommen. Im zweitletzten Kapitel des 3.
Buchs schreibt Montaigne in bezug auf
den Tod: «Mais il m'est advis que c’est bien
le bout, non pourtant le but de la vie; c’est sa
fin, son extremité, non pourtant son object.»
(ITI, 12, p. 1051 f.). Das heisst, der Tod ist
das Ende des Lebens, nicht etwa sein Ziel,
oder etwa sein Gegenstand. Mit dem
Wortspiel von bout — das Ende — und buz
— das Ziel — greift Montaigne das be-
riihmte Kapitel 20 aus dem ersten Buch
«Que philosopher c’est apprendre a2 mou-
rir» auf, wo er noch unter dem Einfluss der
stoischen Philosophie stehend genau das
Gegenteil behauptete.

Der Tod gehort zu unserem Dasein, ge-
nauso wie das Leben:

«A quoy faire nous en auroit nature en-
gendré la hayne et 'horreur, veu qu’elle luy
tient rang de tres-grande utilité pour nourrir
la succession et vicissitude de ses ouvrages, et
qu'en cette republique universelle elle sert
plus de naissance et d’augmentation que de
perte ou ruyne?

Sic rerum summa novatur. (Lukr., «De
rerum naturar, 11, 74)

Mille animas una necata dedit. (Ovid,
«Fasti», I, 380)

La deffaillance d’une vie est le passage a
mille autres vies.» (111, 12, p. 1055)

Lukrez und Ovid stehen Pate fiir die
materialistische Einsicht in das Leben des
Todes. In bezug auf das Buch heisst das
aber, dass der Tod nicht einmal als fiktive
Position zur Verfiigung steht, von wo aus
das Leben iiberschaubar wire. Die «Essais»
sind demnach keine Autobiographie. Viel-
mehr stellen sie ein endloses Fortschreiben
dar, bis der Tod dieser Titigkeit ein Ende
setzt: «Qui ne voit que jay pris une route
par laquelle, sans cesse et sans travail, jiray
autant qu’il y aura d'ancre et de papier au

monde?» (111, 9, p. 945).



KULTUR

Da aber der Tod lebt, stirbt auch das
Leben unaufhérlich. Das Projekt des
Buchs ist nicht nur gegen das Ende hin
offen, sondern diese Offenheit muss sich
in jedem Moment des Buchs zeigen. Im
Druck erstarrt das lebendige Bild, das der
Autor von sich und seinen Gedanken
geben wollte. Wenn der Buchdruck dem
Autor die Moéglichkeit gibt, sich selbst
lesend als Fremder zu erfahren und da-
durch den Metamorphosen des Ich ein sta-
biles Projekt entgegenzuhalten, so erfihrt
er in dieser Selbstbegegnung immer auch,
symbolisch, seinen eigenen Tod. Verba
volant, scripta manent.

Montaigne ist an einer moglichst mobi-
len, rhapsodischen Struktur der «Essais»
interessiert. Was tut er? Er verfasst einer-
seits weitere Kapitel, kommt aber anderer-
seits auf die fritheren, bereits gedruckten
Kapitel immer wieder zuriick und fiigt Er-
ginzungen oder verinderte Stellungnah-
men direkt in den Text ein, ohne dass diese
Verinderungen drucktechnisch erscheinen
wiirden. Das Werk wiichst sowohl synchron
als auch diachron laufend an. Montaigne
beschreibt diesen Vorgang so:

«[‘adjouste, mais je ne corrige pas. Premie-
rement, par ce que celuy qui a hypothecqué
aw monde son ouvrage, je trouve apparence
qu’il n’y aye plus de droict. Qu’il die, sil
peut, mieux ailleurs, et ne corrompe la
besogne qu’il a vendué. De telles gens il ne
faudroit rien acheter qu'apres leur mort.
Qu’ils y pensent bien avant que de se pro-
duire.» (111, 9, p. 963 f.)

Wer seine Werke laufend korrigiert,
versteht den Tod nicht wie Montaigne als
etwas Offenes, Lebendiges, sondern ver-
sucht, seinen Werken eine endgiiltige,
klassische Form zu geben. Nicht so Mon-
taigne. Er akzeptiert die einmal mehr oder
weniger  zufillig entstandene Form,
kommt aber, sozusagen posthum, nochmals
auf sie zuriick, nicht in der Absicht, sie zu
verbessern, sondern um sie in den Pro-
duktionsprozess wieder zu integrieren.
Dadurch entsteht fiir den Leser ein immer
bewegliches Portrit Montaignes, in wel-
chem Vergangenheit und Gegenwart auf
eine fiir ihn nicht direkt ersichtliche Weise
in Dialog treten. Die Chronologie der
Eintragungen wird dadurch gesprengt. Die
«Essais» sind somit auch kein Tagebuch.
Durch das unvermittelte Nebeneinander
verschiedener Zeitmomente treten unter-

MICHEL

schiedliche Ichzustinde miteinander in
Kontakt. Nichts erlaubt, das vergangene
und das aktuelle Ich gegeneinander ab-
zuwigen. Alterwerden hat nichts mit Wei-
serwerden zu tun. Nach wie vor wird die
Entwicklung des Ich mit dem torkelnden
Gang eines Betrunkenen verglichen. Mon-
taigne, jener gesuchte Dritte im Bunde,
der die Autorschaft fiir dieses Buch iiber-
nehmen sollte, hat sich wieder mal aus
dem Staub gemacht! Nicht ganz! Denn ist
dieser «Montaigne en mouvement», wie
Starobinski ithn nennt?, nicht in einer Text-
schicht zu lokalisieren, so hilt er sich doch
im Raum zwischen den beiden «Moy» auf,
in der Bewegung zwischen den Textschich-
ten.

In sein personliches Exemplar der Aus-
gabe von 1588, das sogenannte «Exemplar
von Bordeaux», hatte Montaigne auf das
Titelblatt folgendes Zitat aus dem 4. Buch
der Aeneais geschrieben: «Viresque acqui-
rit eundo». «Es gewinnt an Kraft beim Ge-
hen.» Dieses Motto wurde noch in den
Ausgaben von 1598 und 1635 abgedrucke.
Dann wurde es weggelassen. Die klassische
Vorstellung des in sich geschlossenen
Werks vertrug das Konzept eines Werks in
Bewegung nicht mehr. Immerhin erlaubt
dieses Motto, anders auf den Begriff des
Autors zuriickzukommen. Etymologisch
stammt das Wort bekanntlich vom lateini-
schen augere: «<vermehren, vergrossern» ab.
Der Autor wire folglich jene nicht lokali-
sierbare Instanz, kaum vom Buch zu un-
terscheiden, die in dem Masse das Buch
schafft, als sie dem Buch die Autorschaft
iiberldsst. Aber auch das Buch ist kaum
vom Autor zu trennen. Als organische
Materie konzipiert, fiihrt es sprachlich ein
eigenstindiges Leben weit tiber den leib-
lichen Tod des Autors hinaus.

«Quand je dance, je dance; quand je dors,
je dors.» Von diesem beweglichen Autor
verfasst dieser Satz ganz am
Schluss meiner Betrachtungen anders wie-
der. Er verweist nicht nur auf ein Subjekt,
das tanzt und schlift, sondern ebenso auf
das Subjekt, das diesen Satz notiert und
das in der Wiederholung, wie in einem
Echo, das Ich anders wiederkehren lisst.
Die Differenz zwischen den beiden Ich er-
innert an jene zwischen den verschiedenen
Textschichten der «Essais», an jenen be-
weglichen Autor Montaigne, der auf ewig
mit dem Tode tanzt. 4

kommt

DE MONTAIGNE

Wenn der Autor
sich selbst
lesend als

Fremder
«erfahrt», so
erfahrt er
symbolisch
seinen eigenen
Tod.

2 J. Starobinski,
Montaigne en mouve-
ment, Gallimard,
Paris 1982.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3

43



Leo Binggeli,

geboren 1951 in Basel,

studierte Geschichte,
Germanistik und Nor-
distik an den Universi-
taten Basel und Oslo.
Abschluss mit dem
Lizentiat. Gymnasial-
lehrer an der Handels-
schule Reinach BL.

Vom TumuLT zum STREIK

KULTUR

Der Wandel in der schweizerischen Protestkultur im 19. Jahrhundert

Die 1860er Jahre waren Wendepunkt im Protestverhalten
der Fabrikarbeiter. Die zunehmende Internationalisierung

des wirtschaftlichen Netzes zwang die Arbeitnehmer zu
mehr Prospektivitit in ihren Handlungen. Eine Unter-
suchung des ersten Basler Fabrikstreiks vom November

1868 fordert Erstaunliches zutage.

Montag, 9. November 1868.
Auf dem Platz vor den Werkstitten einer
Basler Seidenbandfabrik stehen rund 200
Arbeiterinnen und Arbeiter und skandie-
ren: «Wir dulden keine Willkiirlichkeiten
mehr! Wenn die Mehrheit der Arbeiter heute
abend frei haben will, dann kinnen Sie
nichts tun, Herr Patron!» Gespannt warten
die Lohnabhingigen auf die Reaktion des
Fabrikherrn. Auf Sekunden des Schwei-
gens folgt das Ultimatum: «Wer jerzt das
Fabrikgelinde verlisst, handelt gegen meine
Fabrikordnung!» Das Entsetzen fihrt den
Beschiftigten in die Knochen. Nichtsdesto
trotz beschliessen sie, am heutigen Messe-
montag traditionsgemiss das Fabrikge-
linde drei Stunden frither als iiblich zu
verlassen. Etwa 50 wagen diesen funda-
mentalen Schritt nicht und kehren zuriick
an die Arbeitsplitze. Die Vorarbeiter ver-
suchen verzweifelt, die Namen der fliich-
tenden Arbeiter aufzuschreiben. Das gelingt
ihnen allerdings nur zur Hilfte. Andern-
tags, um 05.00 Uhr, findet die ganze Be-
legschaft die Werktore geschlossen. Der
Unternehmer hatte die Deserteure ausge-
sperrt. Der Streik ist vorprogrammiert. Er-
folgreich versuchen Posten, arbeitswillige
Kollegen und Kolleginnen (der Frauenan-
teil ist allerdings nicht mehr zu errechnen)
vom Zutritt zum Werkareal abzuhalten.
Weshalb nur wagten die Arbeiter diesen
existenzbedrohenden Schritt wegen einer
dreistiindigen Freizeit? Es gab ja noch
keine Gewerkschaften, die einen gegen
Lohnausfall versicherten. Die 1864 von
Marx und Engels gegriindete «Erste Inter-
nationale» in London hatte ebenfalls keine
finanzielle Grundlage, um Ausstinde
europaweit finanziell zu unterstiitzen.
Hatten die Schweizer Arbeiter etwa einen
revolutioniren Umsturz im Sinn?

44  SCHWEIZER MONATSHEFTE 77.JAHR HEEFT 3

Mitnichten. Sie waren sich sehr wohl
bewusst, dass ihre Moglichkeiten dusserst
beschrinkt waren. So nahmen sie 1865
aufgrund der schlechten Wirtschaftslage
ohne Murren eine 50prozentige Lohn-
reduktion hin. Inzwischen aber hatte sich
Entscheidendes verindert. Eine stark er-
hohte Emsigkeit in den Fabrikbetrieben
bewies auch den Betriebsangehorigen den
konjunkturellen Aufschwung. Ihre Wiin-
sche nach erhéhtem Wohlstand prospe-
rierten deshalb ebenfalls. Die Unterneh-
mer wollten die wirtschaftliche Basis fiir
morgen legen, um im harten Verdrin-
gungskampf bestehen zu kénnen. Die stu-
fenweise Angleichung der gegenseitigen
Forderungen auf beiden Seiten ist die Dia-
lektik, die sich also schon vor 150 Jahren
bewihrt hatte. Im Gegensatz zu heute
aber, wo hohere Lohne und kiirzere Ar-
beitszeiten zur Sicherung der Kaufkraft
bzw. zur Erhaltung der Arbeitsplitze die-
nen, waren damals Lohnforderungen sehr
bescheiden. Und Anspriiche auf verkiirzte
Arbeitszeiten oder gar Ferien waren
schlicht unbekannt. Selbst Arbeitspensen
von 12 und 14 Stunden tiglich — an sechs
Wochentagen — waren akzeptiert.

Spontane Aktionen

Die bis Mitte des letzten Jahrhunderts
tiblichen Protestbewegungen versuchten,
kurzfristige Note zu beseitigen. Hungers-
néte liessen Grossteile der Bevolkerung
tumultartig  stiddtische Vorratsspeicher
pliindern. Heftige Gesellenstreiks richte-
ten sich gegen konkrete Verletzungen ihres
handwerklichen Ehrgefiihls. All diese
Aktionen waren spontan und von kurzer
Dauer, dabei wurde auf moglichst grosse
Anonymitit geachtet. Die durch die Me-



KULTUR

chanisierung erméglichte Produktionsstei-
gerung liess nun vage an eine stabilere
Wirtschaftslage und sogar an ein Wohl-
standswachstum denken. Im Bewusstsein,
dass die skonomische Vernetzung inzwi-
schen globale Ausmasse annahm, liess die
«Erste Internationale» als federfithrende
Arbeiterorganisation in Europa explizit
einen Anteil am Produktionsertrag for-
dern. Diese Anspriiche der Marxisten und
Proudhonisten liessen selbst die
Lohnabhingigen in den Betrieben er-
zittern. lhnen war klar, dass nur ein
Mitgehen mit den Arbeitgebern zu einer
dauerhaften Sicherheit fithren konnte.
Diese Sicht ist nur angesichts des emo-
tionalen Hintergrunds zu verstehen, den
die Arbeiter «ihren» Maschinen gegeniiber
zeigten. Dieses Verhiltnis — Produktions-
anlagen wurden gern Kosenamen wie
«Dicke Bertha» und «Langer Lulatsch» ge-
geben — bewies ihre Abhingigkeit vom ein-
wandfreien Funktionieren der Lieblinge.
Sie hegten sie mit grossem Eifer. Die glei-
che Identifikation mit «ihren» Betrieben
hatten aber auch die Unternehmer. Thnen
war der einwandfreie Ablauf des Produk-
tionsprozesses ebenfalls — nicht nur aus
Profitgriinden — sehr wichtig. Daher darf
von einer revolutioniren Absicht oder von
einem Klassenbewusstsein der damaligen
Proletarier sicher nicht gesprochen werden.
Die politisch extremste Form des wirt-
schaftlichen Liberalismus, der «Manche-
sterismus», setzte dem obrigkeitlichen
Mitgefithl den Beschiftigten gegeniiber
jedoch sehr enge Grenzen. Die Fabrik-
herren interessierten sich nur fiir ihre
Arbeitskraft. Thr sozial-philantropisches
Engagement war deshalb nur insofern von
Bedeutung, als dass die Arbeitskraft in
ihrer geniigenden Funktionsfihigkeit er-
halten werden musste. Gerade dieses
Selbstverstindnis war auch bei den Arbei-
tern unbestritten! Sie gerieten deshalb un-
ter zusitzlichen Druck, als die Maschinen
leistungmissig zunehmend in ein Kon-
kurrenzverhiltnis zu ihnen traten. Einen
Ausweg daraus sahen die qualifizierten
Fabrikarbeitern deshalb einzig in der
handwerklichen Spezialisierung.

aber

Verandertes Konfliktverhalten um 1850

Um 1850 mussten die Belegschaften ihr
Konfliktverhalten iiberdenken. Den Unter-

Es lasst sich
belegen, dass
gerade nicht
die sozial
bedrohten
Unterschichten
sich an
Fabrikstreiks
beteiligten,
sondern im
Gegenteil die
privilegierten und
qualifizierten
Betriebs-
angehdrigen.

PROTESTKULTUR

gebenen ging es primir um eine gerechte
Verteilung der betrieblichen Wertab-
schopfungen. Um geniigend politischen
Riickhalt zu haben, waren sie aber wohl
gezwungen,
tionsmuster zuriickzugreifen. So forderten
sie hohere Lohne, um in Not geratenen
Familien eine ausreichende Existenzgrund-
lage zu garantieren. Die Arbeitgeber ihrer-
seits wiesen diese Anspriiche ab und legten
Statistiken iiber Verkaufsverluste vor. Ent-
scheidend dabei war jeweils, dass beide
Seiten zu geringe handfeste Sachkennt-
nisse iiber die vorgebrachten Argumente
der Gegenpartei hatten, um diese ange-
messen widerlegen zu konnen. Weder reali-
sierten die Arbeiter und Arbeiterinnen,
dass die Marktverluste durch anderweitige
Handelsertrige zumindest wettgemacht
wurden, noch hatten die Arbeitgeber
Kenntnis iiber die reale soziale Lage der
Unterschichten. Es lisst sich an mehreren
Beispielen belegen, dass gerade nicht die
sozial bedrohten Unterschichten sich an
Fabrikstreiks beteiligten, sondern im Ge-
genteil die privilegierten und qualifizierten
Betriebsangehorigen. Sichtbares Zeichen
fiir die soziale Trennung dieser Arbei-
terschicht zur iibrigen ungelernten Beleg-
schaft war nur noch das Festhalten an alten
Handwerksprivilegien, das aber fast nur
noch aus dem «Blauen Montag» bestand.

Die Lebensverhiltnisse der ungelernten
Proletarier waren in der Tat nicht rosig.
Um 1865 darf mit einer Armutsrate von
rund 10-15 Prozent der schweizerischen
Einwohner gerechnet werden. Eine auch
nur einigermassen zuverlissige Statistik
wurde damals zwar nicht gefiihrt, eine
Quellensammlung vieler Einzelschicksale
hinterlisst dennoch einen Eindruck des
Lebensstandards einkommensschwacher
Schichten. Dabei kommt zum Ausdruck,
dass in den Argumentationen der Strei-
kenden von 1868, einem patriarchalischen
Selbstverstindnis folgend, nur vom minn-
lichen Einkommen ausgegangen wurde.
Dass dabei 40prozentige Haushaltsdefizite
auftraten, ist deshalb nicht verwunderlich.
Bei Berechnung des Gesamteinkommens
einer Familie — inkl. Frauen- und Kinder-
Idhnen — ist aber oft bei qualifizierten
Arbeiterfamilien ein etwa 10prozentiger
Uberschuss festzustellen. Dies ist offen-
sichtlich den biirgerlichen Fabrikherren
entgangen.

auf bewihrte Argumenta-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3

45



KULTUR

1868 war die Angst der Basler Biirger-
schaft vor einer Revolution gross. Wih-
rend im Streik die stidtischen Behorden
in ihren Vermittlungsbemiihungen auf
Zeit arbeiteten, suchten die Arbeitgeber
den raschen Kompromiss. Mit Ausnahme
des Streikfithrers Johannes Amsler stellte
Johannes De Bary simtliche Beschiftigte
ohne negative Folgen in seinem Seiden-
bandbetrieb wieder ein. Fiinf Tage nach
Streikausbruch traf man eine schriftliche
Vereinbarung, in der die Belegschaft kei-
nen direkten Erfolg erzielte. In einem ge-
heimen Papier einigten sich die Fabrikan-
ten aber auf einen um 30 Prozent erhéhten
und nun garantierten Mindestlohn.

Das Feuer der «Aufschwung-miz-uns»-
Stimmung in der Arbeiterschaft loderte
in der Stadt jedoch weiter, so dass die Bas-
ler Regierung eine Art Belagerungszustand
verhingen musste, obwohl keine Gewalt-
akte vorgefallen waren. Vollends beruhigt
hatten sich die Gemiiter erst am Weih-
nachtstag 1868, als man sich erstmals iiber
die Schaffung eines Fabrikgesetzes einigte,
das 1869 aber keine materiellen Vorteile
fiir die Betriebsangehorigen brachte. Kein
Wunder, denn wie die Jahre nach 1874 be-
legen, stand die wirtschaftliche Prosperitit
noch auf wackligen Fiissen.

Der Streik von 1868 verschwand rasch
aus dem Bewusstsein der Offentlichkeit.
Fast unmittelbar nach seinem Ende brach
die Solidarititswelle auseinander. Da half
selbst der Vierte Kongress der «Internatio-
nale» 1869 in Basel nichts mehr. Amsler
verschwand und trat politisch nirgends
mehr in Erscheinung. Wihrend des Streiks
unterstiitzte zwar die Belegschaft unter
dem Deckmantel der Anonymitit die
Streikleitung. War diese jedoch unmit-
telbar erfolglos, tiberliess man sie ihrem
Schicksal. Das Konfliktverhalten scheint
sich im iibrigen innerhalb fest gefiigter
Regeln abgespielt zu haben. So wurde die
Anonymitdt der Streikleiter bis zur Bei-
legung des Ausstandes auch von der Ge-
genseite gewahrt.

Auch verschiedene andere Merkmale des
Streiks haben sich am Beispiel Basels von
1868 bestitigt. Simtliche Arbeitsnieder-
legungen fanden in einer Zeit wirtschaft-
licher Hausse statt. immer
gewaltlos und nur von kurzer Dauer, eine
materielle Not auch fiir die Streikenden

Sie waren

46  SCHWEIZER MONATSHEFTE  77. JAHR HEFT 3

Samtliche
Arbeitsnieder-
legungen fanden
in einer Zeit
wirtschaftlicher
Hausse statt. Sie
waren immer
gewaltlos und nur
von kurzer Dauer.
Zentral dabei
waren Status-
verlustangste
hochqualifizierter
Fachkréfte.

PROTESTKULTUR

lag nicht vor. Zentral dabei waren Sta-
tusverlustingste hochqualifizierter Fach-
krifte. Damit wollten sie
drohenden sozialen Abstiegs (Fabrikarbeit
hatte ja ein schlechtes Ansehen) erwehren.
Uber eine Teilnahme an den betrieblichen
Machtstrukturen wollten sie ihren An-
spruch an den Produktionsgewinnen gel-
tend machen. Beide Konfliktparteien legten
grosste Umsicht in ihrem Handeln an den
Tag, denn sie wollten den Konjunktur-
aufschwung nicht gefihrden. Deshalb er-
staunt es nicht, dass sie ihren Willen zur
raschen Beilegung des Zwistes kundtaten.
Damit fanden beide Parteien die wohl
effizienteste Methode der Konfliktlgsung.

sich eines

Auswirkungen

Ihre Wirkung hatten die Arbeitsausstinde
trotz der ungleichen Machtverhiltnisse
allemal. Der renommierte Unternehmer
Alphons Koechlin-Geigy bescheinigte den
Kampfmassnahmen schon 1889 éffentlich
entscheidende Wirkung: «Die Strikes ha-
ben den Arbeiter gerettet von allen Akten
kleinlicher Tyrannei und tiglicher Miss-
handlungen. Alle diese Missbriuche haben
die Strikes und die Strikes allein hinweg-
gefegt.» Mit dem neuen Konfliktverhalten
war der Weg fiir eine langfristige Strategie
geebnet. Die fritheren Protestformen
blieben eng an die betroffenen Betriebe
gebunden. Unter Zuhilfenahme einer im-
mer breiteren Offentlichkeit wollten die
Arbeitnehmer nun die politische Biihne
betreten. Uber die Legislative sollte eine
Verlagerung der sozialen Machtverteilung
erzielt werden. Dies wurde aber erst in
unserem Jahrhundert politische Realitit.
Bei der Analyse von Arbeitskonflikten
der Frithindustrialisierung kann man un-
versehens auf eine zwar iltere, aber nichts-
destoweniger provokative These stossen:
Der Soziologe Ralf Dahrendorf  hatte
nimlich 1957 postuliert, dass den mani-
fest vorgetragenen Argumenten der Streik-
parteien nur symbolischer Charakter zu-
kommt. Er behauptete damals, dass Streiks
im 19. Jahrhundert ausschliesslich Macht-
proben iiber eine Beteiligung bzw. den
Ausschluss von Herrschaft waren. Wenn
diese These damals auch kithn war, so
wurde sie bis heute nicht iiberzeugend

widerlegt. 4



	Kultur

