
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 77 (1997)

Heft: 3

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

José Manuel Lopez de Abiada

Für Mario von Cranach zum Geburtstag, in herzlicher Verbundenheit

Weltliteratur und literarischer Kanon

Die Dichter schaffen die literarischen Werke, doch die Kritiker
bestimmen, was davon zum literarischen Kanon gehört. Die Aufgabe
der Literaturkritik geht in der Tat über die reine Werkanalyse und
Interpretation hinaus: Sie grenzt den Kanon ab und sichert seine

Autorität, die sie abstützt aufder Tradition und aufKriterien wie

Originalität, bleibenden Wert und ästhetische Qualität.

1 Harold Bloom: The

Western Canon. The

Books and School of
the Ages. Harcourt
Brace & Company,

New York - San Diego -
London 1994,

578 Seiten.

L/iese Aufgabe untersucht
Harold Bloom in seinem Band «The
Western Canon»1. Es hat ein vielseitiges
Echo ausgelöst. Wie seine früheren Werke
wurde es Gegenstand absoluter Bewunderung

oder strenger Kritik. Bloom, zur Zeit
vielleicht der einflussreichste Kritiker in
den USA, ist bekannt für seinen Hang zur
Polemik. Er sieht im Ästhetischen das

wichtigste Wertungskriterium und macht
so den sozialen, politischen und
geistesgeschichtlichen Aspekten der Literatur
gewissermassen den Rang streitig.

Seit dem Erscheinen seines schon

legendären Klassikers «The Anxiety of
Influence» (1973) gehört Bloom zur
Avantgarde der Literaturkritik. Die breite
Leserschaft erreichte er mit seinem brillanten

Essay über den Ursprung der jüdischen
Bibel, «The Book of J» (1990), worin er

erklärte, dass die von den Exegeten einem

anonymen Autor J zugeschriebenen Teile
des alten Testaments wahrscheinlich aus
der Feder einer gewissen Bathseba stammen,

einer Prinzessin des Salomonischen
Königshauses. Blooms nächstes Buch,
«The American Religion» (1992), bestätigte

sein Können auf dem heiklen Parkett
der politischen Debatte.

«The Western Canon», sein jüngstes
Werk, ist im Oktober 1994 erschienen.
Wie zu erwarten war, entfachte es eine heftige

Kontroverse und fand Eingang in die
Bestsellerlisten, obwohl ein
literaturwissenschaftliches Fachbuch normalerweise
kaum je das Interesse des breiten Publikums

erweckt. Liegt die Ursache für so viel
Aufmerksamkeit etwa in Blooms Forde¬

rung nach Anerkennung des ästhetischen
Wertes der Literatur? Gewicht haben
dürfte jedenfalls Blooms bedingungslose
Verteidigung einer wesentlich humanistisch

orientierten Lehre und Forschung
sowie die alarmierte Warnung vor dem
Verlust der Fähigkeit zu einer sorgfältigen
Lektüre der Klassiker. Und gleichzeitig
kritisiert Bloom heftig die von ihm so
getaufte «Schule des Ressentiments» (The
School of Resentment), welche sich seiner
Ansicht nach aus Feministinnen, Marxisten,

Lacanianern, Semiotikern, Vertretern
des «New Historicism» und der
Dekonstruktion zusammensetzt. Dieses
vermeintlich apokalyptische Ungeheuer hat —

so Bloom - den Weg zur qualitativen
Bewertung eines literarischen Werks in
Abhängigkeit von seinem ästhetischen
Wert gänzlich versperrt. Diese «schreckliche

Strömung» ist für ihn sogar noch schlimmer

als der Multikulturalismus, und er ist
besorgt über den grossen Einfluss, den sie
auf die nordamerikanischen Universitäten
ausübt. Gestützt auf «rassische, geschlechts-
und klassengebundene Grundsätze», gibt der
Multikulturalismus einer «Handvoll mittel-
mässigen zentralafrikanischen, puertorica-
nischen, asiatischen, nordamerikanischen und

Chicano-Schriftstellern den Vorrang
Autoren, die nur deshalb gelesen werden,
weil sie verstockte feministische, afrozentri-
stische oder homosexuelle Ideologen sind»

(Quimera, Nr. 133, 1995, S. 14). Dieser
Bemerkung könnte man entnehmen, dass

sich Bloom grundsätzlich gegen den
Multikulturalismus stellt. Dass es sich hierbei
jedoch um eine Unterstellung handeln

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3 33



KULTUR WELTLITERATUR

würde, beweist der Lieblings-satz des

Buches: «Ifmulticulturalism meant Cervantes,
who could quarrel with it?» (S. 40)

Kurzum: Bloom fordert die Rückkehr
zur Anerkennung der kanonischen Autoren
und stellt sich jenen Kritikern und Theoretikern

entgegen, die sich von den genannten

Modeströmungen mitreissen lassen.

Zur Zeit von Lessing, Diderot oder der
Gebrüder Schlegel war öffentliche Kritik
am literarischen Werk noch nicht als

kulturelle Notwendigkeit etabliert. Worauf
beruht überhaupt diese Notwendigkeit
oder, genauer gefragt, wie erklärt sich das

öffentliche Interesse an der Literaturkritik?
Eine Erklärung liegt sicher darin, dass

eine beträchtliche Anzahl der Leser eine

Bestätigung ihres eigenen Urteils sucht
und eine Orientierungshilfe bei der
Auswahl der Lektüre ihres Geschmacks sowie
eine Anregung ihres Interesses braucht.
Weil die Literaturkritik so wichtige
Aufgaben erfüllt, hat sie sicher ihre
Daseinsberechtigung. So verstanden kann sie

nämlich dem gewöhnlichen Leser ein
Werk näherbringen und zu dessen besseren

Verständnis beitragen.
Die Literaturtheorien hingegen entfernen

sich immer mehr von diesen
vermittelnden Grundanliegen und damit vom
allgemeinen Publikum; sie bleiben nur der

begrenzten Gruppe der Fachleute zugänglich.

Als Beispiel dieser Art von
Literaturkritik führt der bekannte Romancier
Stephen Vizinczey Derridas dekonstruktivistische

Schule an, deren Bücher er als

Gipfel der «akademischen Arroganz»
bezeichnet, weil sie dem literarischen Werk
jeden innewohnenden Sinn absprechen.

Wie der Leser vielleicht schon vermutet,
ist das provozierende Buch von Harold
Bloom als Kritik an der dekonstruktivistischen

Schule konzipiert. Es richtet sich
ausdrücklich an ein gebildetes und mehr
an der Literatur selbst als an
Literaturtheorie interessiertes Leserpublikum.
Nicht von ungefähr haben gerade die
Literaturkritiker und Theoretiker massiven

Widerspruch erhoben.
Überraschenderweise gilt die Mehrzahl

der Einwände nicht Blooms theoretischen
Überlegungen, auch nicht seiner
Zusammenstellung der kanonisierenden
Elemente. Sie richten sich auch nicht gegen
die 21 Essays über die 26 herausragend-
sten Autoren, sondern gegen den Anhang.

Dominierende

Figur und

unbestreitbares

Zentrum des

westlichen

Kanons der

Neuzeit ist

für Bloom

Shakespeare.

2 Giambattista Vico:

Principi di una Scienza
Nuova intorno alla
natura delle nazioni,
1725 (erste Fassung);
1744 (def. Fassung).

Dort wartet Bloom nämlich mit einer
Auswahl von etwas mehr als 750 Autoren und
rund 1500 kanonwürdigen Titeln auf.
Hier finden Blooms Gegner Nahrung für
ihre Kritik. Wie bei jeder anthologischen
Auswahl fehlen für die einen wichtige
Autoren oder Titel, und für die anderen sind
viele überflüssig.

Der Kanon

Es ist nicht möglich, in einer knappen
Zusammenfassung alle Elemente in Blooms

Konzept des literarischen Kanons
vorzustellen. Eines davon nennt er selbst die
«Theorie des Einflusses». Gemeint ist die

Vermutung, dass sich alle grossen Schriftsteller

mit gewissen literarischen Vorbildern

auseinandergesetzt haben. Daraus
schliesst er, dass es die grossen Schriftsteller
und nicht kulturelle oder politische
Gremien sind, welche den Kanon begründen.
Zu den unerlässlichen kanonischen Kriterien

gehören, wie gesagt, Originalität, Vitalität

und die ästhetische Dimension eines

Textes, der mehrfach neu lesbar sein muss.
Dominierende Figur und unbestreitbares

Zentrum des westlichen Kanons der
Neuzeit ist für Bloom Shakespeare:

«Shakespeare is the Canon», heisst es

immer wieder. Unmittelbar danach folgen
Dante und Cervantes, mit einigem
Abstand Tolstoi, Chaucer und Montaigne,
dann Milton, Goethe, Ibsen, foyce und
Beckett. Für Bloom aber ist Shakespeare
der kanonische Orientierungspunkt der
westlichen Kultur schlechthin, von grösserer

Bedeutung als Plato, Aristoteles, Kant
und Hegel zusammen. Alle anderen Autoren

werden in Abhängigkeit von ihm, das

heisst als seine Vorläufer oder Nachfolger
beleuchtet. Wenn es darum geht, die
allerbedeutendsten westlichen Werke
auszuwählen, zögert Bloom nicht und nennt,
nebst den Tragödien Shakespeares, den

«Quijote» von Cervantes, die «Divina
Comedia», Miltons «Paradise Lost», die
«Thora», die Evangelien und Homers

Epen.
Bloom orientiert sich ferner an der

«Neuen Wissenschaft» von Vico2 und seiner

Darstellung der historischen Zyklen.
Danach wird die Literatur in vier Zeitalter
eingeteilt: ein theokratisches, ein
aristokratisches, ein demokratisches und ein
«chaotisches».

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3



KULTUR WELTLITERATUR

Während Bloom das erste Zeitalter
aufgrund seiner zeitlichen Distanz beiseite
lässt, beginnt das zweite seiner Ansicht
nach mit Dante (1265-1321) und Chaucer

(1340-1400). Auf diesen beiden Autoren

als Fundament errichtet Bloom die
zwei Hauptpfeiler seines kanonischen
Tempels: Shakespeare und Cervantes.
Andere wichtige Autoren der aristokratischen
Epoche sind Montaigne, Molière, Milton
und Goethe.

Das demokratische Zeitalter entspricht
hauptsächlich dem 19. Jahrhundert. Es

wird angeführt von Whitman als Leitfigur
des amerikanischen Kanons, sodann von
Wordsworth, Jane Austen, Dickens, George

Eliot als englische Vertreter, Tolstoi und
Ibsen als europäische Exponenten. Meldet
sich da nicht Widerspruch, angesichts des

Fehlens etwa von Novalis, Flaubert,
Dostojewski, Baudelaire und Hölderlin?

Das «chaotische» Zeitalter schliesslich

beginnt im wesentlichen mit dem 20.
Jahrhundert. Hierhin gehören als überragende
Autoren Freud, Proust, Joyce, Kafka und

Virginia Woolf (Conrad, Henry fames und
Musil sind seiner Meinung nach weniger
relevant.) Es folgen der Argentinier Borges,
der Chilene Neruda, der Ire Beckett und
der Portugiese Pessoa. Gewiss dürfen all
diese Namen nicht fehlen, doch hätte
nicht auch der Kolumbianer Garcia Marquez

zu den Kanonwürdigen spanischer
Sprache gehört?

Bloom selbst wertet sein Buch als

Summe seiner literaturkritischen Tätigkeit,

denn er hat darin versucht, seiner

Auffassung von Literatur einen grösseren
Zusammenhang und mehr Dichte zu
verleihen. In 26 zumeist geglückten Essays

porträtiert er die für ihn wichtigsten
Autoren seit dem 14. Jh., um damit
zusätzlich die verschiedenen «nationalen Ka-
nones» zu veranschaulichen. Die Hälfte
davon betrifft Werke englischer Sprache;
je drei Autoren schrieben auf Spanisch,
Französisch oder Deutsch, während das

Italienische, Portugiesische, Norwegische
und Russische je einmal vertreten sind.

Bloom gibt unverhohlen zu, dass die
Idee eines literarischen Kanons elitär ist.
Wenn er eingestandenermassen auf Objektivität

verzichtet, so tut er es im Sinne
eines polemischen und wehmütigen
Plädoyers gegen das Vergessen und zugunsten
eines unvoreingenommenen Lesens. Blooms

Bloom gibt
unverhohlen zu,

dass die Idee

eines

literarischen Kanons

elitär ist.

Aus dem Spanischen
von Dominique Schärer

Buch gehört deshalb trotz seines Umfangs
zur Kategorie des literarischen Manifests.

Das Phänomen der Zeitgebundenheit
eines Kanons ist bekannt. Man denke zum
Beispiel nur an die verschiedenen
Erscheinungsformen des literarischen Klassizismus

nach der europäischen Renaissance,
als man sich bei der Bewertung eines Werkes

auf ein Modell stützte, welches
vermeintlich aus den aristotelischen Theorien
der Antike entstanden war. In der Romantik

hingegen galten die Originalität und
die Übertretung bestehender Normen als

die höchsten literarischen Werte. Während
des positivistischen Historizismus des letzten

Jahrhunderts wiederum bestand das

Hauptanliegen eines Werkes grösstenteils
in der künstlerischen Nachbildung oder

Widerspiegelung einer (sozialen, wirtschaftlichen

und physiologischen) Realität.
Nicht zu vergessen ist auch die

Tatsache, dass erst Kant die Kunst und die
Moral als zwei unabhängige Konzepte
definierte. Vorher hatte das Fehlen ästhetischer

Kriterien viel zu oft dazu geführt,
dass Kunst allein im Lichte moralischer
Gebote beurteilt wurde, so dass religiös
konforme, aber literarisch unbedeutende
Werke überschwenglich gelobt und erst
durch das Wirken der Zeit aus dem Kanon
der wichtigen Werke ausgeschlossen wurden.

Es gibt keinen bleibenden Wertemassstab.

Trotzdem erkennen wir intuitiv, dass

es so etwas wie die «künstlerische
Erhabenheit» gibt und dass sich diese auf
allgemeingültige ästhetische Werte stützt.

Gerade mit dieser Einsicht hätte Bloom
den Versuch wagen können, jene in den
abendländischen Literaturen beobachtbaren

allgemeingültigen, also anthropologischen

Konstanten zu untersuchen. Denn
was zu einem Kanon geführt hat, muss ja
eine ästhetische Wertelehre sein. Bloom
jedoch hat diesen Versuch gar nicht
unternommen, weil et sich von der trügerischen
Idee einer Weltliteratur leiten liess, wie sie

Goethe als Summe der wirkungsfähigen
Nationalliteraturen der westlichen Kultur
formulierte. Diese klassische Idee musste
Utopie bleiben. Denn eines ist sicher: Die
literarische Fülle einer jeden der
europäischen Kultursprachen ist schlicht
erdrückend. Sie übersteigt sogar die Grenzen
und Möglichkeiten eines erfahrenen Teams,

ganz sicher die eines einzelnen Mannes,
selbst wenn er Harold Bloom heisst.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3 35



KULTUR

Beatrice Eichmann-Leutenegger

«...so voll von Leben im Sterben sein -»
Ein Band wiederaufgelegter Gedichte der Lyrikerin Maria Lutz-Gantenbein

In beinahe fünfzig Jahren des Schaffens ist ein lyrisches Werk

entstanden, das gegen 1500 Gedichte umfasst; ein Viertel ist in
Buchform erschienen. Maria Lutz-Gantenbeins Fall war klar:
Sie konnte nur Lyrik schreiben, wie sie zu Beginn der achtziger
Jahre aufdem Fragebogen einer Schulklasse vermerkt hat.

Da

Maria Lutz-Gantenbein,

Mohnglut. Gedichte

1938-1986.
Herausgegeben und mit einem

Nachwort versehen von

Thomas Dütsch. - pendo,
Zürich 1996, 226 S.

'as heisst nicht, dass sie

sich nicht auch an Prosastücke herangewagt

hätte — zwischen 1939 und 1951
entstanden immerhin 42 kleinere Prosaarbeiten

—, aber sie erkannte rasch, dass die

lyrische Notiz, in ihrer Verknappung und
Konzentration, die ihr gemässe
Ausdrucksform sein sollte. In künstlerischer
Klugheit wandte sie fortan ihre Energie
einzig dieser Gattung zu.

Thomas Dütsch, Germanist, Pädagoge
und Autor, präsentiert dem heutigen Leser
Leben und Werk Maria Lutz-Gantenbeins.
Auf eigene Initiative hin hat er den sehr

gut erschlossenen Nachlass in der Zürcher
Zentralbibliothek gesichtet und aus den zu
Lebzeiten der Autorin erschienenen
Einzelbänden wie auch aus nachgelassenen
Gedichten einen Band zusammengestellt.
Unter dem Titel «Mohnglut», einem
Schlüsselwort dieser poetischen
Landschaft, weist die Publikation erneut auf die
1986 verstorbene Lyrikerin hin: auf ihr
Werk, welches «die Ökonomie der leisen

Töne» beherrscht, auf die Frau und Künstlerin,

die Vitalität und Melancholie in sich

vereinigte und diese Spannung aus- und
durchhielt. So an einer Scheidelinie
lebend, akzeptierte sie aber auch Entgrenzung

und Verwirrung, Ungeborgenheit
und den jähen Absturz nach den Höhenflügen.

Im zweiten Gedichtband etwa,
«Aus Monden reift das Jahr» (1947),
spricht sie von der «Zerrissenheit»:

Ich falle aus dem Leben,
ich falle aus der Welt,

und keiner kann mich heben

und neues Wunder geben,
weil alles stürzt und fällt.

Du hüllest meine Kammer

ganz in Zerrissenheit.
Nun trage ich den Jammer
aus schmerzensöder Kammer
hin durch die wunde Zeit.

Verborgener Spiegel

Immer aber weiss die Maria Lutz-Gantenbein

dieser frühen Schaffensjahre: «Ich falle
und sinke, Iich dürste und trinkeIdes Lebens

zu viel... » Diese Lebensintensität wird ihr
bis ins hohe Alter anhaften: Mit über achtzig

Jahren schreibt sie Liebesgedichte voller
«Mohnglut», frei von jeder Peinlichkeit,
dafür voll schöner Natürlichkeit. Sie richten

sich an einen weitaus jüngeren Mann,
einen in Deutschland lebenden und
schreibenden Arzt iranischer Abstammung, dem
sie in Meersburg begegnet. Der Ort
erscheint vor dem biografischen Hintergrund
nicht zufällig, denn seit jeher hat Maria
Lutz-Gantenbein für Annette von Droste-

Hülshoff inxe. Verehrung bezeugt. Und wie
diese gegenüber dem jüngeren Levin
Schücking erkennen musste, «Lebt wohl, es

kann nicht anders sein», so mündet auch die
Liebe der Zürcher Dichterin in Schweigen,
in Abschied und Verzicht. In einem
nachgelassenen Gedicht spricht sie davon:

Dein Schweigen

Seitdem du schweigst
wachsen Luftwurzeln
in den barmherzigen
Himmel
Seitdem du schweigst
strauchle ich

aufder Fährte zum
Glück

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3



KULTUR LYRIK

Ohne Gnade

ist solches Schweigen
und alle Gebete der Welt

vermögen nicht
dich zu erweichen

Denn du bist
harter Stein

Nicht selten erinnern gerade die
Liebesgedichte von Maria Lutz-Gantenbein an
die Sprache, den Duktus und Rhythmus
der Rose Ausländer. Wenn diese in einem
ihrer bekanntesten Gedichte, «Von Welt zu
Welt», mit dem geliebten Du «Zwiesprach
im Karfunkelzelt» hält, so findet sich bei

Maria Lutz-Gantenbein eine verwandte
Imagination: «...wenn der Traum eines!
schlaftrunkenen Vogels Idie Stille durchbricht

Iund der GoldlackduftIaus meinem
GartenIins Zimmer steigt... IIdann halte

ichIZwiespracheImit dir.» Bei beiden
Autorinnen spricht die reine Sprache der
Sehnsucht. Sie überschreitet die Grenzen,
aber sie wirft auch jeglichen Besitz ab,
denn sie ist nichts als eine poetische
Grösse. Dennoch bezieht gerade Maria
Lutz-Gantenbein aus ihr eine Kraft, die

man staunend anerkennen möchte. Ihre
Trauerspur, der sie zeitlebens nachgegangen

ist, erstarrt auch im Alter nicht in
resignativer Wehmut, sondern lässt noch
einmal den wilden Schmerz zu. Diese

Dichtung verschliesst sich nicht — weder

gegenüber der Angst noch dem Feueratem
des Lebens. «Mohnglut» bündelt alles: das

Leben wie den Tod, den seligen Schlaf wie
die angespannte Aufmerksamkeit.

In einem sehr informativen, liebevoll
geschriebenen Nachwort präsentiert Thomas

Dütsch die Autorin und ihr Werk im
zeitlichen und individuellen Umfeld. Zu
Beginn dieser Vita leuchtet ein exotisches
Faktum auf: die Geburt als Tochter eines

Missionarsehepaars in Kamerun. Da die
Familie bereits 1905 mit der dreijährigen
Tochter in die Schweiz, nach Chur,
zurückkehrt, erwächst aus diesem
Umstand kaum eine konkrete Erinnerung, die
sich später im Werk niedergeschlagen
hätte; dennoch stützt er vielleicht den

Hang der Autorin zum antibourgeoisen
Gestus, ihre Freude an Farben und Düften,

wobei sie natürlich mit solchen
Attitüden immer auch dem Image der
«Missionarstochter» entkommen wollte.

Maria Lutz-Gantenbein

(1902-1986).
Bernhard Moosbrugger,

pendo-Verlag.

TT

6
¦ ¦-

Diese Dichtung

verschliesst

sich nicht -
weder gegenüber

der Angst noch

dem Feueratem

des Lebens.

Maria Lutz-Gantenbein bildet sich zur
Fremdsprachenlehrerin aus und heiratet
1928 den Appenzeller Buchhändler
Friederich Lutz, mit dem sie nach Bern
umzieht. Doch bereits 1932, nach der Geburt
der Tochter Regina Maria, erfolgt der

Umzug an die Ankenweid 34 in Zürich-
Leimbach, wo sie bis zu ihrem Tod wohnen

wird. Nach einer seelischen Krise
gelingt 1938 der Durchbruch zum Schreiben;

es entstehen die ersten Gedichte
und Prosaversuche. Seit 1944, da sie den

ersten Gedicht-
¦ W.

"jM band, «Gefährten
der Stille»,
veröffentlicht, folgen
in regelmässigen
Abständen weitere

Lyriktitel
nach.

Nach 1957, dem

Erscheinungsjahr
von «Sommer
ohne Glut», stellt
sich eine längere

Publikationspause ein. Erst eine Lesung an
der Zürcher Paulus-Akademie holt Maria
Lutz-Gantenbein 1974 gleichsam wieder
in die Öffentlichkeit zurück. Preise und
Anerkennungen sowie die neue Heimat
ihrer Gedichte beim pendo-verlag festigen
ihre literarische Präsenz. 1986 stirbt die
Autorin nach schwerer Krankheit in ihrem
Haus in Zürich-Leimbach. Posthum
erscheint im Herbst des Todesjahres ihr letzter

Gedichtband «Zeit der ungesäuerten
Brote», dessen Manuskript sie noch selbst
für den Druck bereinigt hat.

In den Pressereaktionen auf ihren Tod
hin konnte man unter anderem lesen, mit
Maria Lutz-Gantenbein sei die
bedeutendste Lyrikerin der deutschsprachigen
Schweiz gestorben. Mit Recht bleibt für
Thomas Dütsch diese Meinung dahin
gestellt. Solche Pauschalurteile und Superlative

schaden meist eher der/ dem Geehrten,

als dass sie zum hilfreichen Verständnis

beitragen. Zu bedenken ist vorerst,
dass im gleichen Zeitraum wie Maria Lutz-
Gantenbein Autorinnen wie Silja Walter,

Erika Burkart, Gertrud Wilker, Lilly
Ronchetti, Magdalena Vogel unter anderen die

lyrische Landschaft durchmessen haben.
Ferner kann Maria Lutz-Gantenbein nicht
als innovative Lyrikerin gelten, und
Innovation stellt immerhin ein wichtiges Ele-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3 37



KULTUR LYRIK

In der Versteh-

barkeit ihrer

Aussagen liegt
eine Qualität der

Maria Lutz-

Gantenbein als

Lyrikerin

verborgen, aber

diese Versteh-

barkeit markiert

zugleich eine

Grenze. Darüber

ist sie nicht

hinausgegangen.

ment der sogenannten Bedeutung eines

Autors, einer Autorin dar. Zwar hat sich
ihr Werk im Laufe der Jahrzehnte formal
gewandelt, doch lässt sich diese Entwicklung

bei allen ernstzunehmenden Lyrikern
und Lyrikerinnen, so auch bei den oben
erwähnten, zweifellos ablesen. Den
konventionellen Anfängen mit ihrer
Verpflichtung dem Reim, dem Metrum und
der Form gegenüber folgen Gebilde von
grösserer Freiheit, grösserer Offenheit
nach, die sich auch in der kühneren
Bildsprache von der Frühzeit abheben. Diese

Feststellung will nicht den Rang der
Lyrikerin Maria Lutz-Gantenbein mindern -
auch Thomas Dütsch verfährt in seiner

Wertung mit der gebotenen Zurückhaltung

—, sondern nur den Ort der Autorin
näher einkreisen: jenen Punkt, der nicht
ausserhalb und weit über den Zeitgefährten

anzusiedeln ist, sondern mitten unter
ihnen.

Die Frau, die immer mehr die festen
Formen aufgebrochen und schliesslich zu

grosser Gelöstheit gefunden hat, pflegte
ein intensives Verhältnis zur Sprache. Es

war ihr Ausdrucksinstrument schlechthin,

das Gefäss für ihre Gedanken und
Empfindungen. Die eine Sprache, den
«weichen Duala-Laut» ihres Geburtslandes
Kamerun, hatte sie zwar verloren — nur
Relikte waren wie Strandgut zurückgeblieben;

ndolo (die Liebe), dipitä (die
Hoffnung). Es waren vielleicht jene zwei
Begriffe, die leitmotivisch das Leben von
Maria Lutz-Gantenbein begleiten sollten.

Doch gerade in der Liebe, die ihr
gleichermassen Auf- und Untergang
bedeutete, kam ihr auch die zweite Sprache
abhanden. Im Lyrikband «Meine Trauer

trag ich zum Gürteltier» steht das Gedicht:

Meine Worte

Meine Worte
sind zu schwer

geworden
Sie fallen
von mir
wie Früchte vom Baum...

fetzt irre ich
WORT-los
durch die Nächte
und kann dir

nimmer
sagen
dass du
mein Herzschlag bist —

Maria Lutz-Gantenbeins Kreativität ist
noch immer ein Potential, aus dem sie den
Anstoss zum Weiterleben bezieht. Doch
die liebende Frau leidet unter der Echo-
losigkeit, und unversehens fügt sich da

Maria Lutz-Gantenbein in einen
Erfahrungskreis ein, der so oft in der weiblichen
Lyrik besprochen worden ist: von Karoline
von Günderrode über Gertrud Kolmar bis
hin zu Sarah Kirsch. Maria Lutz-Gantenbein

wählt dafür aber nicht das hermetische

Versteck, den kryptischen Ort, die
kaum zu decodierende Verschlüsselung.
Ihre Bilder bleiben einfach, luzid und
einsichtig - in dieser Hinsicht vergleichbar
mit jenen einer Hilde Domin. In der
Verstehbarkeit ihrer Aussagen liegt eine

Qualität der Maria Lutz-Gantenbein als

Lyrikerin verborgen, aber diese Verstehbarkeit

markiert zugleich eine Grenze.
Darüber ist sie nicht hinausgegangen. Ihr
Anliegen in der künstlerischen Reifezeit
galt nicht vorab der Innovation ihrer Sprache,

als vielmehr deren Bestand. Und
damit deren Rettung, da sie doch beinahe in
den «Labyrinthen der Liebe» verschwunden
wäre. Und was blieb als «Wunsch» zurück —

nach einem ebenso beglückenden wie
anstrengenden Leben? Der posthume Band
«Zeit der ungesäuerten Brote» schliesst mit
einem Gedicht, das die zuvor beschworene
«Eiszeit» nicht fortdauern lassen will,
sondern noch einmal die wunderbare Vitalität
dieser Frau trotz allem entdeckt:

Wunsch

In Kanada
leuchten
die Ahornwälder
im Herbst
und brennen

furchtlos
in den Winter

So mächt ich
dem Tod

entgegen leuchten

so voll von Leben

im Sterben sein —

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3



KULTUR

Marco Baschera,
geboren 1952, schloss
1981 an der Universität
Zürich das Studium der

Romanistik (Französisch
und Italienisch) ab.

1987 promovierte er mit
dem Buch «Das dramatische

Denken', einer
Studie zu Diderot und

Kant (Carl Winter Verlag,

Heidelberg 1989).
Die Habilitation erfolgte
ebenfalls an der Universität

Zürich im Jahre
1995 mit einer Arbeit
über die Theatralität in

den Komödien Molières.
Der vorliegende Beitrag
entstand als Probevorlesung

vor der Fakultät.

Für Hans-Jost

Das Buch, das den Autor schafft
Betrachtungen zum Verhältnis von Autor und Buch
in den Essais von Michel de Montaigne

«Quand je dance, je dance; quand je dors, je dors.» Dies ist eines der

geflügelten Worte aus den «Essais» von Michel de Montaigne, die sich

in jeder Sprichwortsammlung finden lassen. Man zitiert dieses Wort
wohl in der Absicht, die ungeteilte, durch keine Reflexion gestörte
Hingabe eines Subjekts an eine Tätigkeit zu unterstreichen. Jede

intellektuell reflexive Tätigkeit würde diese Hingabe nur stören.

1 Les Essais de Michel
de Montaigne, Pierre
ViUey (Hrsg.), 1922;

überarbeitet von V.-L.

Saulnier, PUF, Paris
1965, III, 13, p. 1107.

/Vun tanzt und schläft aber

derjenige, der solche Sätze produziert,
gerade nicht. Das Subjekt der Aussage deckt
sich nicht mit dem Subjekt der beschriebenen

Tätigkeit. Und eigenartigerweise
ruft dieser Versuch, die unmittelbare
Gegenwart einer Tätigkeit sprachlich
auszudrücken, genau sein Gegenteil hervor,
denn sie wiederholt sich: «Quandje dance,

je dance; quand je dors, je dors.»
Die Wiederholung, und mit ihr die

Zäsur, die sie zwischen tanzen und tanzen
legt, hebt das Abgeschlossene dieser
Tätigkeiten, das sie ausdrücken soll, wieder auf.
Ebenso verdoppelt sich im sprachlichen
Ausdruck das die Tätigkeit ausübende

Subjekt. Die sprachliche Differenz
zwischen den beiden Ich ermöglicht die
Wiederholung, und diese erweckt dann doch
wieder den Eindruck der Abgeschlossenheit.

Das Medium der Sprache scheint diese
Inkohärenz nicht beseitigen zu können,
also nicht geeignet zu sein, die unmittelbare
Hingabe eines Ich an eine nichtsprachliche
Tätigkeit adäquat auszudrücken. Das
einheitliche Subjekt der Handlung spaltet sich
im sprachlichen Ausdruck.

Und wie steht es um das Ich, das denkt?
Ich werde in der Folge dem geflügelten
Wort seine Flügel stutzen und es wieder
einfügen in den Kontext, aus welchem
es im Sprichwörterbuch herausgerissen
wurde. Es steht gegen Ende des letzten
Kapitels - «De l'Expérience» - des 3. Buchs
der «Essais». Montaigne diskutiert hier die

Beziehung von Körper und Seele. Er
schliesst direkt an diese eben zitierten
Worte an und sagt:

«(...) voyre et quandje me promeine
solitairement en un beau vergier, si mes pensées

se sont entretenues des occurences estrangieres
quelque partie du temps, quelque autre partie

je les rameine à la promenade, au vergier,
à la douceur de cette solitude et à moy.»1

Montaigne beschreibt, was passiert,
wenn er, in Gedanken versunken, durch
einen schönen Obstgarten wandelt. Die
Gedanken verselbständigen sich wie im
Traume und beschäftigen sich mit
irgendwelchen Dingen, fremden Dingen, wie
es heisst. Das Subjekt unterbricht diese

Tätigkeit und führt seine Gedanken
zurück auf die konkrete Situation, in der es

sich befindet, nämlich auf den Spaziergang
im Obstgarten und schliesslich auf sich
selbst. Das Ich, das denkt, geht demnach
nicht vollständig im Denken auf.
Vielmehr lässt es seinen Gedanken freien Lauf,
führt sie aber wieder zurück als seine
Gedanken, als die Gedanken eines

Spaziergängers, der sich der Natur und des

Alleinseins erfreut. Heteronomie und
Autonomie bestimmen sowohl das Subjekt
als auch seine Gedanken: «quelque partie
du temps» sind seine Gedanken autonom,
sie gehen mithin eigenständig den fremden

Dingen nach, und «quelque autre partie

(du temps)» übernimmt das Ich wieder
die Führung und erinnert seine eigenen
Gedanken daran, dass sie an einen Körper
gebunden sind und, bitte sehr, die schöne
Natur auch gebührend geniessen sollen.

Die Ähnlichkeit und Austauschbarkeit
der beiden Zeitangaben «quelque partie du

temps» und «quelque autre partie» verweisen
auf die Unbestimmtheit dieses Wechsels.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3 39



KULTUR MICHEL DE MONTAIGNE

Das Subjekt erfährt beim Denken seine
Andersheit und führt das Denken aufsein
Anderes, das heisst auf den Körper, mit
dem es verbunden ist, zurück. Diese
Erfahrung der Andersheit am eigenen Denken

und am eigenen Körper, das heisst
die Andersheit des Andern, vermag jedoch
keine dauerhafte Identität des Subjekts zu
stiften.

Erkenne dich selbst

Im Gegensatz zu Descartes gibt es bei
Montaigne keine prinzipielle Trennung der res

cogitans von der res extensa und somit auch
keine begriffliche Kontrolle über die
Gedankenführung, also keine Ruhe und
Gewissheit des denkenden Subjekts. Keine

begriffliche Methodik, keine Systematik.
Nur dieses beständige Hin und Her
zwischen der Fremderfahrung und der
momentanen Erfahrung des Selbst. Da die

Rückführung der Gedanken auf das Selbst

nur eine jeweils momentane Identität
ergibt, entzieht sich das Ich immer wieder
der begrifflichen Bestimmung.

Prägnante Aussagen Montaignes zu dieser

Unstabilität finden sich vor allem in
der «Apologie de Raimond Sebond» und
können mit der Entdeckung des Pyrrho-
nismus durch Montaigne in Verbindung
gebracht werden. Montaigne hatte die
1562 von Henri Etienne ins Lateinische
übertragenen «Hypotyposen» des Sextus

Empiricus gelesen und daraus einen
radikalen Skeptizismus abgeleitet. So heisst es

etwa gegen Ende der «Apologie» hin:
«Finalement, il n'y a aucune constante

existence, ny de nostre estre, ny de celuy des

objects. Et nous, et nostre jugement, et toutes
choses mortelles, vont coulant et roulant sans

cesse. Ainsi il ne se peut establir rien de
certain de l'un à l'autre, et le jugeant et le jugé
estans en continuelle mutation et branle.»

(II, 12, p. 601)
Beide, sowohl das urteilende Subjekt als

auch der Gegenstand des Urteils, die Welt,
beben und verändern sich laufend. Damit
steht Montaigne aber keineswegs alleine
da in der Renaissance. Das Interesse an der

Bewegung, an den Metamorphosen, den
Monstren, an der Dynamik der «natura
naturans» war bekanntlich stark verbreitet
im 16. Jahrhundert.

Die Grunderfahrung Montaignes und
vieler seiner Zeitgenossen war somit, dass

¦/

f
w

ir

i II

• Library of Congress»
USA 1987. Photo:

Christian Scholz.

der Versuch, die Natur zu ergründen, ein
eitles Unterfangen des Menschen sei, eines
leeren und bedürftigen Wesens, das sich

anmasse, das Universum umfassend zu
verstehen: «tu es le scrutateur sans connaissance,

le magistrat sans Jurisdiction et apres
tout le badin de la farce», schreibt
Montaigne im Kapitel «La Vanité» (III, 9,

p. 1001). Diesem Forscher ohne Erkenntnis,

diesem Richter ohne Gerichtsbarkeit
ruft nun Montaigne zu: Erkenne dich
selbst, wende den Verstand und deinen
Willen auf dich selbst zurück.

Diese delphische und sokratische Wende

zeichnet den Skeptizismus Montaignes
aus. In der Selbstzuwendung schaltet

Montaigne die Schrift als eine Art von Stabilisator

zwischen ihn und sich selbst.
«C'est toujours vanité pour toy, dedans et

dehors, mais elle est moins vanité quand elle

est moins estendue», sagt Montaigne im
selben 9. Kapitel des 3. Buchs. Wir werden
unser Wesen nie ganz erkennen können,
weil ja immer wir es sind, die uns erkennen;

aber wir können die Täuschungen
einigermassen unter Kontrolle halten,
wenn wir uns uns selbst zuwenden.

Der Begriff der Kontrolle tritt in den
«Essais» verschiedentlich in diesem Sinne
auf. So schreibt Montaigne im 17. Kapitel
des 2. Buchs:

«Chacun regarde devant soy; moy je
regarde dedans moy: je n'ay affaire qu'à moy, je
me considère sans cesse, je me contrerolle, je
me gouste.» (II, 17, p. 657)

«Kontrolle», das Wort, stammt aus dem
Mittellatein: ein «contrarotulus» war ein
doppelt geführtes Register, das erlaubte,
Eintragungen der einen Liste jeweils in
der andern zu überprüfen. Vergessen wir

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3



KULTUR MICHEL DE MONTAIGNE

nicht, Montaigne war Jurist. Er war zweimal

Bürgermeister von Bordeaux und
somit mit der Welt der Registerführung
vertraut. Und so führte er auch über sein
Leben ein «registre de durée», nicht etwa in
der Absicht eines Augustinus oder eines
Rousseau, öffentlich Bekenntnis abzulegen,
sondern vielmehr, um dem beständigen
Wechsel der Dinge, der alle Erkenntnis,
auch die Selbsterkenntnis, wie Wasser
zwischen den Fingern zerrinnen lässt,

etwas entgegenzuhalten. Der Skeptizismus
Montaignes ist demnach nicht bodenlos.
Wie Descartes gewinnt auch er eine
Gewissheit durch den extremen Zweifel.
Aber seine Form von Gewissheit bleibt
dem Zweifel weiterhin verhaftet. Dem
«Cogito» des Descartes stellt sich das

«Que sais-je» Montaignes entgegen.
Montaigne setzt die Schrift mit ihrer

fixierenden Gewalt ein, um sein Denken
und sein Leben zu kontrollieren. Denn
wer schreibt, liest zugleich, was er schreibt
und kann somit Kontrolle führen. Aber
wer vergleicht die beiden Register? Wer
oder was verbindet Leser und Schreiber?
Auf diese Fragen kann es für Montaigne
keine prinzipielle Antwort geben. Die
unbestimmte Differenz zwischen dem
schreibenden Subjekt und dem schriftlich
fixierten, das heisst die Möglichkeit, als

Leser immer wieder anders auf das einmal
Geschriebene zurückzukommen, ist ihm
Gewähr genug, nicht mit einem nur
momentanen Bewusstsein jegliche Kontrolle
über sich selbst zu verlieren. Durch die
Schrift erfährt das Subjekt sich selbst als

ein jeweils anderes. Es probiert sich selbst

aus. Dadurch wird das Buch für
Montaigne zu einem eigentlichen Erfahrungs-
instrument und nicht einfach zu einem
Ort, wo bereits gemachte Erfahrungen
schriftlich fixiert werden.

Einziges Thema seiner Untersuchungen
ist er selbst: «Je suis moy-mesmes la matière
de mon livre», wie es im berühmten
Vorwort an den Leser heisst. Dabei gehe es

ihm nicht um eine Art von Memoiren, in
welchen seine Taten aufgelistet wären: «Ce

ne sont mes gestes que j'escris, c'est moy.» (II,
6, p. 379). Und weiter sagt er: «Je peins
principalement mes cogitations, subject
informe, qui ne peut tomber en production
ouvragere.» Folglich schildere er vornehmlich

sein Denken, einen ungestalten
Gegenstand, der nicht in Werktätigkeit

Dem «Cogito»

des Descartes

stellt sich das

«Que sais-je»

Montaignes

entgegen.

umgesetzt werden könne. Wie alles in
der Welt bebt und schwankt also auch dieser

Gegenstand. So sagt Montaigne zu
Beginn des Kapitels «Du Repentir» von
seinem Selbst:

«Je ne puis asseurer mon object. Il va
trouble et chancelant, d'une yvresse naturelle.

Je le prens en ce point, comme il est, en
l'instant que je m'amuse à luy. Je ne peints
pas l'estre. Je peints le passage: non un passage

d'aage en autre, ou, comme diet le peuple,

de sept en sept ans, mais de jour en jour,
de minute en minute. Il faut accommoder

mon histoire à l'heure. » (III, 2, p. 805)
Montaigne ist also darauf bedacht, mobile

Strukturen zu schaffen, die diesem
beständigen Wechsel aller Dinge und seiner
selbst gerecht werden können. Das Buch
sollte ebenso flexibel werden wie sein

Gegenstand, denn: «tout ce qui branle, ne
tombe pas.» Montaigne schreibt den unsteten

Wandel, der eine endgültige Erkenntnis
seiner selbst immer wieder verunmöglicht,
seinem Buch ein. Dabei versucht er aber

gerade nicht, den «schönen» Augenblick
festzuhalten, sondern die zeitliche Erfahrung

der Diskontinuität in der Konstruktion

des Buchs nachzuahmen. Er vollzieht
eine Art von dynamischer Mimesis am
Gegenstand des Buchs, das heisst an sich
selbst, als Subjekt der Aussage.
Dadurch aber ist der Gegenstand des Buchs
nicht gegeben, sondern entsteht erst beim
Schreiben. Der eigentliche Gegenstand der
«Essais», das heisst der Selbstdarstellung
Montaignes, ist die Entstehung dieses

Selbst beim Schreiben.
Entscheidend bei dieser Selbstzuwendung

des Subjekts ist, dass sie sich erst in
intensiver Auseinandersetzung mit der
antiken Tradition entwickelt hat. Montaigne
war durchtränkt von antikem Wissen.
Seine grossen Vorbilder waren Piaton,
Plutarch, Seneca, Vergil und, vor allem,
Lukrez. Die möglichst getreue Abbildung
der Wirklichkeit — und darum ging es dem
Humanisten Montaigne letztlich - konnte
sich nur anhand der Modelle der Antike
vollziehen. Montaigne betont verschiedentlich

seinen imitativen Umgang mit
antiken Texten: «Orj'ay une condition
singeresse et imitatrice, de mes premieres
essays, aucuns puent un peu à l'estranger.»
(III, 5, p. 875). Diese Form von Imitatio
wurde von ihm aber auch als Gefahr
erkannt, denn in der Kompilation antiker

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3 41



KULTUR MICHEL DE MONTAIGNE

Die Entstehung

des modernen

Subjekts: Immer

wieder verwendet

Montaigne in

diesem

Zusammenhang die

Metapher des

Verdauens.

Textstellen droht das eigene Subjekt sich

zu verflüchtigen.
Die Entstehung des modernen Subjekts,

sozusagen auf der Schwelle zur Neuzeit,
führt über die Verarbeitung der antiken
Modelle, die abet zugleich eine Ablösung
von ihnen darsteUt. Immer wieder verwendet

Montaigne in diesem Zusammenhang
die Metapher des Verdauens. Die Inszenierung

der Imitatio, das heisst die vielen
Zitate antiker Autoren in den «Essais», trägt
also zur Entstehung dieser dynamischen
Mimesis bei, bei welcher der Autor sich
selbst als Subjekt der Aussage zuwendet,
wobei, wie wir gesehen haben, sich
dadurch sein Selbst erst im Schreibakt bildet.

Dabei stellt sich die Frage, wer wen
hervorbringt, der Autor das Buch, oder
das Buch den Autor. Montaigne selbst lässt

die Beantwortung dieser Frage in der
Schwebe. Im Kapitel «Du Démentir» sagt
er diesbezüglich:

«Me peignantpour autry, je me suis peint
en moy de couleurs plus nettes que n'estoyent
les miennes premieres, fé n'ay pas plus faict
mon livre que mon livre m'a faict, livre con-
substantiel à son autheur, d'une occupation

propre, membre de ma vie; non d'une
occupation et fin tierce et estrangere comme tous

autres livres.» (II, 18, p. 665)

Das Buch und der Tod

Montaigne ist sich des aussergewöhnlichen

Status' seines Buchs bewusst. Es ist
untrennbar mit ihm verbunden, «consub-
stantiell», vom selben Fleisch und Blut,
Teil seines Lebens, organische Materie.
Wer bei den «Essais» somit die Autorschaft
übernimmt, ist zumindest fraglich. Sie

stellen denn vor allem auch diese Frage dar,
denn der Titel des Buchs verweist nicht,
wie man immer wieder irrtümlicherweise
annimmt, auf die Sammlung verschiedener,

in sich abgeschlossener «Essays».

Montaigne hatte nie an eine Veröffentlichung

einzelner Abschnitte aus seinem
Buch gedacht. In den vier Ausgaben, die

zu seinen Lebzeiten erschienen, waren die
einzelnen Kapitel jeweils ohne Abschnitte
gedruckt. Dadurch wollte Montaigne
wohl zum Ausdruck bringen, dass es sich

um einen Körper handelt: «Mon livre est

toujours un.» (Ill, 9, p. 964). «Essai» ist bei

Montaigne noch keine Gattungsbezeichnung.

Sie wird es erst ein paar Jahre später

bei Francis Bacon. Für Montaigne bedeutete

das Wort «essai» vor allem jenes
tastende Ausprobieren des schreibenden

Subjekts mit sich selbst anhand

irgendwelcher Gegenstände oder früherer
Textstellen, auf die es lesend jeweils Bezug
nehmen kann. Dies erklärt, wieso das

Buch mit dem Tod des Autors einfach
abbricht.

Der Tod, das Ende, ist dasjenige, was
sich dem Leben immer wieder entzieht
und das sich nicht erfahren lässt. Es gibt
keine Möglichkeit, auf den Tod zurückzukommen.

Im zweitletzten Kapitel des 3.
Buchs schreibt Montaigne in bezug auf
den Tod: «Mais il m'est advis que c'est bien
le bout, non pourtant le but de la vie; c'est sa

fin, son extrémité, non pourtant son object.»

(Ill, 12, p. 1051 f.). Das heisst, der Tod ist
das Ende des Lebens, nicht etwa sein Ziel,
oder etwa sein Gegenstand. Mit dem

Wortspiel von bout- das Ende - und but

- das Ziel — greift Montaigne das

berühmte Kapitel 20 aus dem ersten Buch
«Que philosopher c'est apprendre à mourir»

auf, wo er noch unter dem Einfluss der
stoischen Philosophie stehend genau das

Gegenteil behauptete.
Der Tod gehört zu unserem Dasein,

genauso wie das Leben:
«A quoy faire nous en auroit nature

engendré la hayne et l'horreur, veu qu'elle luy
tient rang de très-grande utilitépour nourrir
la succession et vicissitude de ses ouvrages, et
qu'en cette republique universelle elle sert

plus de naissance et d'augmentation que de

perte ou ruyne?
Sic rerum summa novatur. (Lukr., «De

rerum natura», II, 74)
Mille animas una necata dédit. {Ovid,

«Fasti», I, 380)
La deffaillance d'une vie est le passage à

mille autres vies.» (III, 12, p. 1055)
Lukrez und Ovid stehen Pate für die

materialistische Einsicht in das Leben des

Todes. In bezug auf das Buch heisst das

aber, dass der Tod nicht einmal als fiktive
Position zur Verfügung steht, von wo aus
das Leben überschaubar wäre. Die «Essais»

sind demnach keine Autobiographie.
Vielmehr stellen sie ein endloses Fortschreiben
dar, bis der Tod dieser Tätigkeit ein Ende

setzt: «Qui ne voit que j'ay pris une route

par laquelle, sans cesse et sans travail, j'iray
autant qu'il y aura d'ancre et de papier au
monde?» (III, 9, p. 945).

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3



KULTUR MICHEL DE MONTAIGNE

Da aber der Tod lebt, stirbt auch das

Leben unaufhörlich. Das Projekt des

Buchs ist nicht nur gegen das Ende hin
offen, sondern diese Offenheit muss sich
in jedem Moment des Buchs zeigen. Im
Druck erstarrt das lebendige Bild, das der
Autor von sich und seinen Gedanken
geben wollte. Wenn der Buchdruck dem
Autor die Möglichkeit gibt, sich selbst
lesend als Fremder zu erfahren und
dadurch den Metamorphosen des Ich ein
stabiles Projekt entgegenzuhalten, so erfährt
er in dieser Selbstbegegnung immer auch,
symbolisch, seinen eigenen Tod. Verba

volant, scripta manent.
Montaigne ist an einer möglichst mobilen,

rhapsodischen Struktur der «Essais»

interessiert. Was tut er? Er verfasst einerseits

weitere Kapitel, kommt aber andererseits

auf die früheren, bereits gedruckten
Kapitel immer wieder zurück und fügt
Ergänzungen oder veränderte Stellungnahmen

direkt in den Text ein, ohne dass diese

Veränderungen drucktechnisch erscheinen
würden. Das Werk wächst sowohl synchron
als auch diachron laufend an. Montaigne
beschreibt diesen Vorgang so:

«J'adjouste, mais je ne corrige pas. Premièrement,

par ce que celuy qui a hypothecqué
au monde son ouvrage, je trouve apparence
qu'il n'y aye plus de droict. Qu'il die, s'il
peut, mieux ailleurs, et ne corrompe la

besogne qu'il a vendue. De telles gens il ne

faudroit rien acheter qu'après leur mort.
Qu'ils y pensent bien avant que de se

produire.» (III, 9, p. 963 f)
Wer seine Werke laufend korrigiert,

versteht den Tod nicht wie Montaigne als

etwas Offenes, Lebendiges, sondern
versucht, seinen Werken eine endgültige,
klassische Form zu geben. Nicht so

Montaigne. Er akzeptiert die einmal mehr oder

weniger zufällig entstandene Form,
kommt aber, sozusagen posthum, nochmals
auf sie zurück, nicht in der Absicht, sie zu
verbessern, sondern um sie in den
Produktionsprozess wieder zu integrieren.
Dadurch entsteht für den Leser ein immer
bewegliches Porträt Montaignes, in
welchem Vergangenheit und Gegenwart auf
eine für ihn nicht direkt ersichtliche Weise
in Dialog treten. Die Chronologie der

Eintragungen wird dadurch gesprengt. Die
«Essais» sind somit auch kein Tagebuch.
Durch das unvermittelte Nebeneinander
verschiedener Zeitmomente treten unter¬

schiedliche Ichzustände miteinander in
Kontakt. Nichts erlaubt, das vergangene
und das aktuelle Ich gegeneinander
abzuwägen. Älterwerden hat nichts mit
Weiserwerden zu tun. Nach wie vor wird die

Entwicklung des Ich mit dem torkelnden
Gang eines Betrunkenen verglichen.
Montaigne, jener gesuchte Dritte im Bunde,
der die Autorschaft für dieses Buch
übernehmen sollte, hat sich wieder mal aus
dem Staub gemacht! Nicht ganz! Denn ist
dieser «Montaigne en mouvement», wie
Starobinski ihn nennt2, nicht in «'«.r
Textschicht zu lokalisieren, so hält er sich doch
im Raum zwischen den beiden «Moy» auf,
in der Bewegung zwischen den Textschichten.

In sein persönliches Exemplar der Ausgabe

von 1588, das sogenannte «Exemplar
von Bordeaux», hatte Montaigne auf das

Titelblatt folgendes Zitat aus dem 4. Buch
der Aeneais geschrieben: «Viresque acqui-
rit eundo». «Es gewinnt an Kraft beim
Gehen.» Dieses Motto wurde noch in den

Ausgaben von 1598 und 1635 abgedruckt.
Dann wurde es weggelassen. Die klassische

Vorstellung des in sich geschlossenen
Werks vertrug das Konzept eines Werks in
Bewegung nicht mehr. Immerhin erlaubt
dieses Motto, anders auf den Begriff des

Autors zurückzukommen. Etymologisch
stammt das Wort bekanntlich vom lateinischen

augere: «vermehren, vergrössern» ab.

Der Autor wäre folglich jene nicht
lokalisierbare Instanz, kaum vom Buch zu
unterscheiden, die in dem Masse das Buch
schafft, als sie dem Buch die Autorschaft
überlässt. Aber auch das Buch ist kaum

vom Autor zu trennen. Als organische
Materie konzipiert, führt es sprachlich ein

eigenständiges Leben weit über den
leiblichen Tod des Autors hinaus.

«Quand je dance, je dance; quand je dors,

je dors.» Von diesem beweglichen Autor
verfasst kommt dieser Satz ganz am
Schluss meiner Betrachtungen anders wieder.

Er verweist nicht nur auf ein Subjekt,
das tanzt und schläft, sondern ebenso auf
das Subjekt, das diesen Satz notiert und
das in der Wiederholung, wie in einem
Echo, das Ich anders wiederkehren lässt.

Die Differenz zwischen den beiden Ich
erinnert an jene zwischen den verschiedenen
Textschichten der «Essais», an jenen
beweglichen Autor Montaigne, der auf ewig
mit dem Tode tanzt.

Wenn der Autor

sich selbst

lesend als

Fremder

«erfährt», so

erfährt er

symbolisch

seinen eigenen

Tod.

2 J. Starobinski.

Montaigne en mouvement,

GaUimard.

Paris 1982.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3 43



KULTUR

Leo Binggeli.
geboren 1951 in Basel,
studierte Geschichte,
Germanistik und Nor-

distik an den Universitäten

Basel und Oslo.

Abschluss mit dem

Lizentiat. Gymnasiallehrer

an der Handelsschule

Reinach BL.

Vom Tumult zum Streik
Der Wandel in der schweizerischen Protestkultur im 19. Jahrhundert

Die 1860er Jahre waren Wendepunkt im Protestverhalten
der Fabrikarbeiter. Die zunehmende Internationalisierung
des wirtschaftlichen Netzes zwang die Arbeitnehmer zu
mehr Prospektivität in ihren Handlungen. Eine
Untersuchung des ersten Basler Fabrikstreiks vom November
1868 fördert Erstaunliches zutage.

Montag, 9. November 1868.

Auf dem Platz vor den Werkstätten einer
Basler Seidenbandfabrik stehen rund 200
Arbeiterinnen und Arbeiter und skandieren:

«Wir dulden keine Willkürlichkeiten
mehr! Wenn die Mehrheit der Arbeiter heute
abend frei haben will, dann können Sie

nichts tun, Herr Patroni» Gespannt warten
die Lohnabhängigen auf die Reaktion des

Fabrikherrn. Auf Sekunden des Schweigens

folgt das Ultimatum: «Wer jetzt das

Fabrikgelände verlässt, handelt gegen meine

Fabrikordnung!» Das Entsetzen fährt den

Beschäftigten in die Knochen. Nichtsdesto
trotz beschliessen sie, am heutigen
Messemontag traditionsgemäss das Fabrikgelände

drei Stunden früher als üblich zu
verlassen. Etwa 50 wagen diesen
fundamentalen Schritt nicht und kehren zurück
an die Arbeitsplätze. Die Vorarbeiter
versuchen verzweifelt, die Namen der
flüchtenden Arbeiter aufzuschreiben. Das gelingt
ihnen allerdings nur zur Hälfte. Anderntags,

um 05.00 Uhr, findet die ganze
Belegschaft die Werktore geschlossen. Der
Unternehmer hatte die Deserteure
ausgesperrt. Der Streik ist vorprogrammiert.
Erfolgreich versuchen Posten, arbeitswillige
Kollegen und Kolleginnen (der Frauenanteil

ist allerdings nicht mehr zu errechnen)

vom Zutritt zum Werkareal abzuhalten.
Weshalb nur wagten die Arbeiter diesen

existenzbedrohenden Schritt wegen einer
dreistündigen Freizeit? Es gab ja noch
keine Gewerkschaften, die einen gegen
Lohnausfall versicherten. Die 1864 von
Marx und Engels gegründete «Erste
Internationale» in London hatte ebenfalls keine
finanzielle Grundlage, um Ausstände

europaweit finanziell zu unterstützen.
Hatten die Schweizer Arbeiter etwa einen
revolutionären Umsturz im Sinn?

Mitnichten. Sie waren sich sehr wohl
bewusst, dass ihre Möglichkeiten äusserst
beschränkt waren. So nahmen sie 1865

aufgrund der schlechten Wirtschaftslage
ohne Murren eine 50prozentige
Lohnreduktion hin. Inzwischen aber hatte sich
Entscheidendes verändert. Eine stark
erhöhte Emsigkeit in den Fabrikbetrieben
bewies auch den Betriebsangehörigen den

konjunkturellen Aufschwung. Ihre Wünsche

nach erhöhtem Wohlstand prosperierten

deshalb ebenfalls. Die Unternehmer

wollten die wirtschaftliche Basis für
morgen legen, um im harten
Verdrängungskampfbestehen zu können. Die
stufenweise Angleiehung der gegenseitigen
Forderungen auf beiden Seiten ist die
Dialektik, die sich also schon vor 150 Jahren
bewährt hatte. Im Gegensatz zu heute
aber, wo höhere Löhne und kürzere
Arbeitszeiten zur Sicherung der Kaufkraft
bzw. zur Erhaltung der Arbeitsplätze
dienen, waren damals Lohnforderungen sehr
bescheiden. Und Ansprüche auf verkürzte
Arbeitszeiten oder gar Ferien waren
schlicht unbekannt. Selbst Arbeitspensen
von 12 und 14 Stunden täglich - an sechs

Wochentagen - waren akzeptiert.

Spontane Aktionen

Die bis Mitte des letzten Jahrhunderts
üblichen Protestbewegungen versuchten,
kurzfristige Nöte zu beseitigen. Hungersnöte

liessen Grossteile der Bevölkerung
tumultartig städtische Vorratsspeicher
plündern. Heftige Gesellenstreiks richteten

sich gegen konkrete Verletzungen ihres
handwerklichen Ehrgefühls. All diese

Aktionen waren spontan und von kurzer
Dauer, dabei wurde auf möglichst grosse
Anonymität geachtet. Die durch die Me-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3



KULTUR PROTESTKULTUR

chanisierung ermöglichte Produktionssteigerung

liess nun vage an eine stabilere
Wirtschaftslage und sogar an ein
Wohlstandswachstum denken. Im Bewusstsein,
dass die ökonomische Vernetzung inzwischen

globale Ausmasse annahm, liess die
«Erste Internationale» als federführende
Arbeiterorganisation in Europa explizit
einen Anteil am Produktionsertrag
fordern. Diese Ansprüche der Marxisten und
Proudhonisten liessen aber selbst die

Lohnabhängigen in den Betrieben
erzittern. Ihnen war klar, dass nur ein

Mitgehen mit den Arbeitgebern zu einer
dauerhaften Sicherheit führen konnte.

Diese Sicht ist nur angesichts des
emotionalen Hintergrunds zu verstehen, den
die Arbeiter «ihren» Maschinen gegenüber
zeigten. Dieses Verhältnis — Produktionsanlagen

wurden gern Kosenamen wie
«Dicke Bertha» und «Langer Lulatsch»
gegeben — bewies ihre Abhängigkeit vom
einwandfreien Funktionieren der Lieblinge.
Sie hegten sie mit grossem Eifer. Die gleiche

Identifikation mit «ihren» Betrieben
hatten aber auch die Unternehmer. Ihnen
war der einwandfreie Ablauf des

Produktionsprozesses ebenfalls - nicht nur aus

Profitgründen - sehr wichtig. Daher darf
von einer revolutionären Absicht oder von
einem Klassenbewusstsein der damaligen
Proletarier sicher nicht gesprochen werden.

Die politisch extremste Form des

wirtschaftlichen Liberalismus, der
«Manchesterismus», setzte dem obrigkeitlichen
Mitgefühl den Beschäftigten gegenüber
jedoch sehr enge Grenzen. Die Fabrikherren

interessierten sich nur für ihre
Arbeitskraft. Ihr sozial-philantropisches
Engagement war deshalb nur insofern von
Bedeutung, als dass die Arbeitskraft in
ihrer genügenden Funktionsfähigkeit
erhalten werden musste. Gerade dieses

Selbstverständnis war auch bei den Arbeitern

unbestritten! Sie gerieten deshalb unter

zusätzlichen Druck, als die Maschinen
leistungmässig zunehmend in ein
Konkurrenzverhältnis zu ihnen traten. Einen
Ausweg daraus sahen die qualifizierten
Fabrikarbeitern deshalb einzig in der
handwerklichen Spezialisierung.

Verändertes Konfliktverhalten um 1850

Um 1850 mussten die Belegschaften ihr
Konfliktverhalten überdenken. Den Unter-

Es lässt sich

belegen, dass

gerade nicht

die sozial

bedrohten

Unterschichten

sich an

Fabrikstreiks

beteiligten,
sondern im

Gegenteil die

privilegierten und

qualifizierten

Betriebsangehörigen.

gebenen ging es primär um eine gerechte
Verteilung der betrieblichen
Wertabschöpfungen. Um genügend politischen
Rückhalt zu haben, waren sie aber wohl

gezwungen, auf bewährte Argumentationsmuster

zurückzugreifen. So forderten
sie höhere Löhne, um in Not geratenen
Familien eine ausreichende Existenzgrundlage

zu garantieren. Die Arbeitgeber ihrerseits

wiesen diese Ansprüche ab und legten
Statistiken über Verkaufsverluste vor.
Entscheidend dabei war jeweils, dass beide
Seiten zu geringe handfeste Sachkenntnisse

über die vorgebrachten Argumente
der Gegenpartei hatten, um diese
angemessen widerlegen zu können. Weder
realisierten die Arbeiter und Arbeiterinnen,
dass die Marktverluste durch anderweitige
Handelserträge zumindest wettgemacht
wurden, noch hatten die Arbeitgeber
Kenntnis über die reale soziale Lage der
Unterschichten. Es lässt sich an mehreren
Beispielen belegen, dass gerade nicht die
sozial bedrohten Unterschichten sich an
Fabrikstreiks beteiligten, sondern im
Gegenteil die privilegierten und qualifizierten
Betriebsangehörigen. Sichtbares Zeichen
für die soziale Trennung dieser
Arbeiterschicht zur übrigen ungelernten Belegschaft

war nur noch das Festhalten an alten
Handwerksprivilegien, das aber fast nur
noch aus dem «Blauen Montag» bestand.

Die Lebensverhältnisse der ungelernten
Proletarier waren in der Tat nicht rosig.
Um 1865 darf mit einer Armutsrate von
rund 10—15 Prozent der schweizerischen
Einwohner gerechnet werden. Eine auch

nur einigermassen zuverlässige Statistik
wurde damals zwar nicht geführt, eine

Quellensammlung vieler Einzelschicksale
hinterlässt dennoch einen Eindruck des

Lebensstandards einkommensschwacher
Schichten. Dabei kommt zum Ausdruck,
dass in den Argumentationen der
Streikenden von 1868, einem patriarchalischen
Selbstverständnis folgend, nur vom männlichen

Einkommen ausgegangen wurde.
Dass dabei 40prozentige Haushaltsdefizite
auftraten, ist deshalb nicht verwunderlich.
Bei Berechnung des Gesamteinkommens
einer Familie - inkl. Frauen- und Kinderlöhnen

— ist aber oft bei qualifizierten
Arbeiterfamilien ein etwa lOprozentiger
Überschuss festzustellen. Dies ist
offensichtlich den bürgerlichen Fabrikherren

entgangen.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3 45



KULTUR PROTESTKULTUR

1868 war die Angst der Basler Bürgerschaft

vor einer Revolution gross. Während

im Streik die städtischen Behörden
in ihren Vermittlungsbemühungen auf
Zeit arbeiteten, suchten die Arbeitgeber
den raschen Kompromiss. Mit Ausnahme
des Streikführers fohannes Amsler stellte
Johannes De Bary sämtliche Beschäftigte
ohne negative Folgen in seinem
Seidenbandbetrieb wieder ein. Fünf Tage nach
Streikausbruch traf man eine schriftliche
Vereinbarung, in der die Belegschaft
keinen direkten Erfolg erzielte. In einem
geheimen Papier einigten sich die Fabrikanten

aber auf einen um 30 Prozent erhöhten
und nun garantierten Mindestlohn.

Das Feuer der «Aufschwung- mit-\ins»-
Stimmung in der Arbeiterschaft loderte
in der Stadt jedoch weiter, so dass die Basler

Regierung eine Art Belagerungszustand
verhängen musste, obwohl keine Gewaltakte

vorgefallen waren. Vollends beruhigt
hatten sich die Gemüter erst am
Weihnachtstag 1868, als man sich erstmals über
die Schaffung eines Fabrikgesetzes einigte,
das 1869 aber keine materiellen Vorteile
für die Betriebsangehörigen brachte. Kein
Wunder, denn wie die Jahre nach 1874
belegen, stand die wirtschaftliche Prosperität
noch auf wackligen Füssen.

Der Streik von 1868 verschwand rasch

aus dem Bewusstsein der Öffentlichkeit.
Fast unmittelbar nach seinem Ende brach
die Solidaritätswelle auseinander. Da half
selbst der Vierte Kongress der «Internationale»

1869 in Basel nichts mehr. Amsler
verschwand und trat politisch nirgends
mehr in Erscheinung. Während des Streiks
unterstützte zwar die Belegschaft unter
dem Deckmantel der Anonymität die

Streikleitung. War diese jedoch unmittelbar

erfolglos, überliess man sie ihrem
Schicksal. Das Konfliktverhalten scheint
sich im übrigen innerhalb fest gefügter
Regeln abgespielt zu haben. So wurde die

Anonymität der Streikleiter bis zur
Beilegung des Ausstandes auch von der
Gegenseite gewahrt.

Auch verschiedene andere Merkmale des

Streiks haben sich am Beispiel Basels von
1868 bestätigt. Sämtliche Arbeitsniederlegungen

fanden in einer Zeit wirtschaftlicher

Hausse statt. Sie waren immer
gewaltlos und nur von kurzer Dauer, eine
materielle Not auch für die Streikenden

Sämtliche

Arbeitsniederlegungen

fanden

in einer Zeit

wirtschaftlicher

Hausse statt. Sie

waren immer

gewaltlos und nur

von kurzer Dauer.

Zentral dabei

waren

Statusverlustängste

hochqualifizierter
Fachkräfte.

lag nicht vor. Zentral dabei waren
Statusverlustängste hochqualifizierter
Fachkräfte. Damit wollten sie sich eines
drohenden sozialen Abstiegs (Fabrikarbeit
hatte ja ein schlechtes Ansehen) erwehren.
Über eine Teilnahme an den betrieblichen
Machtstrukturen wollten sie ihren
Anspruch an den Produktionsgewinnen
geltend machen. Beide Konfliktparteien legten
grösste Umsicht in ihrem Handeln an den

Tag, denn sie woUten den Konjunkturaufschwung

nicht gefährden. Deshalb
erstaunt es nicht, dass sie ihren Willen zur
raschen Beilegung des Zwistes kundtaten.
Damit fanden beide Parteien die wohl
effizienteste Methode der Konfliktlösung.

Auswirkungen

Ihre Wirkung hatten die Arbeitsausstände
trotz der ungleichen Machtverhältnisse
allemal. Der renommierte Unternehmer
Alphons Koechlin-Geigy bescheinigte den

Kampfmassnahmen schon 1889 öffentlich
entscheidende Wirkung: «Die Strikes
haben den Arbeiter gerettet von allen Akten
kleinlicher Tyrannei und täglicher
Misshandlungen. Alle diese Missbräuche haben
die Strikes und die Strikes allein hinweggefegt.»

Mit dem neuen Konfliktverhalten
war der Weg für eine langfristige Strategie
geebnet. Die früheren Protestformen
blieben eng an die betroffenen Betriebe
gebunden. Unter Zuhilfenahme einer
immer breiteren Öffentlichkeit wollten die
Arbeitnehmer nun die politische Bühne
betreten. Über die Legislative sollte eine

Verlagerung der sozialen Machtverteilung
erzielt werden. Dies wurde aber erst in
unserem Jahrhundert politische Realität.

Bei der Analyse von Arbeitskonflikten
der Frühindustrialisierung kann man
unversehens auf eine zwar ältere, aber
nichtsdestoweniger provokative These stossen:
Der Soziologe Ralf Dahrendorf hatte
nämlich 1957 postuliert, dass den manifest

vorgetragenen Argumenten der
Streikparteien nur symbolischer Charakter
zukommt. Er behauptete damals, dass Streiks
im 19. Jahrhundert ausschliesslich Machtproben

über eine Beteiligung bzw. den
Ausschluss von Herrschaft waren. Wenn
diese These damals auch kühn war, so
wurde sie bis heute nicht überzeugend
widerlegt.

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3


	Kultur

