
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 77 (1997)

Heft: 3

Artikel: Spuren der Idylle : über ein Motiv der Moderne

Autor: Görner, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAY

Rüdiger Garner

Spuren der Idylle
Über ein Motiv der Moderne

c

Man kennt sie als Pastorale, als Tanz der Nymphen,
als Spiel von Licht und Schatten über einer entspannten
Szene, die Idylle. Was aber ist die Idylle? Wofür steht sie?

Für die
Vorabdruckgenehmigung dieses

Essays dankt die

Redaktion dem Verlag

Klopfer & Meyer. Der

Essay wird in diesem
Monat in Rüdiger
Görners herausgegebenem

Band »Wortwege.

Zugänge

zur spätmodernen
Literatur' bei Klopfer &

Meyer, Tübingen,
erscheinen.

/Wan sieht ein Gemälde
Poussins vor sich oder Bouchers, denkt an
Vergils bukolische Dichtung, an Schäferspiele

und anakreontische Verse, an
Oliven- und Eukalyptushaine, an den locus

amoenus, den lieblichen Ort mit Flötenspiel:

Die Idylle ist der Ort, wo sich Natur
und Kultur berühren; man könnte sagen,
in der Idylle verfeinere sich Natur, und die
Kultur naturiere sich. In der Idylle glaubt
sich der Mensch der Schöpfung nahe,
sofern er mythisch veranlagt ist, dem Gott
der Idylle, Pan. Man sehnt sich jedoch
nach der Idylle mit antizivilisatorischen
Ressentiments. Ob römische Dichter der
Stadt der Städte entflohen, oder Beethoven

dem staubigen, lärmenden Wien, «draussen»

auf dem Lande das «Erwachen heiterer»

Gefühle erwartend, immer ist es der

zivilisationsgeplagte Städter, der das
Idyllische sucht.

Biedermeier

Aber auch der aus Not landflüchtige
Neustädter des 19. Jahrhunderts, der nach Jahr
und Tag zum Proletarier wurde, wollte
seine kleine Idylle, auch wenn sie nur aus
einem Kastanien- oder Lindenbaum im
Hinterhof einer Mietskaserne bestand.

Gelang ihm später der bescheidene
Aufstieg ins Kleinbürgertum, so konnte er
sich womöglich einen Schrebergarten
leisten, Ausdruck einer massenweise
reproduzierten Idyllen-Illusion. Die Verbürgerlichung

der Idylle ereignete sich im
Biedermeier. Die Nymphen, Faune und Schäfer,

die zur Stunde des Pan die Idylle
aufsuchten, verwandelten sich in blumen-
giessende oder im Dämmerlicht Meer¬

schaumpfeife schmauchende Bürgersleut',
Spitzwegianer allesamt, zufrieden, behäbig,

hartnäckig unpolitisch. Vormärz und
1848 störten diese Behaglichkeit empfindlich,

und doch hielt das Bürgertum am
Idyllischen fest und dies um so beharrlicher,

je mehr sich die Idylle in Widerspruch

zur industriellen Revolution setzte.
Zwar goutierte man Schriftsteller, die

gerade das Doppelbödige, Unsichere am
bürgerlichen Idyll aufzeigten oder zumindest

andeuteten, von Jean Paul bis Wilhelm
Raabe, von Storm bis Fontane. Doch liess

man am Ideal des Idyllischen nicht ernstlich

rütteln. Das Idyllische war fest eingeplant

als Gegengewicht zum bürgerlichen
Gewerbefleiss, und man begab sich ins

Idyll just in jener Kleidung, in der man
auch den Boulevards entlangging oder in
den Amtsstuben oder Börsesälen sich
bewies. Edouard Manet hat dies in seinem
Gemälde «Frühstück im Freien» festgehalten.

Die Schäfer von einst gaben sich jetzt
mit ernstem Blick, die Nymphen Poussins

tanzten nicht mehr, sondern waren stan-
desbewusst und leidlich sittsam.

Im Idyll seien Natur und Ideal
Wirklichkeit geworden, hatte Schiller in seinem

grossen Versuch «Über naive und senti-
mentalische Dichtung» behauptet, aber
auch darauf aufmerksam gemacht, dass

zum Idyll ebenso die Klage über den Verlust

dieser Verbindung von Natur und
Ideal gehöre. Damit war auf den Begriff
gebracht, was das Idyllische bot: Beruhigende

Selbstvergewisserung — der Mensch
erlebte sich als Teil der Natur und als idealisch

Kulturschaffender —, gleichzeitig aber
eine Verunsicherung angesichts der nur
knappen Dauer dieses Zustandes.

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3



ESSAY IDYLLE

Sieht man von Manets Dejeuner-Komposition

ab, dann wurde in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts das Idyllische
zweimal programmatisch gestaltet: Durch
Wagners in Tribschen bei Luzern komponiertes

«Idyll» für kleines Orchester und
durch MaUarmés Dichtung «L'après-midi
d'un faune», später von Debussy zu einer

Tondichtung umgeschaffen.

Wiegenlied und Frauentanz

Wagners «Idyll» ist aufs engste mit der
Lebenssituation in Tribschen verbunden.
Der Rebell von einst, der eine gescheiterte
Ehe hinter sich hatte, von Gläubigern
verfolgt worden war, der Opernrevolutionär
und Freund des Märchenkönigs, der
seinerseits das Idyllische ins Illusionistische
steigerte, Schloss um Schloss. Wagner, dieser

genialische Desperado, schickte sich

an, ein Spätfünfziger bereits, grossbürgerlicher

Künstler zu werden. Familienglück
in Musik gefasst: mit Paraphrasen aus dem
dritten Akt des «Siegfried» quasi-mythisch
durchsetzt, gedacht als «Feen-Gabe an der

Wiege des Sohnes», des damals eineinhalbjährigen,

noch in wilder Ehe mit Cosima

geborenen Siegfrieds, bestimmt von
Wiegenlied-Melodien, aber auch von
seltsamen, jäh abfallenden Kadenzen, selig
klingend, aber dabei doch eigentümlich
wehmütig. Dieses Idyll steht gleichsam am
Ende eines herkömmlichen und am
Anfang eines gewandelten ästhetischen
Verständnisses des Idyllischen. Herkömmlich
ist es in dem Sinne, dass es noch einmal
das gedämpft Heitere, Entspannte, Bukolische

anklingen lässt. Gleichzeitig vermittelt

dieses Tonstück den Eindruck einer in
sich ruhenden, aber auch verselbständigenden

Szene, eher lebensentrückt denn

wirklich, eher Natur auf Probe denn
Natur als Selbstverständlichkeit. Um in
der Lebenswelt Tribschens um 1869/70 zu
bleiben, in jener Stimmung, aus der

Wagners «Idyll» als tönende Apotheose
dieses Ortes hervorging, sei aus einem
Brief zitiert, den Cosima an den
enthusiasmierten Beobachter, Friedrich Nietzsche,
nach Basel schrieb: «AufTribschen lebt und
webt es sich weiter, wie Sie wissen, ein

Durcheinander von Genie-Schaffen, Kinder-
Gewirr, Leute, lärmende Behäbigkeit, Thier-

ergötzen etc. (Mir ist) das ganze Werk

Wagner's das wiedergewonnene Paradies.»

Sigmar Polke,

'Urlaubsbild, 1996, Öl,

100x90, aus Th. Kreus/
M.Govan/J. Thompson:

Neue Figuration
1960-88,

München 1989.

Man sehnt

sich nach der

Idylle mit

antizivilisatorischen

Ressenti¬

ments.

Das Idyll als «Durcheinander», aber
auch als Werk. Wagners Kunst ein paradiesisches

Idyll. Nietzsche wird sich diesen
Gedanken Frau Cosimas, dieses in
Tribschen angeschaute Idyll in der «Geburt der

Tragödie» zueigen machen und auf die

Entwicklung der Oper beziehen, deren

Erfüllung er bekanntlich damals in Wagners
Kunst zu sehen und zu hören glaubte.
Nietzsche spricht von einer «idyllischen
Tendenz der Oper», die er wie folgt
ausführte: «Es liegt also auf den Zügen der

Oper keinesfalls jener elegische Schmerz
eines ewigen Verlustes, vielmehr die Heiterkeit

des ewigen Wiederfindens, die bequeme
Lust an einer idyllischen Wirklichkeit, die

man wenigstens sich als wirklich in jedem
Augenblick vorstellen kann (...).»

Cosima dagegen betonte in ihrem letzten

Tribschener Brief an Nietzsche den
Verlust der Idylle: «Ich bin heute aufeinige
Minuten im Garten gewesen und habe in
meiner geliebten Umzäunung einen jener
Tribschener Abende empfunden, dessen

friedliche Seligkeit mir wohl nie wieder
leuchten wird (...).» Idylle, das ist jetzt das

«Umzäunte», also das Gegenteil dessen,

was Nietzsche mit dem entgrenzenden
dionysischen Aufbruch, mit der «Rückkehr

zum Urquell» des Daseins und der Wesenheit

des Menschen mittels des sich in der

Oper (Wagners) artikulierenden mythisch
Idyllischen verband. Diese Entgrenzung
im dionysischen Sinne ereignete sich freilich

eher in MaUarmés Faun-Dichtung, die
das Verbürgerlichen der Idylle widerrief.
Der Faun MaUarmés ist der Antibürger,
der aus der Rolle fällt und den zivilisatori-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3 29



ESSAY IDYLLE

In der Moderne

sieht sich

das Idyllische

aufgespalten:

Zum einen in

seine ästhetische

Verselbständigung,

die mit

seiner Brechung

und zitathaften

Zerstückelung

einherging; zum

anderen in seine

quasi ideologische

Vereinnahmung

in Gestalt

eines forcierten

Heimat-Kultes mit

seiner spiessbür-

gerlichen Kitsch-

Komponente.

sehen Fortschritt schlichtweg ignoriert. Er
wirkt so, als habe sich der zivilisationskranke,

zugeknöpfte Herr des Manetschen
Déjeuners seiner Fesseln entledigt und
zurückverwandelt in das dionysische
Stadium der Kultur. Nijinskis Interpretation
des Fauns, sein Tanz als Akt der
Selbstbefriedigung, machte diese zivilisationskritische

Manifestation des Idyllischen
zum Skandalon. Das Idyll als Beleidigung
des bürgerlichen Geschmacks liess den

«Nachmittag eines Fauns» zur Morgenröte
der schrankenlosen Décadence werden.
Der «Nachmittag eines Fauns», durch
Debussy und Nijinsky zum gesamtkünstlerischen

Ereignis gesteigert, war der Höhepunkt

und Schlusspunkt des ungebrochen
Idyllischen in der Moderne. Danach sieht
sich das Idyllische aufgespalten: Zum einen
in seine ästhetische Verselbständigung, die
mit seiner Brechung und zitathaften
Zerstückelung einherging; zum anderen in
seine quasi ideologische Vereinnahmung in
Gestalt eines forcierten Heimat-Kultes mit
seiner spiessbürgerlichen Kitsch-Komponente

und /»/«/triefenden und allzu
bodenständigen Depravierung.

Brüche und Explosionen

Der Expressionismus vor allem liess die
Idylle explodieren; was von ihr übrigblieb,
was nicht durch die Erfahrung des Ersten
Weltkrieges zermahlen wurde, diente
danach als Versatzstückreservoir, dessen sich

vor allem die Surrealisten bedienten. Das

Idyll, durch die rigide Linienführung des

Kubismus zerschnitten, figurierte als

Bruckstück in der surrealistischen Bildwelt

der Zwanziger. Nicht Natur und Ideal
waren länger Wirklichkeit, sondern eine
aus der Zerstörung geborene brüchige
Vision einer zusammengewürfelten Welt.
Säulenstümpfe, Torsi, Reste von Stilleben
erinnerten an das Idyll, von dem nur noch
der panische Schrecken übrig war.

Nach dem Zweiten Weltkrieg wiederholte

sich diese Erfahrung in verschärfter
Form: Nach Auschwitz schien selbst ein
wohlgeformter attischer Säulenstumpf, die

Erinnerung an unberührte Natur und die
Sehnsucht nach einem Stück Geborgenheit

frivol. Der Zusammenklang von
Natur und Ideal, von dem Nietzsche, auf
Schiller anspielend, gesprochen hatte, und
seine Tonwerdung als «idyllische Wirklich¬

keit», war nur noch als anachronistisch
entrückte Illusion denkbar. Verzweiflung
und Pessimismus wurden in diesem Sinne
ein letztes Mal tönendes Ereignis in den

«Metamorphosen» und den «Vier letzten
Liedern» von Richard Strauss, beinahe

gespenstische Idyllen, die im letzten Lied
noch einmal ein Abendrot emphatisch
beschwören, das dann jedoch in dumpfer
Verhaltenheit musikalisch gleichsam
dahinwelkt.

Der Postmodernist sehnt sich nicht
minder nach Idyllen als seine Verwandten
aus abgelebten Epochen. Unruhig jagt der

Zivilisationsgeschädigte Mensch nach
einem Ruhepol. Um auf Schillers Bestimmung

der Idylle zurückzugreifen: «Ruhe

wäre also der herrschende Eindruck der
idyllischen Dichtung, aber Ruhe der Vollendung,
nicht der Trägheit; eine Ruhe, die nicht aus
dem Gleichgewicht, nicht aus dem Stillstand
der Kräfte, die aus der Fülle, nicht aus der
Leerheit fliesst (...).» Eine solche Ruhe
jedoch scheint nur noch in ironisierter Form
vorstellbar. Tom Stoppard fragte in seinem
1993 verfassten Stück «Arcadia» nach den

Möglichkeiten idyllischer Befindlichkeit
heute. Es entstand ein Spiel der
Zeitebenen und Epochen. In einer an Goethes

«Wahlverwandtschaften» erinnernden
Szene schlägt ein Gartenbauarchitekt der
Besitzerin eines englischen Landsitzes vor,
eine Eremitage im Park zu errichten, das

Symbol reinen Arkadiens. Die Lady fragt
ihn daraufhin, wer in dieser Eremitage
wohnen solle. Die Antwort: Natürlich ein
Eremit. Man stellt jedoch ernüchtert fest,
dass kein brauchbarer Eremit zur Verfügung

stehe.
Dass die Idylle uns nach wie vor reizt,

auch wenn wir wissen, dass die Vorstellung
von einer «unberührten Natur» und einer
«Ruhe der Vollendung» Illusionen sind, legt
nahe, das Verlangen nach Idylle mit
Arnold Gehlens Wort eine «anthropologische
Konstante» zu nennen, ein Etwas, das mit
unserem entwickelten Menschsein
zusammenhängt. Selbst die ironische Brechung
der Idylle, einschliesslich der wütenden
Anti-Heimat-Literatur zorniger Schriftsteller,

ist Aspekt dieses Verlangens nach
authentischer Erfahrung dessen, was unser
Gemüt aufwühlt «»({/befriedigt.

Nichts ist klischeehafter und brüchiger
als die Idylle. In Hans Magnus Enzensbergers

Gedichtband «Kiosk» liest sich dies so:

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3



ESSAY IDYLLE

Schöner Sonntag
Der alte Herr mit dem Backenbart,
mit den zerbrechlichen Knochen,
wie er da auf dem Bänkchen sitzt
vor dem Bunker,
vor seinem eigenen Bunker.

Wie er dasitzt in der Morgensonne
und strickt und murmelt.
Was hat er gesagt?
Was hat er gesagt?
Schöner Sonntag heute.
Schöner Sonntag heute.

Wie er das Strickzeug sinken lässt,
wie er wittert,
wie er lauscht,
wie er aufpasst,
ob einer um die Ecke kommt,
ihn totzuschlagen.

Wie er weiterstrickt,
wie er vor sich hinträllert:
Niemand da.
Niemand da.
Schöner Sonntag heute.

Banal wirkt diese sonntägliche Idylle -
aber nicht ganz geheuer. Etwas stimmt
nicht mit diesem alten Herrn. Etwas hat er

zu verbergen. Dieses Porträt eines alten
Mannes mit Bunker, Backenbart und
Strickzeug rückt das Idyllische an den
Rand einer leicht makaberen Groteske.
Einst sollte dieser Bunker Schutz
gewähren; jetzt bleibt dem Greis nichts
anderes übrig, als schutzlos auf seinen
Mörder zu warten, Sonntag für Sonntag
auf der Sommerbank, auf ein todbringendes

Phantom vielleicht, auf eine wütende
Erynnie. Nein, diese Idylle stiftet keine
Ruhe; sie verhöhnt sich selbst.

Ähnlich wie Enzensberger verfuhr
Hermann Burger in seinem lyrischen Zyklus
«Kirchberger Idyllen». Jede dieser Idyllen
enthält Todesverweise, gesteigert freilich
zu elegischen Emphasen: Wer Idyllen
glaubt, hat das Nachsehen. Zitiert sei die

Idylle namens «Brunnen»:

Nachts beim offenen Fenster hört man
das Plätschern des Brunnens,

Vorne beim Stechpalmen-Eck,
moosig der längliche Trog.

Zwygart hat hier seine Harke,
den Pickel und Spaten gebadet,

Hat in der heissen Zeit
Grabwerkzeug-Stiele geschwellt.

Mit dem Ausbau des Kirchhofs
wurde das Schmuckstück verschoben,

Hoch mit dem Kran gehievt,
fachmännisch auch renoviert.

Immer noch hört man das Plätschern,
wenngleich aus dem anderen Garten,

Denn das Becken, der Stock zieren
das Friedhofsareal.

Zwygart, der Totengräber, geistert als

Liquidator des Idyllischen durch diese

Dichtungen; hier ist nur von seinen Werkzeugen
die Rede, andernorts von seinem, ja,
«bunkergleichen Thanatos-Reich». Wichtiger als

Zwygart ist jedoch in dieser Idylle ihr
Relikt, der moosige Brunnen mit seinem
länglichen Trog, ein, wie das Gedicht sagt,
«Schmuckstück», das aber zum Versatzstück
wird. Buchstäblich «versetzt» wird dieser

Brunnen; sein «Plätschern» verleiht dem
Friedhof die Illusion von Leben. Man denkt
an das Plätschern des Brunnens im Salzburger

Mirabell-Garten in Georg Trakls

gleichnamigem Gedicht, an die «Sonatenklänge»,
die man dort «des nachts» hört, an diese

gleichfalls trügerische Idylle, die den
Menschen im Grunde nicht annimmt. Sie duldet

keine Zähmung; man kann sie heimlich
bewundern, aber in Wahrheit nicht betreten.

Denn überall finden sich Schilder mit
der Aufschrift: Zutritt nur für Tote.

«Auf dem Lande ist man immer in
Gefahr, auf veraltete Vokabeln zurückzugreifen»,

so lesen wir in Christa Wolfs Prosa
«Störfall». Bereits ihre erste Seite lässt

ahnen, dass man dieser mecklenburgischen

Idylle an einem April-Tag des Jahres
1986 nicht trauen kann: «(...) die Kirschbäume

sind explodiert, wie ich es noch ein
Jahr zuvor, obwohl nicht mehr ganz unwissend,

ohne weiteres nicht nur denken, auch

sagen konnte. Das Grün explodiert (...)»

- im launischen Monat April, nach T. S.

Eliot der «grausamste Monat» des Jahres. Es

ist der Tag der Katastrophe von Tschernobyl;

der Countdown für die Auslöschung
der Idyllen Europas war, so schien es,

angelaufen. Unweigerlich ist das Wissen in
die Idylle eingedrungen, das Wissen um
Radioaktivität und Krankheit; der Bruder
der Erzählerin muss sich an diesem Tag der
Tage einer Gehirnoperation unterziehen.

Mythos und Entzauberung

Die Idylle ist tot, es lebe der Mythos von
der Idylle. Kein Schriftsteller der Gegenwart

hat diesen Mythos — vor und nach
Tschernobyl — mehr genährt als Peter
Handke. Bei ihm bildet(e) sich das Idyll
um ein bestimmtes Bild, das er betrachtet,
oder ein Buch, mit dem er sich beschäftigt
hat. Ob Cezanne, Ruisdael oder Courbet,
ob Plotin oder Stifters «Bergkristall»,
Handke webt die vorgegebene Idylle wei-

Die Idylle ist tot,

es lebe der

Mythos von der

Idylle.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3 31



ESSAY

ter, bis ihr Stoff die konkrete Lebenswelt
des Jahres 1980 oder 1995 überdeckt. In
seiner «Lehre der Sainte-Victoire» schreibt
Handke über seinen verehrtesten Bildkünstler:

«Cézanne hatja anfangs Schreckensbilder

gemalt. Aber mit der Zeit wurde sein

einziges Problem die Verwirklichung (<réalisa-

tion>) des reinen, schuldlosen Irdischen: des

Apfels, des Felsens, eines menschlichen
Gesichts. Das Wirkliche war dann die erreichte

Form; die nicht das Vergehen in den Wechselfällen

der Geschichte beklagt, sondern ein Sein

im Frieden weitergibt.»
Also sprach der postmoderne Idylliker.

Jedem Ding das Seine, ein «Sein im
Frieden», extemporal, der Zusammenhänge
entledigt. Die Daseinserfahrung gerinnt
zum Stilleben, friedlich, weil leblos und
steril: Die Idylle in der Isolation der
angeblich autonomen Kunst.

Handke hat jüngst (1996) mit seinem

problematischen Versuch «Gerechtigkeit für
Serbien» unwillentlich das Dilemma «idyllischer»

Zeitgeschichtsbetrachtung in seiner

ganzen Breite vorgeführt. In diesem Versuch

zeigt er Serbien als locus amoenus auf der
friedlichen Uferseite der Drina, während
auf der anderen, auf die er sich nicht ein-
lässt, gemordet wird. Er verliebt sich in die
Landschaft Serbiens, wie er sich einst in die
Provence verliebt hat und schliesst von der

isoliert betrachteten landschaftlichen Idylle
auf den Charakter des Landes. Dass dieses

Verfahren ebenso anachronistisch wie
fahrlässig ist, braucht kaum betont zu werden.

Um einen Zugang zum Idyllischen ganz
anderer Art handelt es sich bei Wolfgang

Hilbigs Prosa «Die Kunde von den Bäumen»

(1994). In ihr ist aus der Idylle ein Zerfallsprodukt

geworden, eine Müllhalde, kurz
«Asche» genannt: «Die Invasion des Mülls
eskalierte, der Unrat begann den ganzen Wald

zu umzingeln, Vorhuten toter Materie schickten

sich an, den Wald in Parzellen zu
zerschneiden, und einer dieser Passwege des Mülls
war auch die Kirschallee: wenn das Tagebauloch

ausgekohlt war, das anstelle des Dörfchens
übrigbleiben sollte, würde die Kirschallee zu
den Verbindungsstrassen des Abfalls gehören.»

Das «Waste Land» im Staate Honeckers:

Braunkohle-Förderung im Tagebau,
Müllhalden als Landschaftsersatz, bevölkert
von beschädigten Schaufensterpuppen und
anderen Attrappen des Lebens. Idylle, das

ist für den Ich-Erzähler Waller, einen
ausgestiegenen Müllarbeiter, die Erinnerung

Nichts ist

klischeehafter

und brüchiger

als die Idylle.

an die inzwischen gefällten Kirschbäume
oder Phantombilder, die durch aufgewirbelte

Asche entstehen. Mehr bleibt nicht
übrig vom Reigen der Schäferinnen im
Schatten der Bäume. Das Beschreiben
einer «Idylle» steht in Gefahr — Handke
erlag ihr, Hilbig entging ihr -, unglaubwürdig

zu werden, wenn es die vielfältigen
Berechnungen, denen das Idyllische in der
Moderne ausgesetzt ist, nicht reflektiert.

Je gebrochener die Zeitumstände, desto

ungebrochener freilich das Verlangen des

Menschen nach einem Ersatz-Arkadien.
Diesen Wunsch befriedigt heutzutage weniger

die Literatur als vielmehr der Film. Von
Eric Rohmer bis James Ivory und Emma

Thompson gilt: Cineastisch lässt sich nahezu

jede Vorlage idyllisieren, ob es sich dabei

um E. M. Forster handelt oder um Jane
Austen. Keine Schauspielerin (und
Regisseurin) verkörpert diese an nostalgischen
Stoffen eingeübte Idyllik mehr als Emma
Thompson, die postmoderne «Schäferin»

mit flatternden Hutbändern und verhalten
sinnlichem Blick, die als Darstellerin
jedoch häufig den Eindruck hinterlässt, als

parodiere sie ihre Rolle, als belächle sie sich
selbst. Und darin besteht der postmoderne
Rettungsversuch der Idylle: in ihrem
zitathaften Aufscheinen, in ihrer Parodie.

Freilich ist die parodistische Darstellung
der Idylle keine Erfindung unserer Tage.
Thomas Mann hat sie bereits mustergültig
vorgeführt, und zwar in seinen beiden 1919
entstandenen, ausdrücklich als «Idyllen»
bezeichneten Arbeiten «Herr und Hund»
sowie «Gesang vom Kindchen»: Bürgerliche
Idyllen in Prosa und Hexametern inmitten
einer revolutionären Krisenzeit. «Vatergefühl»

machte ihn, wie er im «Gesang» sagte,
zum «metrischen Dichter», zum Laudator
des häuslichen Arkadiens und zum Prosa-

porträtisten des Hundes Bauschan - mit
ironischem Augenzwinkern und im
selbstgefälligen Plauderton Gegenbilder von
geradezu provokanter Harmonie zu den

notvoll konfliktreichen Zeiten entwerfend.
Die Idylle als irritierendes Ärgernis und

Ideal, als Gegenstand der Parodie und
Ironie, ein Mittel zur gemütvollen
Selbsterhaltung und als Hort ins Schwärmen

geratener Adjektiva: lieblich, anmutig, heiter,

gelöst. Letztlich ihnen zuliebe sucht der
Mensch weiter nach seiner Idylle, sucht
rastlos nach erfüllender Musse — eben ganz
nach seiner Natur.

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 77. JAHR HEFT 3


	Spuren der Idylle : über ein Motiv der Moderne

