
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 77 (1997)

Heft: 12-1

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Richard Albrecht,
Dr. phil., Dr. rer. pol.

habil., lebt als
freiberuflicher Sozialpsychologe

und (Theater-)Autor
in Bad Münstereifel.

«...IRGENDWO LEBEN UND SCHAFFEN...»

Zum IOO. Geburtstag des deutschen Erfolgsdramatikers Carl Zuckmayer

Wenn einer eine Reise tut - sagt man —, so kann er etwas erzählen.
Der am 27. Dezember 1896 im rheinhessischen Nackenheim geborene
Carl Zuckmayer, seit seinem ersten grossen Bühnenerfolg 1925
mit «Der Fröhliche Weinberg» einer der prominentesten
deutschsprachigen Dramatiker überhaupt, hat seine Geschichte mehrfach
erzählt und sie die Reise ohne Rückkehr genannt.

Mehr zur Person und
Werk: Richard Albrecht,
•No Return» - Carl
Zuckmayers Exil. Aspekte
einer neuen Biographie
des deutschen
Erfolgsdramatikers. Ein

dokumentarischer Essay.
Universitätsdruckerei,
Mainz 1995, 72 S.

Blätter der Carl

Zuckmayer-Gesellschaft,
16. Jg. 1995, Doppelheft

1/2).

Cs ist Carl Zuckmayers
Geschichte von Henndorf im Salzburger
Land bis zum «Anschluss» Österreichs und
der Flucht aus Europa in die Vereinigten
Staaten im Sommer 1939; von seinem
Versuch, in dieser neuen Welt als Schriftsteller

und Dramatiker Fuss zu fassen. Als

Zuckmayer am 18. Januar 1977 achtzigjährig

stirbt, ist er Schweizer Staatsbürger,
im Kanton Wallis domiziliert. Er selbst hat
seinem Publikum diese «Reise ohne Rückkehr»

mehrfach und jahrzehntelang
erzählt: zuerst 1938 in der autobiographischen

Bekenntnisschrift «Pro Domo».
Dann 1940 in seinem Versuch, sich auf
dem amerikanischen Buchmarkt als Schriftsteller

durchzusetzen. «Second Wind» lautete

der Titel, deutsch etwa: Frischer
Wind, oder auch: Ankunft und Neuanfang.

1952, nach seinem ersten grossen
Bühnenerfolg im Nachkriegsdeutschland
mit «Des Teufels General», folgt ein weiteres

Stück «Rechenschaft» unter dem Titel
«Die langen Wege» im Hausverlag S.

Fischer, 1956 eine kleine «autobiographische

Skizze» in einem Sammelband dieses

Verlagshauses - und endlich erscheint
1966 die Autobiographie «Als wär's ein
Stück von mir» mit dem Untertitel «Hören
der Freundschaft» — inzwischen als

Taschenbuch ein Bucherfolg.
Vor allem die grosse Autobiographie,

aber auch die kleinen Erinnerungsskizzen,
lassen Carl Zuckmayers Lebensphase 1933
bis 1945 aus der Rückschau als erfolglose
Zwischenperiode erscheinen, so dass seine

Lebens- und Werkgeschichte als «happy
ending» wirkt.

Und doch täuscht diese allzu glatte Wertung

— kann sie doch das Problem, wie der
Mensch Carl Zuckmayer in jenen Jahren
mit dem Leben zurechtzukommen
versuchte und die schwierige Lebenslage im
Exil bewältigte, nicht in den Blick bekommen.

Hier kann letztlich auch Carl
Zuckmayers eigene Autobiographie mit ihren
zahlreichen elegischen Selbststilisierungen
als Quelle wenig weiterhelfen - geht es

doch nicht um «Dichtung und Wahrheit»
oder das Selbstverständnis des prominenten

Dramatikers, sondern um eine perso-
nen- und werkgeschichtliche Aufarbeitung
seiner Exil-Jahre, die Carl Zuckmayer in
existentielle Krisensituationen warfen.

Erfolgsautor und Zielscheibe

Carl Zuckmayers dramaturgische Lehr-
und Wanderjahre begannen Anfang der

zwanziger Jahre, nachdem der junge Mann
Ende 1918 als demobilisierter
Frontoffizier ins bürgerliche Leben entlassen
wurde, einige Semester in Frankfurt am
Main und Heidelberg studierte, dann aber
das Studium abbrach und expressionistisches

Theater machen wollte. Engagiert als

Dramaturg an den Kieler Bühnen endet
dieses Gastspiel mit einem Skandal und
seiner fristlosen Entlassung, aber auch mit
der Verpflichtung - gemeinsam mit Bertolt
Brecht — an den Berliner Bühnen. Hier
kommt schon einige Jahre später gleich der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76./77.JAHR HEFT 12/1 43



KULTUR CARL ZUCKMAYER

literarische Durchbruch als Erfolgsdramatiker

mit dem Volksstück «Der Fröhliche
Weinberg». Zuckmayer erhält noch vor
der Uraufführung den in der Weimarer
Republik begehrten Kleistpreis und wird
von Paul Fechter als junger Dramatiker,
dem aus der Sackgasse des expressionistischen

Problem- und Gefühlsstücks der
«Durchbruch ins Wirkliche» mit der
Darstellung von «soviel saftiger, lebendiger und
fröhlicher Wirklichkeit, soviel unliterarischen

Lebens» gelungen sei, gelobt — eine

Wertung, die auch das begeisterte Publikum

seit der Erstaufführung des Stücks
1925 am Berliner Theater am Schiffbauerdamm

teilte. «Der Fröhliche Weinberg»
wurde seit 1926 aufzahlreichen Bühnen in
Deutschland - in der Provinz und oft unter

Protesten jener Spiesser, die sich
angesprochen fühlten - gespielt und war eines
der Erfolgsstücke auf deutschen Bühnen
der zwanziger Jahre. Der Autor wurde
auch, wie die erhalten gebliebenen
Honorarabrechnungen des Berliner Ullstein-
Verlags aus den Jahren 1929 und 1930 mit
92 676 und 55 879 Reichsmark ausweisen,
einer der Dramatiker-Stars und
Spitzenverdiener unter den Schriftstellern dieser
Zeit in Deutschland - eine Karriere, die
sich 1931 mit der antipreussischen und
antimilitaristischen Komödie «Der Hauptmann

von Köpenick» noch festigte und
Carl Zuckmayer im Jahr der
Erstaufführung des Stückes im Berliner Deutschen

Theater am 5. März 1931
Rekordeinnahmen von 163 070 Reichsmark in
diesem Jahr inmitten der tiefen
Wirtschaftskrise einspielte.

Die Nationalsozialisten setzten den
Schriftsteller Carl Zuckmayer und seine
Werke zwar erst fünf Jahre nach ihrer
Machtübernahme und Machtausübung
auf ihren «Index schädlichen und
unerwünschten Schrifttums» —, aber die
Tatsache, dass seine Werke am 10. Mai 1933
nicht öffentlich verbrannt wurden und
dass sein Name im SS-Leitheft «Emigrantenpresse

und Schrifttum» vom März 1937
nicht genannt wurde, heisst nicht, dass der
Dramatiker von ihnen vergessen wurde.
Im Gegenteil: Er galt führenden Nazis wie
dem damaligen Feuilletonchef des «Völkischen

Beobachters» und späteren
Reichsdramaturgen Rainer Schlösser als Prototyp
und Personifikation des Weimarer
«Systemtheaters».

ir...

^*)^
Carl Zuckmayer,

(1896-1977)

Die Jahre

1934 bis 1938

sind für

Carl Zuckmayer

ein Schwebezustand.

Die Polemiken gegen den beständig als

«Halbjuden» denunzierten Carl Zuckmayer
sind besonders im «Völkischen Beobachter»

von Anfang an angeheizt worden.
So spricht das NS-Organ voller Triumph
vom von der NSDAP-Stadtratsfraktion
im Münchner Stadtparlament beantragte
und polizeilich durchgeführte Verbot
des «Fröhlichen Weinbergs» in München:
«Dieser Massnahme können wir ausnahmsweise

einmal zustimmen. Um so mehr, als es

einzig und allein das Verdienst unserer, der
nationalsozialistischen Bewegung, ist, dass

diese Schweinerei in dramatischer Form
nicht mehr aufgeführt werden darf.» Diese
Linie findet sich im nächsten Jahr in
Polemiken gegen Carl Zuckmayers Stück
«Schinderhannes» wieder. Der «Völkische
Beobachter» schreibt 1928 anlässlich der
Münchner Theateraufführung: «Dieselbe
Freude am Gemeinen, die den (Fröhlichen
Weinberg) charakterisiert, bricht auch im
<Schinderhannes> durch. So im 7. Bild, das

uns auf dem Kasernenhof einen Rekrutendrill

in derart blödsinnig aufreizender
Darstellung vorführt, dass die Absicht, dem
deutschen Militarismus der Vorkriegszeit
eines gehörig auszuwischen, auch dem Dümmsten

aufgehen muss. »

Der Hass der Nationalsozialisten
verfolgt den Dramatiker nun bei jedem neuen
Theaterstück. Das Seiltänzerstück «Katharina

Knie» wird vor allem wegen eines

Satzes, den die Nazis als Verhöhnung des

faschistischen Italien unter Benito Mussolini

werten, abgelehnt — und gegen
Zuckmayers letzten grossen Theatererfolg vor
dem Machtantritt des Nationalsozialismus
wird die Polemik schärfer und erbitterter.
Anlässlich der Münchner Aufführung des

«Hauptmann von Köpenick» im Mai 1931
schliesst der «Völkische Beobachter»: «Wie
es zum Schlüsse war, weiss ich nicht, denn
ich ging vor den letzten zwei Bildern fort.
Ich hatte genug an der Schändung der
deutschen Wehrhaftigkeit durch einen

Halbjuden. »

Halbemigration

Carl Zuckmayers Bücher werden dennoch
erst 1936 verboten. Und noch 1933 werden

ausweislich der Honorartantiemen
seine Stücke «Schinderhannes» und
«Katharina Knie» aufgeführt, erscheint der

Fortsetzungsroman «Eine Liebesgeschichte»

44 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76-/77. JAHR HEFT 12/1



KULTUR CARL ZUCKMAYER

in der «Berliner Illustrirten Zeitung»,
später in einer Buchausgabe im Fischer-

Verlag. Auch 1934 kommt noch eine

Buchausgabe von Zuckmayers Schauspiel
der «Schelm von Bergen» heraus. Aber
aufgeführt werden seine Stücke nicht mehr.

Entsprechend sinken 1934 Zuckmayers
Einnahmen auf gut 3000 Reichsmark —

eine Entwicklung, die den Schriftsteller
zwingt, nun auch zunehmend Filmdrehbücher

als Auftragsarbeiten zu verfassen.

Die Jahre 1934 bis 1938 sind denn auch

lebensgeschichtlich für Carl Zuckmayer
ein Schwebezustand: noch nicht ausgebürgert

von den neuen Machthabern und
noch nicht endgültig im Exil — eine
Zwischenlage, die Alfred Döblin, selbst damals
im Exil in Paris lebend, als «Halbemigration»

bezeichnete, wenn er von deutschen
Autoren sprach, die im Nazi-Deutschland
noch nicht komplett verboten sind. Carl
Zuckmayer hat 1934/35 versucht, zu
retten, was zu retten ist. Aber trotz einiger
Reisen nach Berlin, Gesprächen mit
prominenten Theaterleuten und deren
Fürsprachen für ihn erwiesen sich seine
Erfolgsstücke als nicht mehr auf den Bühnen
plazierbar.

Dieser Zwiespalt des Dramatikers wird
deutlich in einem Brief an den in Zürich
lebenden Schweizer Freund seit den goldenen

Zwanzigern in Berlin, Josef Halperin.
Ihm schreibt Carl Zuckmayer Mitte Mai
1934 über sein Selbstverständnis als

Schriftsteller: «Ich lasse mich lieber gar
nicht als <getarnt> spielen, ich will auch
weder meine mütterliche Abstammung
verleugnen noch von irgendeinem Wort, das ich

je geschrieben habe, abrücken. Ich betrachte
mich, so wie ich bin, als deutscher Dichter

—, und meine Arbeit steht, so wie sie ist,
der deutschen Bühne und dem deutschen

Schrifttum zur Verfügung.»
Und als es Gerüchte in der deutschen

literarischen Emigration gab, etwa die
briefliche Vermutung Heinrich Manns an
den PEN-Generalsekretär Rudolf Olden,
Zuckmayer wollte vielleicht ins Dritte
Reich zurückkehren, schrieb der Dramatiker

dem Schweizer Freund Anfang 1935:
«Ich habe weder nach rechts noch nach links
<umgelernt>, und versuche nur, inmitten
dieses ganzen Wirbels meine eigne,
unabhängige Haltung und die Unabhängigkeit
meines Denkens und Handelns zu bewahren.
Das ist natürlich ein Versuch, der immer —

Der endgültige

Bruch und das

Ende dieser Jahre

im Spannungsfeld

zwischen Nicht-

mehr-heimisch-

und Noch-nicht-

in-der-Emigration-

Sein erfolgt

erst mit der Be¬

setzung

Österreichs.

und ganz besonders heute — leicht
missverständlich gedeutet werden kann.»

Diese Haltung Zuckmayers — er nannte
sie noch im Herbst 1938 «Mut zum
Schweigen» angesichts des politischen
«Kampfgeschreis ausserhalb der Grenzen»
Deutschlands — wurde auch im Freundeskreis

kritisiert und als politische Illusion
gewertet. So schrieb Josef Halperin dem
Dramatiker im Antwortbrief: Der öffentlich

wirkende Schriftsteller unterliege
einer Illusion, wenn er meine, er wirke
weiter wie bisher. Er verschliesse den Blick
vor der Realität, wenn er nicht frage: Für
wen? Für was? Auf welcher Basis?

Tatsächlich versuchte er 1935, Mitglied
der neugeschaffenen faschistischen
Korporation «Reichsschrifttumskammer» zu
werden und reichte dazu im Februar 1935
einen zweiseitigen, stark auf seine
Weltkriegsteilnahme als Frontkämpfer
abhebenden, Lebenslauf ein. Die Antwort des

Präsidenten der Reichsschrifttumskammer
war so abweisend wie lapidar: «Da für im
Ausland lebende Schriftsteller die Mitgliedschaft

nicht vorgesehen ist, habe ich Sie

aus der Mitgliederliste des Reichsverbandes
Deutscher Schriftsteller gestrichen. »

Flucht

Trotz der kulturpolitischen Ächtung
wurde dem Autor, der damals noch einen
deutschen Pass hatte, im österreichischen
Henndorf lebte und oft nach Wien,
Zürich und London wegen seiner Theater-
und Filmarbeiten reiste, das bittere
Emigrantenschicksal im Exil zunächst noch

erspart. In seinem Nachruf auf die 1961
verstorbene prominente Journalistin und
Lebensgefährtin des Literaturnobelpreisträgers

Sinclair Lewis — Dorothy Thompson
— hat Zuckmayer auch diese Jahre erinnert
und dabei selbstkritisch von seinen politischen

Illusionen und seinem wishful thinking,

seinem Wunschdenken, gesprochen.
Deutlich wird dabei auch die Zerrissenheit
Carl Zuckmayers als einer jener rühm- und
erfolgreichen Autoren der — so Hannah
Arendt — «internationalen Gesellschaft der
Berühmten», die 1933 «endgültig unterging».

Der Status Carl Zuckmayers in diesen

Jahren bis Anfang 1938 mag als der eines

Halbemigranten bezeichnet werden - der
Autor ist nicht mehr in seiner Heimat und
noch nicht in der Fremde. Und doch ver-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. / 77. JAHR HEFT 12/1 45



KULTUR CARL ZUCKMAYER

läuft das Leben in verhältnismässig
geregelten Bahnen, auch wenn die literarische
Produktion weniger einbringt als die
Weimarer Theatererfolge. Der endgültige
Bruch erfolgt erst mit der Besetzung
Österreichs durch den Nationalsozialismus

im März 1938: Carl Zuckmayer und
seine Familie fliehen nun Hals über Kopf
in die Schweiz und sind jetzt im Wortsinn
heimatlos. Das bedeutet, dass der Schriftsteller

nun etwas tun muss, das viele seiner

Kollegen schon seit fünf Jahren in der

Emigration versuchen: irgendwo
unterkommen, Asyl finden, Geld verdienen.
(Mit welchen Schwierigkeiten der Autor
zu kämpfen hatte, mag die hier veröffentlichte

Erklärung aus Chardonne-sur-Vevey
vom 22. Februar 1957 veranschaulichen.)

Die Zeit vom Frühjahr 1938 bis Sommer

1939 ist für Zuckmayer eine Phase der

Rastlosigkeit, Hektik, Betriebsamkeit. In
der Schweiz, die ihn zeitlich befristet als

Flüchtling aufnimmt, erarbeitet er sechs

Filmdrehbücher, seine erste autobiographische

Bekenntnisschrift «Pro Domo» -
und übernimmt auch erstmalig an einer
Schule eine Unterrichtsveranstaltung über
Dramatik. Nun wurde auch das, was Bert
Brecht die «Passfrage» für Emigranten
nannte, für Zuckmayer zum existentiellen
Problem: Denn die Schweiz hatte Ende
März 1938 die Einführung des Visumzwangs

auch für Inhaber österreichischer
Pässe angeordnet — und die Zuckmayer-
Familie hatte die österreichische
Staatsangehörigkeit erworben, dazu noch deutsche
Pässe. Carl Zuckmayer ist von der
abweisenden Schweizer Asylpolitik unmittelbar
betroffen. 1939 schreibt er in einem Brief:
«Heut' hab ich einen ganzen Tag auf den

Consulaten in Lausanne herumgestanden,
um nach endlosem Hängen und Würgen
und vielen Bücklingen schliesslich ein
Dreiwochenvisum für England und je zehn Tage

Transitaufenthalt in Frankreich als
Bettelbrocken mitnehmen zu dürfen.»

Das Schweizer Asylboot wollte Carl
Zuckmayer nicht aufnehmen. Und so

musste die Zuckmayer-Familie die Fahrt
ins Exil im Mai 1939 auf dem niederländischen

Fährschiff «Zaandam» nach New
York antreten. Und während ihre «journey
of no return» begann, wurden Carl
Zuckmayer, Alice Henriette Zuckmayer, geborene

Herdan, und Maria Winnetou
Zuckmayer, die 1926 geborene Tochter, als

Doch hält es

Zuckmayer kaum

länger als vier

Monate auf

diesem

gutbezahlten Posten

am Schreibtisch

in Hollywood aus.

Nummer 125 bis 127 auf der 355.
Ausbürgerungsliste der Nazis formell
ausgebürgert, damit staatenslos und vogelfrei
erklärt. Diese Ächtung durch die
Nationalsozialisten war entsprechend ihrem Gesetz
über die Aberkennung der deutschen

Staatsangehörigkeit immer auch mit der

Beschlagnahme des Vermögens verbunden
— ein Sachverhalt, den Carl Zuckmayer zu
Recht als die nachträgliche Scheinlegalisierung

der polizeilich vollzogenen Enteignung

seines Henndorfer Besitzes wertete.

Emigrant

Am 6. Juni 1939 kam Carl Zuckmayer mit
Frau und Tochter im New Yorker Hafen
an. Freunde, Kollegen und Helfer erledigten

die Einwanderprozeduren und brachten

die Familie zunächst in der New Yorker

Stadtwohnung von Dorothy Thompson

unter. Nun war der Dramatiker einer
der vielen Emigranten aus Deutschland
und Europa, der vor dem drohenden Weltkrieg

in den USA Zuflucht gesucht und
gefunden hatte. Literarisch völlig
unbekannt war Carl Zuckmayer freilich auch in
den Vereinigten Staaten nicht. Sein Name

war in den Zentren der Theaterarbeit — der
Ostküste — ebenso bekannt wie bei der
Filmindustrie — in Hollywood. Und doch

galt Zuckmayer bei den Kritikern seiner

neuen Welt als bodenständig-volkstümlicher
deutscher Dramatiker und damit als

letztlich unübersetzbar und in den USA
unspielbar — ein Eindruck, der sich bei den
Rezensenten seines ersten amerikanischen
Buchs «Second Wind» verstärkte und dem
Schriftsteller im Exil die Grenzen seiner

zeitgenössischen Wirkungsmöglichkeiten
verdeutlicht haben muss.

Zunächst jedoch erhält Carl Zuckmayer
nach einigen Wochen der Eingewöhnung
und einer formell erforderlichen erneuten
Einreise in die USA über Kuba, die ihn
seine letzten Ersparnisse aufbrauchen
lässt, eine gutdotierte Anstellung in
Hollywood als script-writer. Hier hat er,
angestellt für sieben Jahre, aber praktisch
doch jeden Tag kündbar, Drehbücher nach
den Entwürfen anderer zu schreiben. 650
Dollar wöchentlich erhält Zuckmayer
dafür als Gehalt — eine Summe, die viele
namenlose Schriftstellerkollegen in diesen

Jahren nicht einmal als jährliches Einkommen

erzielen konnten.

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. / 77. JAHR HEFT 12/1



KULTUR CARL ZUCKMAYER

Und doch hält es Zuckmayer kaum länger

als vier Monate auf diesem gutbezahlten

Posten am Schreibtisch in Hollywood
aus. Als er das Drehbuch für einen nach

seiner Auffassung künstlerisch völlig
bedeutungslosen Froll-Flynn-Fiim schreiben
soll, weigert er sich und kündigt. An diese

Monate als Schreibknecht der Filmbosse
in Hollywood hat sich der Schriftsteller
auch noch in seinen Altersmemoiren 1966
voller Zorn erinnert: «Was immer man im
Auftrag des Studios schrieb, gehörte, wie eine

abgelieferte Ware, dem Produzenten, er
konnte damit machen, was er wollte.
Mich machte Hollywood trotz des Checks,

trotz des Wohlwollens von Frauen und
Freunden, nicht <happy>.»

Nun versucht der Schriftsteller, auf
dem amerikanischen Markt als Dramatiker
und Buchautor Fuss zu fassen. Doch
Zuckmayers Buch «Second

Wind» wurde trotz einiger
wohlwollender Kritiken und
des Vorworts der prominenten
Journalistin Dorothy Thompson

vom Absatz her ein
Misserfolg. Und auch die verschiedenen

Versuche des Dramatikers,

sein letztes deutsches

Erfolgsstück «Der Hauptmann
von Köpenick» auf die Bretter
des Broadway zu bringen,
scheiterten ebenso wie ein
gemeinsam mit dem ebenfalls in
die USA emigrierten Regisseur Fritz Kortner

geschriebenes neues Stück «Somewhere
in France», dessen Probeaufführung in
Washington Ende April 1941 so durchfiel,
dass die schon vertraglich zugesicherte
Aufführung in der New Yorker
Theatergemeinde platzte. Der Tenor der amerikanischen

Kritik: politisch überfrachtet,
nicht bühnenwirksam, unzumutbar. Damit

war das Stück durchgefallen.
Unmittelbare Konsequenz dieser

Erfolglosigkeit war Carl Zuckmayers Rückzug

auf eine Mithilfe auf Dorothy Thompson

gepachteten Farm in Vermont. Hier
arbeiteten die Zuckmayers als Farmer —

auch wenn die Aussage Carl Zuckmayers,
er habe die Farm die ersten zweieinhalb
Jahre nicht verlassen, nicht zutrifft. Denn
natürlich bemühte sich der Schriftsteller
auch in diesen Jahren nicht nur um Tiere,
Pflanzen, Feuermachen und Holzhacken,
sondern auch um die Rettung gefährdeter

¦ :«Sj_

Der Hauptmann von Köpenick

(Heinz Rühmann).

\

Freunde und Kollegen aus dem von den
Nazis besetzten Europa durch Briefe an
einflussreiche Bekannte, Hinweise,
Aufrufe. Und er schreibt durch Vermittlung

von Mrs. Thompson Charakterskizzen

von Künstlern im Dritten Reich
für eine amerikanische Kriegsdienststelle,
veröffentlicht einige kleinere englische
Erzählungen in Publikumszeitschriften...
und beginnt 1942/43 mit der Arbeit an
seinem grossen Nachkriegsdrama «Des
Teufels General», aus dem er Ende 1943

vor einem kleinen Freundeskreis in New
York erste Partien vorliest.

Politisierung

In dieser Zeit der körperlichen und
seelischen Selbsterhaltung wird dem
Dramatiker in der Fremde der Verlust, den

Emigration und Exil immer
bedeuten, vollends bewusst. Heimat

und Sprache und Sprache
als Heimat drohen zu verkümmern

und verlorenzugehen.
Die andere Seite dieses

schmerzlichen Verlusts der
Heimat ist eine emotional
abgesättigte Zuwendung zum
anderen, besseren Deutschland:
eine Politisierung Carl
Zuckmayers im Exil in den USA,
die ihn das Gesicht wieder
Deutschland zuwenden lässt

und ihn, der noch wenige Jahre vorher den

Mut des Schweigens lobte, nun auch zu
öffentlicher politischer Publizistik treibt.

Es sind vor allem zwei politische
Stellungnahmen dieser Jahre 1942 bis 1944,
die die Wandlung des Emigranten Carl
Zuckmayer kennzeichnen: Zum einen ein
im Februar 1942 als «Flugblatt» entworfenen

«Aufruf zum Leben». Dieser wurde
gleich nach Bekanntwerden des Selbstmords

von Stefan Zweig geschrieben.
Erschütterung und eigene Gefährdung sind
ebenso unverkennbar wie der Wille, nicht
aufzugeben. Zuckmayer beschwört als

politische Kampfaufgabe, dass und warum
das Überleben auch unter den bedrückenden

Bedingungen des Exils notwendig ist:
«Gebt nicht auf, Kameraden! — Wir müssen
dieses Leben bis zum äussersten verteidigen,
denn es gehört nicht uns allein. — lebt:
Aus Wut! Keiner von uns darf sterben,

solange Hitler lebt!»

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76-/77. JAHR HEFT 12/1 47



KULTUR CARL ZUCKMAYER

Erklärung.

In den Jahren 1929 - 1933 sind laut Abrechnungen des Ullstein-
Verlags, der in dieser Zeit alle meine Rechte an Bühnenstücken
und Büchern und die daraus eingehenden Tantiemen und Honorare
verwaltet hat, folgende Einnahmen erzielt worden:

1929: RM 93.175.70
1930: " 55.182.85
1931: " 163.100.-
1932: " 115.771.23

Zu Anfang des Jahres 1933 wurde mit dem Verlag Ullstein ein
neues Abkommen getroffen, nach dem der Verlag verpflichtet war,
monatlich eine Rate von RM 5.000.- zur Verrechnung aus den
Tantiemen am Jahresende auszuzahlen. Die Zahlungen wurden während
der ersten Hälfte des Jahres 1933 geleistet, jedoch gingen nach
der Machtergreifung durch die Natiönalsozialsiten und dem kurz
darauf folgenden Verbot meiner Stücke die Einnahmen so sehr
zurück, dass der Ullstein-Verlag sich im weiteren Verlauf des Jahres
gezwungen sah, die Raten zunächst bedeutend zu reduzieren, und
die Zahlungen dann überhaupt einzustellen. Es verblieb ein Defizit
von RM 24.000.- zu Gunsten des Ullstein Verlags, der am 14.8.1934
die Vertretung der früher von ihm vertriebenen Bühnenwerke
an den Wiener Theater-Verlag Otto Eirich abgab.
(Anlage: Photokopien von Korrespondenz mit dem Verlag Ullstein.)
Es kam dann noch das Stuck 'Der Schelm von Bergen' am Wiener
Burgtheater gegen Ende des Jahres 1934, wowie in Zürich das
gleiche.Stück, und das Stück 'Bellmann' im Jahre 1938 zur
Aufführung. Dies waren die einzigen Einnahmen, die noch aus Bühnenwerken

nach dem Verbot in Deutschland eingegangen sind.
Weitere Einnahmen in den Jahren bis zum Anschluss Oeeterreichs
an Deutschland im Jahr 1938 ergaben sich aus verschiedenen Film-
arbeiten in London, nämlich der Mitarbeit an einem Elisabeth-
Bergner-F ilm und der Schaffung des Manuskripts für den RembrandJ
Film von Alexander Korda. Für den letzteren, der im Jahre 1936
entstand, wurden 1 5.000.-/- gezahlt, für den ersteren eine
sehr geringe Summe, höchstens einige hundert Pfund, die mir nicht
genau erinnerlich ist. Diese Einnahmen und einige kaum nennenswerte

Eingänge aus Buchverkäufen in Oesterreich bildeten das
gesamte Einkommen in den Jahren 1933 bis 1938.

Bei der Besetzung Oesterreichs im Jahre 1938 war kein Vermögensbesitz
sondern im Gegenteil eine gewisse Verschuldung in Oesterreich

vorhanden. Nach der Emigration in die Schweiz im Jahre
1938 wurde eine weitere Film-Arbeit für Korda übernommen, die
aber nicht zur endgültigen Durchführung kam und nur etwa h 2.ooo.-/-
einbrachte, sowie eine andere Film-Arbeit in Paris, deren Erlös
sehr gering war.

Für di9 Ueberfahrt nach Amerika mit der Familie im Jahre 1939

48 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. / 77. JAHR HEFT 12/1



KULTUR CARL ZUCKMAYER

im Juni 1939 musste bereits wieder eine private Anleihe
aufgenommen werden.

In der ersten Zeit in Amerika ergaben sich keinerlei Einnahmen,
dann folgten 4 Monate in Hollywood mit einer Wochen-Einnahme von
j_> 650.- Ea war jedoch vorher, vor allem durch die Notwendigkeit,
über Cuba mit Emigrations-Visa erneut einzuwandern, eine neue
bedeutende Verschuldung entstanden, die den Gesamtbetrag, der in
Hollywood verdient wurde, bei weitem überstieg.
Es folgten etwa 20 Monate einer Anstellung in New York, in der
New School für Social Research, doch mussten die monatlichen
Einnahmen von f> 200.- in voller Höhe zur Rückzahlung der für
die Emigration von Dorothy Thompson hinterlegten Geldsumme
verwendet werden. Ich war also auch in dieser Zeit wieder auf eine
Anleihe angewiesen, die zum Teil durch eine Bank erstellt wurde,
zum Teil durch Freunde. Weitere Einnahmen aus literarischer
Arbeit wurden bis zum Jahre 1946 nicht erzielt.
Ab 1940 wurde der Lebensunterhalt auf einer Farm in Vermont
bestritten, doch niemals Bargeld-Einnahmen erzielt, so dass nach
den vier Monaten in Hollywood niemals mehr Einkoromensteuerpflicht
bestand, da die*Jahres-Einkünfte immer unter der Grenze der

• Steuerpflicht lagen.
(Anlage: eidesstattliche Erklärung meines amerikanischen Rechtsund

Steuerberaters, Dr.Paul Reiner, New York.)
Im Jahre 1946 wurde eine Novelle als Filmstoff nach Hollywood
verkauft und dafür S 7.000.- vereinnahmt.
Erst im Jahre 1947 beganneh neue Einnahmen aus Bühnenstücken
in der Schweiz, in Deutschland und in Oesterreich.

~i

_,„ —, CJ<V%/tiL I " "^^v. (7

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76./ 77. JAHR HEFT 12/1 49



KULTUR CARL ZUCKMAYER

Zwei Jahre später, Anfang 1944, eine

erneute tiefgreifende Erschütterung: Carlo

Mierendorff, der Freund aus der gemeinsamen

Revolutionszeit 1918/19, ab 1930
sozialdemokratischer Reichstagsabgeordneter

und nach seiner Entlassung 1938 aus
dem KZ Buchenwald praktischer Organisator

und politischer Kopf in der
Widerstandsarbeit im Untergrund, wurde durch
eine englische Bombe verschüttet und spä-
tet tot aufgefunden. In seinem «Porträt
eines deutschen Sozialisten» erinnert sich
Carl Zuckmayer an beider Gemeinsamkeiten.

Deutlich wird auch ein Gefühl der
moralischen Schuld des Überlebenden,
der vor den Nazis floh, während Mierendorff

es ablehnte, zu emigrieren und den
Feind im eigenen Land bekämpfte.
Zugleich versteht Zuckmayer den durch
Carlo Mierendorff verkörperten inneren
Widerstand gegen die verhassten Nazis als

tätige Verpflichtung der deutschen
Emigration, «Wort und Stimme immer für das

deutsche Volk» und gegen die braunen
Machthaber «zu erheben».

Nachkrieg

In das so verteidigte Deutschland reist
Carl Zuckmayer - im Gepäck schon sein

grosses Nachkriegserfolgsstück «Des Teufels

General» — nach seiner Einbürgerung
als amerikanischer Staatsbürger und
Kulturbeauftragter der US-Army. In den
Westzonen und in Berlin erfährt er von
November 1946 bis März 1947 das

Ausmass der Zerstörung durch den vom
Nationalsozialismus entfesselten Krieg. Die
literarische «Einbürgerung» des Dramatikers

vollzog sich rasch: «Des Teufels General»

- später auch erfolgreich verfilmt -
wurde in der unmittelbaren Nachkriegszeit

das erfolgreichste Werk in den
Westzonen - und ihr Autor, dessen «Hauptmann

von Köpenick» nun ebenfalls wieder
gespielt wurde, bis zum Beginn der fünfziger

Jahre der meistgespielte zeitgenössische

Dramatiker auf deutschen Bühnen
überhaupt. Und doch ist - allen folgenden
Ehrungen Carl Zuckmayers zum Trotz -
dieser volkstümliche deutsche Schriftsteller

und Bühnenautor nie ganz in dieses

Deutschland zurückgekommen. Er zog es

vor, sich weder in seiner engeren Heimat
noch in seiner langjährigen Wahlheimat
Osterreich anzusiedeln, sondern wählte als

Allen folgenden

Ehrungen Carl

Zuckmayers zum

Trotz - dieser

volkstümliche

deutsche Schrift¬

steller und

Bühnenautor ist
nie ganz in dieses

Deutschland

zurückgekommen.

Unveröffentlichte Zuckmayer-Korrespondenz
in Schweizer Archiven
Ein Quellenhinweis des Autors

Im Zürcher Robert-Walser-Archiv befinden sich
wichtige unveröffentlichte Briefe von / an Carl
Zuckmayer: Einmal 21 Briefe Zuckmayers an
Josef Halperin (1926-1946), den Zürcher
Freund seit fröhlichen Berliner Tagen der
Weimarer Zwanziger. Es sind Briefe und (Brief-)
Entwürfe Carl Zuckmayers an Josef Halperin,
1920-1924 und 1929-1934 Berliner
Korrespondent der «Neuen Zürcher Zeitung», später
als Sozialist bis zur Pensionierung Sekretär des
Schweizerischen Gewerkschaftsbundes. Und dieser

Briefwechsel Zuckmayer - Halperin (geboren

1891, gestorben 1963) wird ergänzt und
«kontingentisiert» durch die Abschrift zweier
Briefe aus dem politischen Archiv des Auswärtigen

Amtes in Bonn (Ausbürgerungsakte
Zuckmayer) 8.4.1932 (Z. an H.) und 31.12.1934
(H. an Z.), letztgenannter Brief Halperins der
Antwortbrief an Zuckmayers Brief vom 24. 11.
1934, den Zuckmayer wiederum am 11. 1. 1935
beantwortete, ein Brief, aus dem ich zitiere.
Woraus auch deutlich wird, dass das Deutsche
Reich sich für die Briefschreiber interessierte
und gegen sie geheimdienstlich vorging — hier
zum Nutzen späterer Biographen. In der
Solothurner Zentralbibliothek (Nachlass Cäsar von
Arx) befinden sich 16 ebenfalls unveröffentlichte

Briefe an den damals bekannten Schweizer
Dramatiker Cäsar von Arx (1938/39), in denen
der international bekannte Autor Zuckmayer
gegenüber seinem Schweizer Kollegen
(1895-1949) - 1930 und 1936 Berner
Dramenpreisträger, 1936 Ehrenpreis der Schweizer
Schillerstiftung - oft als Bittsteller daherkommt,
z.B. in einem undatierten Brief, vermutlich Juni
1938, in dem Z. an von Arx schreibt:
«Es gibt noch einen etwas peinlichen Punkt, in
dem gerade Sie mir vielleicht helfen können
(...): Eine Art Bestätigung oder (Gutachten)
vom Schweizerischen Schriftstellerverein, in
dem ungefähr der Standort meiner beruflichen
Tätigkeit und Stellung umrissen würde. Wenn
man dem Gesuch (auf Asyl, d. Red.) vielleicht
gleich eine solche Art von Empfehlung beilegen
könnte, würde das unter Umständen sehr viel
nutzen. Können Sie mir das eventuell verschaffen?

Ich weiss, dass es sehr unbescheiden ist, Sie
derart mit meinen Angelegenheiten zu belasten

Wenn Sie mir also beim Schriftstellerverband

helfen können, und in Bern, bin ich Ihnen
mehr als dankbar.»

letzte Lebensstation Saas-Fee im Kanton
Wallis.

So war Carl Zuckmayers Exil tatsächlich
eine Reise ohne Rückkehr. Und so könnten

auch seine eigenen Hinweise über die
Fahrt ins Exil mehr ausdrücken als nur
eine individuelle Erfahrung des deutschen
Dramatikers Carl Zuckmayer: «Die Fahrt
ins Exil ist <the journey ofno return). Wer sie

antritt und von der Heimkehr träumt, ist
verloren. Er mag wiederkehren — aber der
Ort, den er dann findet, ist nicht mehr der

gleiche, den er verlassen hat, und er ist selbst

nicht mehr der gleiche, der fortgegangen
ist.»

50 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76-/77. JAHR HEFT 12/1



KULTUR

Peter Schnyder

ist 1946 in Bern geboren.

Studium der Romanistik

und Germanistik

an den Universitäten
Bern, Paris-Ill, Wien

sowie an der Wiener

Musikakademie.
Gymnasiallehrer an der

Kantonsschule Ölten.

Dr. phil. I, Privatdozent
an der Universität Bern

und Lehrbeauftragter an

der Université de Haute

Alsace. Zahlreiche
Veröffentlichungen im

Bereich der französischen
Literatur des 20.
Jahrhunderts und der
Komparatistik, Mitherausgeber

der André

Gide-Werkausgabe in 12
Bänden (DVA, Stuttgart
1989ff.). Verfasser
einer demnächst
erscheinenden Studie
über den Lyriker André

Frénaud (André Frénaud:
Vers une plénitude non
révélée.

Eine Poesie und eine Poetik der Begrenzung
Yves Bonnefoy, der suchende Vermittler

Yves Bonnefoy, der französische Lyriker, Essayist, Übersetzer,

kann heute aufein reiches und vielfältiges, trotz feinen
Verästelungen abgerundetes Werk zurückschauen. Bonnefoy
zielt emblematisch immer wieder aufeinen Brennpunkt: dass

die Kunst unserer Zeit einem falschen Idealismus huldigt, der

wegführt von der unmittelbaren, als Einheit zugänglichen
Erfahrung von Wirklichkeit.

/Veben den bedeutenden
Gedichtsammlungen umfasst Yves Bonne-
foys Werk eine ganze Reihe wesentlicher
Betrachtungen zur Malerei (über Piero
della Francesca, Domenico Veneziano,
Bellini, Mantegna, aber auch über Mondrian,
Ubac, Morandi, Balthus, Garache, Alberto
Giacometti). Nicht unbeachtet bleiben
dürfen ferner einfühlsame — zuweilen
eigenwillige — Übersetzungen von Shakespeare

und W. B. Yeats. Schliesslich sind
auch seine kritischen Betrachtungen und
Würdigungen anderer Lyriker (Baudelaire,
Rimbaud, Mallarmé, Pierre Jean Jouve oder
Paul Celan) bedeutend. Zu erwähnen wäre
noch der Referent und Kongressteilnehmer:

Wer je verfolgen konnte, wie Bonnefoy

einen Gedankengang entfaltet, der
weiss, was dies heissen kann, einer Sache

auf die Spur kommen.
Charakteristisch für Bonnefoy bleibt,

dass er schon früh für die Abkehr von der
Klassik als Kunst-Ideal eingetreten ist:
«Puisque Ton ne peut se trouver qu'au
moment de se perdre, et dans l'effacement de

toute route: le désarroi est une chance.

Aucune intelligence classique ne le connaît
encore» (1951, zitiert nach J. E. Jackson, «A
la souche obscure des rêves», Paris 1993,
S. 51). Bonnefoys kunstvolle Sprache will
sich nicht in der Kunst erschöpfen. Sie

formt sich zum Katalysator, der zu etwas
Aussersprachlichem hinführen soll. Sie

will wegkommen von dem, was er die
«schlechte Gegenwart» (mauvaise présence)

nennt: Gemeint sind jene Bilder, die

Gegenwart bloss vortäuschen, sich aber ihrem
echten Genuss entziehen.

Mit aller ihm zur Verfügung stehenden
Kraft bekämpft Bonnefoy einen solchen
«Piatonismus» in allen seinen alt-neuen

Verformungen, vor allem auch deshalb,
weil dieser den Tod hintergehen möchte.
Denn der Verfasser eines Anti-Platon
(1947) weiss um das Faszinosum der
Transzendenz. Sein Erzfeind bleibt das

Konzept. Das konzeptuelle Denken — dem

ja innerhalb der Philosophie ein wesentlicher

Platz zusteht — bemächtigt sich gern
auch der Sprache der Lyrik und führt sie

mithin von ihrem eigentlichen Ziel weg:
von der Inkarnation, vom Erhaschen des

flüchtigen Augenblicks, den das Leben
immer wieder gewährt - und immer wieder
zurücknimmt: «Plutôt le lierre, disais-tu,
l'attachement du lierre aux pierres de sa

nuit: présence sans issue, visage sans racine»

(Douve, II). Das «ausweglos vorhandene,
wurzellose Angesicht» führt einmal mehr
ins Zentrum von Bonnefoys poetischer
Arbeit, der sich seiner Grenzen stets bewusst
ist: «Ah, que ce qui importe a peu de visage!»
heisst es im Prosatext «Rue Traversière», als

ob es darum ginge, eine Poetik der

Begrenzung, des Nicht-Sagen-Könnens, des

berechtigten Scheiterns zu begründen:

[L'acte de la présence] est ce fragment de l'arbre
sombre, cette feuille cassée du lierre. La feuille
entière, bâtissant son essence immuable de toutes ses

nervures, serait déjà le concept. Mais cette feuille
brisée, verte et noire, salie, cette feuille qui montre
dans sa blessure toute la profondeur de ce qui est,

cette feuille infinie est présence pure, et par
conséquent mon salut. (L'improbable S. 26 f.)

Das «unendliche» Blatt als «reine Gegenwart»,

das «in seiner Verletzung die ganze
Fiefe dessen zeigt, was ist» und sich dem
Künstler als Wahrheit offenbart: Das ist
ein ganzes Programm. Bleibt das Problem
der künstlerischen «Fixierung» dieser im-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76-/77. JAHR HEFT 12/1 51



KULTUR YVES BONNEFOY

mer wieder neu sich ereignenden Gegenwart.

Eine für Bonnefoy typische Dialektik

ist hier am Werk: Es ist der Versuch,
diese Gegenwart ins Gedicht zu bekommen,

und im Gedicht zu zeigen, dass das

nicht ganz gelingen kann. Die Poetik des

Adynatons bleibt eine Poetik, die nicht
alles sagen will:

A ce flocon
Qui sur ma main se pose, j'ai désir
D'assurer l'éternel
En faisant de ma vie, de ma chaleur,
De mon passé, de ces jours d'à présent,
Un instant simplement: cet instant-ci, sans bornes.

Mais déjà il n 'est plus
Qu 'un peu d'eau, qui se perd
Dans la brume des corps qui vont dans la neige.
(«Le peu d'eau», in: Ce qui fut sans lumière,
S. 114)

Alles in diesem unscheinbaren Gedicht
drängt zur Epiphanie eines Augenblicks,
der kein schöner mehr zu sein braucht. Er
kommt für kurze Zeit zu sich selber. Aber
dann zerstört die nächste Strophe die
schöne Illusion der Dauer: Der
unbegrenzte Augenblick — «cet instant-ci, sans
bornes» — lässt sich nicht festhalten. Er zer-
fliesst, einer Schneeflocke gleich, auf der
Hand des Betrachters, dessen «Ich» sich in
der winterlichen Landschaft verliert. Wir
denken an Goethes Ausspruch: «Rasch im
Fliehn /Haschen wir des Lebens Gaben».

Aber entgegen dem Rat des Hafis an den
Schenken fügt sich hier das Gesagte nicht
mehr zum tragfähigen, idealisierenden
Bild, zu den von Goethe vielgelobten
«Bildchen holden Scheins»:

An die Stelle des Genusses

Treten Bildchen holden Scheins

Zur Erinnerung des Flusses,

Der Terrasse, dieses Hains.
(Goethes Sämtliche Werke, Jubiläumsausgabe,
Stuttgart und Berlin, o. ]., Bd. Ill, S. 39)

Die Welt lässt sich künstlerisch -
poetisch - nicht mehr zum Bild ausformen.
Denn Bilder sind nicht (mehr) harmlos.
Sie täuschen unechte Wirklichkeit vor,
wenden ab von der Präsenz, lassen neue
Idealismen erstehen.

In seiner Je^fr-Übersetzung notiert
Bonnefoy anlässlich einer vom üblichen
Gebrauch abweichenden Wortwahl das

folgende:

Yves Bonnefoy

C'est la vie et pas seulement le travail, c'est naître à
la vie qui peut refleurir et se faire danse si la beauté,
la sagesse, le corps lui-même sont rendus à la joie qui
est en eux: si nous mettons en accord nos pouvoirs
(car nous en avons) et nos valeurs, dans l'unisson
dont le châtaignier est modèle — qui n 'est qu 'immé-
diateté confiante -, au lieu de nous déchirer dans la

quête de l'Idéal.
(Vorwort zu W. B. Yeats, Quarante-cinq poèmes)

Bezeichnenderweise illustriert diese
Stelle nicht nur Bonnefoys so sinnlichen
und präzisen Stil, sondern - Zeichen des

seiner Arbeit eingeschriebenen Wunsches
nach Homogenität - spricht vom Zentrum
seiner Bemühungen. So wird schon in
einem frühen Gedicht die Schönheit
gemartert und geopfert, wenn sie hochmütig
als unerreichbares Ideal auftritt, das vom
Leben wegführt: «Celle qui ruine l'être, la
beauté, ISera suppliciée, mise à la roue» («La
Beauté», in: Hier régnant désert). Denn:
Diese ideale, weltferne Schönheit des

«l'art pour l'art» hat gelebt — die Poesie

braucht nicht mehr die Vollkommenheit
anzustreben:

Ily avait qu 'il fallait détruire et détruire et détruire,

Ily avait que le salut n 'est qu 'à ce prix.

Ruiner la face nue qui monte dans le marbre,
Marteler toute forme toute beauté.

Aimer la perfection parce qu 'elle est le seuil,
Mais la nier sitôt connue, l'oublier morte,

L'imperfection est la cime.

(«L'imperfection est la cime», in: Hier régnant
désert, Poésie/Gallimard, S. 139)

Diese UnvoUkommenheit ist innerhalb
der Kunst Ausdruck einer gewollten,
wissenden Begrenzung: ihrer Entmythologisierung.

Und sie ist ausserhalb der Kunst
Ausdruck kommender, immer wieder neu
zu schaffender Schönheit, die dem Leben
seine Gegenwart belässt. Diese zerbrechliche

Schönheit akzeptiert den Tod, den
das Ideal negiert.

Als Kritiker schafft Bonnefoy auch zum
Werk bedeutender Künstler eine gute
Distanz. So weiss er sich Baudelaire näher
als Rimbaud, so scheut er sich nicht, etwa

gegen Mallarmé Stellung zu nehmen — für
Yeats. Aber schon in der Jugendzeit galt es

ja, sich gegen die Allmachtsansprüche der
Surrealisten zu behaupten, vor allem gegen
ihren Bilderkult. Dieser offenherzige poeta

52 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. / 77. JAHR HEFT 12/1



KULTUR YVES BONNEFOY

doctus hat den Mut, seinen weiten Horizont

immer wieder zu begrenzen. Er
verfügt über die Kraft, gewisse künstlerische

Lösungen anderen vorzuziehen. Er hat die

nötige Strenge, seine eigenen Werte zu
hierarchisieren. Denn nicht alles kann

gleich gültig sein. Auf solcher geistigen

Rigueur fusst die innere Kohärenz dieses

Werks. Und solche kraftvolle Beschränkung

der Kräfte prägt auch den Stil des

Prosaisten.
Gegenüber der gattungsbedingt

verkürzten Sprache der Gedichte, greift Bon-
nefoys Prosa natürlich weiter aus. Wie die

Lyrik drängt sie aber immerfort zum
Konkreten. Trotz inhaltlicher Dichte, trotz tief
in die Vergangenheit vordringender
Betrachtung atmet sie frei und voll. Sie ordnet

die Aussage einem inneren Rhythmus
unter. Ritardando und Fermate bleiben

wichtige Stilmittel. Der Diktion ist auch

etwas Lustvolles eigen, eine Sinnlichkeit,
die sich dem Wortklang nicht verschliesst,
wie überhaupt die Musikalität dieser Sprache

teilhat an dem, was ihre Faszination
ausmacht.

Où gît la musique qu 'il faut à la parole? Dans les

profondeurs de l'inconscient, que notre siècle de

court désir a obligé â se rétracter sur sa vérité

incomprise, à se reclore, à se dessaisir de sa proposition
de symboles pour n 'émettre plus que des fantasmes.

(Entretiens sur la poésie, 1972-1990, S. 307)

Zentral bleibt dabei aber, dass bei aller

Sprachkunst und -musik die eigentliche
Aussage nie zu kurz kommen darf. Dabei
sträubt sich Bonnefoy folgerichtig gegen
eine Beschränkung auf ihren rationalen
Kern. Denn das an der Logik konzeptuel-
len Denkens orientierte Sprechen verfehlt,
wie notiert, sein Objekt und zensiert; das

Bewusstsein erkennt dann bloss eine einzige

Ebene in den Wörtern - die Tiefe
bleibt verborgen. Wie anders aber verhält
es sich, wenn den «Polysemien» Raum
gelassen wird, der «Mehrzahl der Figuren in
den Fexten», dem Unterbewusstsein:

[...] la conscience aura joie à rester active, ayant à

choisir, à mettre de l'ordre dans ce chaos apparent,
et, bizarrement, ayant pouvoir de le faire, désormais;

sachant assez vite et de mieux en mieux ce

qu 'il faut rejeter, ce qu 'il faut garder, et quelle
cohérence s'ébauche [...]. (Ebenda, S. 18)

Eine

für Bonnefoy

typische Dialektik:

der Versuch,

diese Gegenwart

des flüchtigen

Augenblicks ins

Gedicht zu

bekommen, und

im Gedicht zu

zeigen, dass

dies nicht ganz

gelingen kann.

I

Yves Bonnefoy,
geboren 24. Juni 1923 in Tours, 1981-1993
Professor für «Vergleichende Studien der poetischen

Funktion» am Collège de France. Zahlreiche

Preise und Auszeichnungen (u. a.

Montaigne-Preis 1978; 1971 «Prix des Critiques» für
«Rome, 1630», Balzan-Preis 1995). Ehrendoktorate

(u.a. 1986 Universität Neuenburg; 1992

Trinity College, Dublin). Übersetzungen von
Shakespeare, W. B. Yeats, Keats, John Donne,

Giorgios Seferis.

Gedichtbände: Du mouvement et de l'immobilité

de Douve, 1953; Hier régnant désert, 1958;

Pierre écrite, 1965, Dans le leurre du seuil,

1975; Ce qui fut sans lumière, 1987.

Essay/Prosa: L'Improbable, 1959; Un Rêve fait à

Mantoue, 1967; L'Arrière-Pays, 1972; Le Nuage

rouge, 1977; Rue Traversière, 1977; La Présence

et l'Image, 1983; Récits en rêve, 1987; La Vérité
de parole, 1988; Entretiens sur la poésie, 1990;
Alberto Giacometti, 1991; La Vie errante, suivie
de Une autre époque de l'écriture, 1993; Remarquer

sur le dessin, couleur et lumière, 1995.

Bonnefoys Werke werden mehrheitlich beim
Mercure de France (Paris) verlegt. Verschiedene

Bände sind auch als Taschenbuch erhältlich
(Reihe «Poésie» bei GaUimard usw.).

Bonnefoy in deutscher Übersetzung:
Herrschaft des Gestern. Wüste. Übers, v. Friedhelm

Kemp. München, Kösel, 1969. - Rue
Traversière. Übers, v. Friedhelm Kemp. Frankfurt

a.M., Suhrkamp, 1980. - Im Trug der

Schwelle. Übers, v. F. Kemp. Stuttgart, Klett-
Cotta, 1984. - Berichte im Traum. Übers, v.
Friedhelm Kemp. Stuttgart, Klett-Cotta, 1990.

- Alberto Giacometti: eine Biographie seines

Werkes. Übers, v. Hubertus von Gemmingen.
Bern, Benteli, 1992. Das Unwahrscheinliche
oder die Kunst. Vorwort von Karlheinz Stierle.
Übers, v. Patricia Oster. München, Fink 1994. -
Was noch im Dunkel blieb. Beginn und Ende

des Schnees. Gedichte, französisch und deutsch.

Mit einem Interview des Dichters. Übers, v.
F. Kemp. Stuttgart, Klett-Cotta, 1994. Die rote
Wolke. Essays zur Poetik. Übers, v. Michael von
Killisch-Horn. München, Fink, 1996. - Einen
wertvollen Einstieg bietet ferner: Französische

Dichtung der Gegenwart. Vierter Band. Von
Apollinaire bis zur Gegenwart. Hrsg. v. Bernhard

Böschenstein und Hartmut Köhler. München

Beck, 1990 (auch als TB).

Bonnefoy veranschlagt die kreative
Potenz der Sprache ausserordentlich hoch.
Auch wenn der Dichter über die Sprache
hinauskommen und zu immer wieder neu
erlebter Gegenwart vorstossen will, so darf
die Arbeit an und mit der Sprache, wie das

obige Zitat aufzeigt, keineswegs
unterschätzt werden. Ein eindrückliches
Beispiel bleibt hierzu der Prosatext über eine
Strasse in Tours, die rue Traversière.
Bonnefoy notiert die wohltuende Wichtigkeit

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. / 77. JAHR HEFT 12/1 53



KULTUR YVES BONNEFOY

dieses Strassennamens, der dem Kind
seinerzeit Nähe und Ferne ins Bewusstsein
brachte, Vertrautes und Unheimliches,
Wirklichkeit und Traum:

Est-ce ici, m'étais-je dit à plusieurs moments, que là-
bas commence? Ici, dans cette maison dont les volets

sontfermés? Ici, sous ce lilas? Et dans ce groupe
d'enfants qui jouent, au cerceau, aux billes, sur le trottoir

déjointé par l'herbe, l'un n 'est-il pas déjà de

l'autre bord, ne touche-t-il pas les mains des petites
filles d'ici avec des doigts de ténèbre? («Rue Traversière»

in: Rue Traversière, S. 67)

Den Erwachsenen führte diese von der

Sprache geleitete Begrenzung zu jenem
«wahren Ort», der verstanden wird als das,

was sich der Wirklichkeit, der Gegenwart
entzieht: als eine keineswegs religiös
verstandene Transzendenz, vielmehr als eine
noch nicht zugängliche Immanenz. Sie

aufzudecken, gehört zu den grossen Aufgaben

der Kunst und der Poesie. Dass es sie

geben kann, dass es sie gegeben hat, zeigt
Kunst früherer Zeiten eindringlich.
Bonnefoy wird nicht müde, in immer wieder
neuen Anläufen über ihre heilsame
Wirkung zu berichten. Seine kritischen Essays
über Lyriker und Maler legen darüber
beredt Zeugnis ab — umgekehrt kommt
dem Lyriker diese kritische Reflexion zu-

Bonnefoy

veranschlagt die

kreative Potenz

der Sprache

ausserordentlich

hoch.

gute, wie dieses Gedicht zeigt, das auf
Constable zurückgreift:

Peintre,
Dès que je t'ai connu je t'ai fait confiance,
Car tu as beau rêver tes yeux sont ouverts
Et risques-tu ta pensée dans l'image
Comme on trempe la main dans l'eau,

tu prends le fruit
De la couleur, de la forme brisées,

Tu le poses réelparmi les choses dites.

[. 7

(«Dedham, vu de Langham», in: Ce qui fut
sans lumière, S. 67)

Dem Maler bleibt es vorbehalten, die
Frucht seiner gedanklichen und artistischen

Arbeit der Welt zuzuführen, wo sie

der Wirklichkeit vielleicht näher kommt
als die Sprache: «Fu le poses réel parmi les

choses dites». Solche Selbstbeschränkung
gehört zur Bescheidenheit dieses Dichters.

Yves Bonnefoy hält ein reichhaltiges
und vielseitiges poetisches und essayistisches

Werk bereit, dem, editorisch mustergültig

betreut, in der ihm eigenen Dialektik

eine wertvolle vermittelnde Rolle
zukommen kann in einer Zeit, die sich der

Lyrik und überhaupt der schriftlich
vermittelten künstlerischen Botschaft immer
mehr zu verschliessen droht.

Eine Yves Bonnefoy-Ausstellung in Vevey
Eine Einführung in den Dialog zwischen den lyrischen und essayistischen Arbeiten Yves Bonnefoys und den bildenden Künsten

gibt die Ausstellung «Yves Bonnefoy. La poésie et les arts plastiques», die zurzeit im Musée Jenisch in Vevey zu sehen ist. Im
Widerspruch zum abstrakten Gestus der modernen Kunst begründen die Gedichte und Essays Bonnefoys eine neue Ästhetik des

Realistischen. Ihr zugrunde liegt Bonnefoys Kritik, dass Sprache, Zeichen und Farbe in Dichtung und bildender Kunst heute nur noch
Selbstzweck seien. Um zu einem Wirklichkeitsbezug der künstlerischen Ausdrucksformen zurückzufinden, sucht Bonnefoy seit den

fünfziger Jahren in seiner Dichtung und seinen Schriften den Dialog zu den bildenden Künsten. Ausgestellt sind in Vevey
Gemälde, Plastiken und Graphiken bedeutender Künstler vom Barock bis ins 20. Jahrhundert, die auf Bonnefoy grossen Einfluss

ausgeübt haben: die Werke Tiepolos, Poussins, Corots, Degas', Bonnards, Morandis, Alberto Giacomettis, Balthus' und Bram van
Veldes lassen, jedes auf seine Weise, ihre Themen und Motive mit jenen in Bonnefoys Gedichten, handschriftlichen Kommentaren
oder Essays in eine visuelle Korrespondenz treten: ein geöffnetes Fenster, Gesichter, Laub, Obst, ein blauer Himmel - das

Vergängliche ist es, das Maler und Dichter als Bedingung menschlicher Existenz immer neu schaffen. Die Gefahr einer Kunst aber,

welche die Endlichkeit des Irdischen nicht mehr zur Darstellung bringe, beschwor Bonnefoy bereits vor vierzig Jahren in seinem

programmatischen Gedicht «Du mouvement et de l'Immobilité de Douve» (1953). Diese Kunst entwöhne den Menschen der

Gegenwart des Todes und spiegele ihm eine illusorische Freiheit vor.6 r b Michael Wirth

Bis 26. Januar 1997, Musée Jenisch Vevey, Katalog: Yves Bonnefoy. La poésie et les arts plastiques. Arts et lettres, Vevey 1996.

54 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76-/77. JAHR HEFT 12/1



KULTUR

Roman Bucheli,
geboren am 9. August
1960 in Emmen LU.

Nach Abschluss des

Lehrerseminars Studium der

Germanistik und

Philosophie an den
Universitäten Fribourg und

Zürich, dazwischen
Aufenthalte in ItaUen, USA

und Holland. Promotion
mit einer Arbeit über
den Schweizer Lyriker
Alexander Xaver Gwerder;

seit 1990 freier
Mitarbeiter der 'Neuen
Zürcher Zeitung> und

seit 1994 Redaktor am

Deutschen Literatur-
Lexikon, arbeitet gegenwärtig

an einem
Auswahlband mit Texten

von Max Rychner.

Sonja Sekula in der

Wohnung André Bretons,
vermutlich Sommer

1945 in New York.

Besitz: Roger Perret.

VrSh^Tzfl.*

«Sich zum Namenlosen aufschwingen»
Sonja Sekulas Texte und Wortbilder

Eine neu erschienene illustrierte Auswahl aus dem

literarischen Nachlass der Malerin Sonja Sekula

(1918—1963) demonstriert ihre Doppelbegabung.

_j_96l markiert in Sonja
Sekulas künstlerischer Entwicklung eine

wichtige, vielleicht entscheidende Bruchstelle:

In selbstvergessener Zurückgezogenheit

bemalte und beschriftete sie

Streichholzschachteln, beklebte sie mit
kleinen Collagen, füllte sie mit bemalten
Steinen und gab gelegentlich auch Zettel
mit eigenen Kurztexten oder Abschriften
von Haiku-Gedichten hinzu. Als
Flaschenpost einer unbekannten Absenderin
an unbekannte Empfänger hätten die
«Meditationsschachteln» auf Reisen gehen sollen.

Sie blieben, wie so vieles aus den letzten

Lebensjahren der Künstlerin,
unbeachtet.

Zeitlebens war Sekula eine Grenzgängerin:
«Von einer Sprache in die andere ru-

dern[d]» suchte sie nicht nach ihrer Sprache,

sondern das Sprachlose; als Malerin
nicht nach der gültigen Form, sondern das

Farblose: «für das Durchsichtige [sei sie]
bekannt» gewesen, schrieb sie, und in einem
Wortbild bekennt sie sich zu den «Farben
des Farblosen»; als Schriftstellerin neigte
sie zum Wortlosen, zur «gewollten Stille».
Hin und her gerissen zwischen Farben und
Worten formulierte sie ihren künstlerischen

Anspruch: «Farbengedichte von
innen her durch Augen und urkräftige Gefühle
zu mehr als Farbe oder Wort zu gestalten.»
Zwar hat Sonja Sekula als Schriftstellerin
oder Malerin nie die beiden Ausdrucksmedien

so weit zur Deckung gebracht, dass

sie Worte gemalt oder Bilder geschrieben
hätte (denn selbst in den Wortbildern
bewahren sich Schrift und Bild ihre
Autonomie): Doch in den Meditationsschachteln

gewann die Verbindung von Wort und
Farbe einen ästhetischen Mehrwert.

In der artistischen Verfremdung des

Gebrauchsgegenstandes schien Sonja Sekula
ihre Handschrift gefunden zu haben:
Indem sie das Eigene konsequenter als je
zuvor aussparte und löschte. Hier, in der re¬

soluten Vereinfachung, Verkleinerung und
Anonymisierung ging Sekulas Krise der
Identität auf in der Auslöschung eigener
Autorschaft. Mit den Meditationsschachteln

verwirklichte sie, was sie schon Ende
der Vierziger an Hans Arps Formensprache
bewundert hatte: der in die «grosse
ursprüngliche Stille» mündende Weg der
«heiligen Einfachheit». Nun schwang sie

sich, wie nie zuvor, «zum Namenlosen» auf
und war ihrem, von der Zen-Philosophie
inspirierten Ideal, «to become selfless»,

näher als je zuvor. Wie entschlossen sie
diese Auslöschung der eigenen Handschrift

ins Werk setzte, beweist die
durchschlagende Erfolglosigkeit ihres späten
Werks, nachdem sie noch Mitte der vierziger

und bis in die frühen fünfziger Jahre in
der New Yorker Kunstszene einen klangvollen

Namen hatte.
Zu danken ist die Wiederentdeckung

Sonja Sekulas in erster Linie Roger Perret,
der bereits 1992 in der Literaturzeitschrift
«Die Affenschaukel» auf die vergessene
Künstlerin aufmerksam gemacht hat. Nun
erschliesst eine ebenfalls von Roger Perret
herausgegebene, vorzüglich gestaltete und
umsichtig kommentierte Auswahl den
literarischen Nachlass der Künstlerin. Unter

der einem Prosagedicht Sekulas

entnommenen Überschrift «Im Zeichen der

Frage, im Zeichen der Antwort» hat der
Herausgeber die zum grössten Teil nur in
Abschriften dritter Hand überlieferten
Texte in drei Gruppen aufgeteilt: Lyrik
(hauptsächlich auf deutsch), Prosa I (mit
kurzer, aber abgeschlossener deutscher
und vor allem - leider völlig unzulänglich

übersetzter - englischer Prosa) sowie
Prosa II (tagebuchartige Notate und
Fragmente). Ergänzt werden die Texte mit
Reproduktionen ausgewählter Wortbilder.
Ein reich dokumentiertes Nachwort Roger

Perrets vermittelt einen Einblick in
die Biographie der Künstlerin und weist

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76-/77. JAHR HEFT 12/1 55



KULTUR SONJA SEKULA

behutsam Wege zum Verständnis des

Werks.

Toward Nothingness

«I cannot move out-side the I-circle»,
schreibt Sonja Sekula im Februar 1962.
Vor dem Hintergrund der im Jahr zuvor
begonnenen Arbeit an den Meditationsschachteln

und dem damit verbundenen
Versuch der Ich-Preisgabe erschliesst sich
hier der unversöhnliche Zwiespalt, dem
ihr literarisches Werk unterworfen war.
Was ihr als Malerin gegeben war - der
inneren Zerrissenheit in der Formensprache
des amerikanischen Expressionismus
genuinen Ausdruck zu geben -, blieb ihr als

Schriftstellerin versagt: Ihre «Morgen- und

Mittag- und Vor-Gestern-Bücher» waren
zuallererst Ort einer quälend unerbittlichen

Selbstbefragung. Kaum einmal
gelang ihr, was sie sich immer öfter und
meist vergeblich abverlangte: die
Zurückdrängung des Ichs. Die Edition verschleiert

diesen Umstand nicht: Es bleibt ein
unabsehbares Trümmerfeld aus, dessen

Torsi und erratische Blöcke einmal wie das

Werk des Zufalls erscheinen, um schon
beim zweiten Blick Spuren gestalterischen
Willens erkennen zu lassen, die freilich,
kaum dass man ihrer recht gewahr wird,
sich schon wieder wie Phantasmagorien
verflüchtigen.

Und wenn wir in einem Notât aus dem
November 1951 lesen, «I am a rebel
toward what? FowardNothingness.», so müssen

wir das durchaus wörtlich nehmen,
doch nicht im Sinne eines literarischen
Programms. Man würde Sekulas Aufzeichnungen

ein Übermass an poetologischer
Reflexion unterstellen, sähe man in den
hinterlassenen Fragmenten eine bewusste
Rebellion gegen den literarischen Formenkanon

und gegen den Primat des
abgeschlossenen Werks. Ansätze dazu gibt der

einzige grössere Prosatext, der offen als

Fragment deklariert ist, zu erkennen: das

«Fragment of Letters to Endymion» steht

ganz im Bann der assoziativ-halluzinoge-
nen Poetik Gertrude Steins. Im übrigen
inspiriert sich das eruptive, immer wieder
stockende Schreibverfahren zwar an der
surrealistischen «écriture automatique»,
ohne sich aber je von den Ausschlägen des

seelischen Seismographen abzukoppeln.
Nur wo die Abstraktion von der überhitz-

Sonja Sekula: Im

Zeichen der Frage, im
Zeichen der Antwort.
Ausgewählte Texte und

Wortbilder auf deutsch,
englisch und französisch

(1934-1962).
Herausgegeben und mit einem

Essay versehen von

Roger Perret. Lenos-

Verlag, Basel 1996,
mit 56 farbigen
Bildtafeln.

Im vergangenen Sommer

zeigte das Kunstmuseum

Winterthur erstmals
eine umfassende
Retrospektive von Sonja
Sekulas Werk. Als
Begleitpublikation ist von

Dieter Schwarz eine

Monographie erschienen:

Sonja Sekula.

1918-1963. Mit einer
Biographie von Roger
Perret und Beiträgen
u. a. von John Cage,

Morton Feldman und

Betty Parsons (englisch
und deutsch).
Kunstmuseum Winterthur
1996, 288 S., mit
zahlreichen Abbildungen.

ten Fieberkurve glückte, da schrieb Sekula
Texte von unvergleichlicher Luzidität und
sprachverliebter Verspieltheit, da sehen

wir sie scheinbar anstrengungslos Laut-
und semantische Assoziationen zu
betörenden und geheimnisvoll suggestiven
Klangkörpern fügen:

Oui poème tu
t'écris à travers
le poème cœur de

toimême, en
couleursansmots

et en mots avec
couleurs inédites- (Juli 1961)

Wer dann, hellhörig geworden, die
Texttrümmer genau anschaut, sie nach
allen Seiten wendet und abhorcht, wird
zwischen hohlklingendem Pathos («ich
liebe den Schmerz meiner Seele») einzelne
Sätze entdecken, wird da und dort einen
unscheinbaren Text oder ein verstecktes
Gedicht auffinden: als wären es kristallklare

Einschlüsse im amorphen Gestein:

«[...] I tried to make
without mistake
a line with one hand
and did not understand
why my other hand has not found
to hold in any land
another hand.»

Dass in keinem Land mehr eine Hand
ihr Halt geben mochte: Das klingt nach

leichtfertigem Wortspiel, und war doch
beklemmende Lebenswirklichkeit. 1936
mit den Eltern in die USA emigriert,
studierte Sonja Sekula seit 1941 an der Art
Students League in New York, kam in
Kontakt mit Exponenten der New Yorker
Kunstszene und fand mit Ausstellungen in
Betty Parsons Galerie frühe Anerkennung.
Nach einem ersten psychischen
Zusammenbruch um 1939 musste sie sich seit
1951 immer häufiger und immer länger
hospitalisieren lassen. 1955 kehrte sie mit
den Eltern in die Schweiz zurück und
geriet hier, abgeschnitten von Freunden und
Förderern, in eine immer enger sich
drehende Spirale der Depression. Wenige
Tage nach ihrem 45. Geburtstag erhängte
sie sich in ihrem Zürcher Atelier. Nicht
dass sie ihre existentielle Not in der Sprache

überhöhte, sondern dass sich ihr die
Not ins Gedicht einsenkte und sich dort
unter dem Zauber der Sprache verwandelte:

Daran erkennen wir die Poetin.

56 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76./77. JAHR HEFT 12/1



Michael Wirth

Poetik des Utopischen
Zu Urs Widmers Roman «Im Kongo»

KULTUR

Urs Widmer: Im Kongo,
Roman. Diogenes,
Zürich 1996.

Oeit einem Jahr hat Willy,
Leiter einer schweizerischen Brauerei in
Zaire, nichts mehr von sich hören lassen.

Nicht einen einzigen Franken aus dem
erwirtschafteten Gewinn hat er seinem Chef,
einem gewissen Anselm Schmirhahn in
Witikon, aufs Konto überwiesen. Dabei
laufen Willys Geschäfte bestens. Hunderttausende

von Hektolitern Bier verkauft er
an die Stammesfürsten am Kongo, mit
Fetischen behangene, furchterregende, auf
Löwen reitende, maskierte Gestalten, die
ihre Zeit damit verbringen, Freund und
Feind auf Pfähle aufzuspiessen. Genau dieses

Schicksal hatte der verschrobene
Anselm Schmirhahn Willy gewünscht, als er
ihn aus Rache dafür, dass Willys Vater ein
Verhältnis mit Schmirhahns Frau hatte, in
den Kongo schickte. Natürlich ist das

Augenzwinkern nicht zu übersehen, mit dem
Urs Widmer in seinem neuen Roman «Im
Kongo« von den Sitten Afrikas erzählt, die
er in einem Konversationslexikon des 19.

Jahrhunderts nachgeschaut haben könnte.
Damals zirkulierten in den Eliten der
europäischen Kolonialmächte jene Projektionen

roher, urtümlicher Gewalt, aber auch

utopischer Fruchtbarkeit und unbegrenzter

Möglichkeiten, an denen Widmer
genüsslich die Durchschnittlichkeit
schweizerischer Verhältnisse spiegelt. Nicht ohne
freilich - Widmer bleibt hier seinen
erzählerischen Prinzipien treu - weit entfernt
Liegendes gegeneinander zu reiben, die
Funken einer märchenhaften Phantasie
stieben zu lassen, bis uns dann zwangsläufig

klar wird, was den Kongo und
die Schweiz so alles miteinander verbindet.

Der Unterschied zwischen einer
Versammlung afrikanischer Stammesfürsten
und einem Cocktail Wietikoner Grossbürger,

unter die sich auch ein paar Fröntier
gemischt haben, ist so gross ja eigentlich
nicht. Im Kongo präsentiert sich die
atavistische Existenz in ihrer ursprünglichsten,
in der Schweiz in ihrer subtilsten Form.
Selbst die Hautfarbe sagt in Widmers

Roman nichts mehr über Herkunft und
Familie aus.

Der Zynismus des Ironischen

Kuno Lüscher ist Altenpfleger in einem
Heim bei Zürich, in das er seinen 82jähri-
gen Vater untergebracht hat. Kaum
angekommen trifft der alte Mann dort Berger
wieder, einen Freund aus gemeinsamen
Spionagezeiten in Nazi-Deutschland.
Lüscher und Berger erzählen ihre Erlebnisse
Kuno, der mit nicht geringem Erstaunen
entdeckt, dass das Leben seines Vaters so
durchschnittlich gar nicht war. Doch an
der Tragik und Dramatik der Geschichte
vorbei geben die beiden Alten nur abstruse

Abenteuergeschichtchen und Anekdoten
von sich — allerdings mit einer ganz eigenen

enthüllenden Kraft. Mit einer
Mischung aus Burleske und slapstickhaften
Erinnerungslücken («Wer hat mich bei der

Gestapo gerettet!») parodieren sie die

eigentümliche Dynamik aus Widerstand
und Anpassung der Schweiz gegenüber
Nazi-Deutschland: Neben seiner
Spionagetätigkeit verkaufte Berger den Nazis
optische Geräte für die Zieleinrichtungen
ihrer Artillerie; die Grenzen verschwimmen.
Schliesslich erleben wir ihn gar auf Besuch
bei Eva Braun und Hitler, der ihm sogar
seine geheime Telephonnummer aushändigt.

Berger ruft ihn denn auch ohne

Zögern an, als er einmal eher zufällig von der

Gestapo verhaftet wird. Wenn Kuno
seinen Vater entrüstet anfährt « Wie kannst du

nur so reden?», mag Widmer so etwas wie
ein Garde-fou wider den Eindruck
eingebaut haben, er mache sich über die
Schrecken der Geschichte lustig. Allein,
die Dialektik Widmerschen Erzählens ist
feiner, poetischer: Sie weiss, dass das

Unfassbare überhaupt nur noch erzählt werden

kann, wenn die Unmöglichkeit es zu
erzählen zur Darstellung gelangt. Der
andere Widmer tritt jetzt auf: Entlarver des

Zynischen, das sich in die permanente Ironie

unserer Zeitgeisterlockerheit, unseres

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76-/77. JAHR HEFT 12/1 57



KULTUR URS WIDMER

GEDICHTE

verschenkte platze

im weiten das jähe zuhause

in dem du deine fremdheit
trägst, in die bewohnten
worte

längs

schritte, himmel oder hölle, aus
wissen oft gegangen oft gegangene

worte, die der kindheit entstammen,
die kleinen

steine
über die grenze geworfen, über

die grenze: geworfene
worte

verstreut,

feuchtgraue nachmittage, kühl um die ecke

aus der Wirklichkeit geborgt
ein lächelndes fenster.

auf den stufen vor der hohen flügeltür die eingeteilten stunden
in den schritten der frauen. in ihren verschränkten armen
halten sie sie, vom wind eingefangen

INGRID FICHTNER

Ingrid Fichtner, geb. 1954 in Judenburg, Osterreich, Mag. phil. Lebt in der
Schweiz, schreibt Lyrik und Kurzprosa, zuletzt 1995: genaugenommen, warum

rosen, Edition Howeg, Zürich. Mithg. der Zeitschrift »entwürfe für literatur».

Redens von den grossen Katastrophen
eingefressen hat. Widmer gibt dem Leid ein
Gesicht. An diesem Punkt tritt eine grosse
Stille ein:

«Hat dieser Skorzeny die Mutter
umgebracht?» Mein Vater wurde bleich. «Nein»,

sagt er. «Nicht Skorzeny.» «Wer denn?». Er
hob die Schultern. Er war wieder ein alter
Mann geworden

Zeigefinger oder Utopie

Widmers Erzählen ist auch in seinem

neuen Roman frei von realistischen
Begründungszusammenhängen. Wie im Märchen

reihen sich Fakten und Einsichten
aneinander. An keiner Stelle wissen wir,
was auf der nächsten Seite stehen wird.
Verantwortung für das, was geschieht,
trägt eigentlich niemand. Widmer gibt

einmal mehr die anmassende Geste des

Interpreten, Sinn da stiften zu wollen, wo
die Zufälle das Chaos zurücklassen, der
Lächerlichkeit preis. Doch Widmer lässt
sich gerne in die Karten seiner Poetik
schauen: Transparent bleibt die Bauweise
des Romans. Gleichsam spiegelbildlich zur
ersten verhält sich die zweite Hälfte des

Buches. An die Stelle Hitlers tritt ein
Mobutu im Vollbesitz seiner Kräfte. Auch
er verteilt grosszügig seine geheime
Telephonnummer, dieses Mal ist Kuno der

glückliche Empfänger. Ein Anruf genügt,
und Kuno, mittlerweile Willys Nachfolger
als Direktor der afrikanischen Brauerei,
schafft sich einen Stammesfürsten vom
Hals, der auf das Land, auf dem die Brauerei

steht, Anspruch erhebt. Auch im
Kongo arrangiert man sich, eine schwarze
Hand wäscht die weisse, bis sie schwarz
wird. Tatsächlich lässt Widmer seine im
Kongo glücklich werdenden Paare Willy
und Sophie, Kuno und Anne als Zeichen
ihrer totalen Assimilation eine schwarze

Haut bekommen. Wer verstanden hat, wie
die Gesetze Afrikas funktionieren, denen

bescheinigt die schwarze Hautfarbe die
bestandene Aufnahmeprüfung in den
Club der wenigen, die doch noch ein wenig

von dem Lebensglück abbekommen
haben, dem doch alle Personen in Widmers

Romanen hinterherlaufen.
Ausgerechnet im Kongo befindet sich

diese Oase des Glücks. Den Fernsehbildern

des Schreckens der letzten Monate

vermag auch Widmer nur das Ästhetische

entgegenzustellen, aber wenigstens das,

denn als einer der wenigen deutsch
schreibenden Autoren versteht es Widmer, Utopien

immer wieder neu zu wecken und so

zum Ureigentlichen des Literarischen zu
finden. Widmer nimmt der deutschsprachigen

Literatur eine zu Verklemmungen
neigende Kopflastigkeit und gibt ihr das

zurück, was ihr im Vergleich mit den
anderen europäischen Literaturen seit
Jahrzehnten fehlt, das eminent Menschliche,
Herzgeborene und dessen künstlerische
Stützen: das phantasievolle Spiel mit dem

Imaginären, das Groteske ebenso wie das

Skurrile. Widmer zeigt, dass Reflexion
und ein selbstvergessenes Aus-der-Welt-
Treten sich nicht nur nicht ausschliessen,
sondern gar eineinander bedingen, ohne
dass die Untiefen der Fun-Gebärde unserer
Zeit drohen.

58 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76-/77. JAHR HEFT 12/1



KULTUR

Rüdiger Görner

Heiner Müllers «Germania3:
Gespenster am Toten Mann»

Aussagen über den Zustand unseres Bewusstseins

Heiner Müller:
Germania 3: Gespenster am

Toten Mann. Mit einem

lexikalischen Anhang,

zusammengestellt von

Stephan Suschke.

Kiepenheuer & Witsch,
Köln 1996.

Im Streit der Erben von

Bertolt Brecht und

Heiner Müller hat das

Brandenburgische
Oberlandesgericht zugunsten
des vor einem Jahr
verstorbenen Müller
entschieden: Das Theaterstück

'Germania 3,

Gespenster am toten
Mann' des Berliner
Dramatikers darf in

ungekürzter Form

veröffentlicht werden.

IVIich interessiert, was
Deutschland betrifft, der Zweite Weltkrieg.
Jetzt ist es möglich, Hitler und Stalin in
Beziehung zu setzen, auch im Fheater. Die
beiden können jetzt miteinander reden, ihre
Arbeit ist getan.» So äusserte sich Heiner
Müller in seinem autobiographischen
Interviewband «Krieg ohne Schlacht» (1992)
über ein neues Projekt, das zu seinem letzten

wurde. Das Ergebnis liegt nun vor,
posthum, schwarz gebunden, düster,
apokalyptisch wie nahezu alle Texte dieses

widerspenstigen Tragöden.
«Germania 3: Gespenster am Toten

Mann» versammelt Fhälmann und Ulbricht,
Stalin und Hitler, Schauspieler, die Regie
führen, und Regisseure, aus denen Akteure
werden, Exzentriker und Durchschnittsbürger

auf der Bühne. Es ist, als habe sich
Heiner Müller einen Nekrolog in dramatischer

Form geschrieben, als habe er alle
Themen noch einmal angesprochen, die
ihm zeitlebens wichtig gewesen sind: Die
strukturelle und faktische Gewalt, das

Gespenstische an der Geschichte, die in der

Gegenwart auflebt, und der Wirklichkeit,
die entfremdet abstirbt.

Man trifft sich im «Mausoleum des

deutschen Sozialismus»; geht hinüber zum
Kreml und sieht Stalin beim Trinken und
Monologisieren zu: «Hitler, mein Freund
von gestern. Bruder Hitler. Verbrennst du
meine Dörfer. Das ist gut. Weil sie dich hassen,

werden sie mich lieben. Deine Blutspur
wäscht meinen Namen weiss. »

Hagen und Kriemhild treten auf. Der
Mythos meldet sich zwischendurch zu
Wort, zwischen Kreml und Reichskanzlei-
Bunker. Kriemhild rät: «.. .feiert eure Hochzeit

mit dem Nichts». Hitler wird präzisieren:

«In den Dimensionen der Geschichte ist
das Blut ein bessrer Freibstoffals Benzin, es

führt in die Ewigkeit, und die Freue ist das

Markt der Ehre. Ich gehe zurück zu den

Föten, die mich geboren haben. Jesus Christus

war ein Menschensohn, ich bin der Sohn der

Föten.» Bei Heiner Müller werden Pathos
und Ironie eins. «Nämlich die Gespenster

schlafen nicht IIhre bevorzugte Nahrung
sind unsere Fräume», so lauten zwei Zeilen
in Müllers monumentalem, zwei Jahre
nach der Wende veröffentlichten Gedicht
«Mommsens Block». Auch die «Gespenster
am Toten Mann» ernähren sich von den

Träumen, die wir in Gestalt Kriemhilds,
Hagens, Hitlers und Stalins vorgeträumt
bekommen. Dieser Bühnentext ist das
geraffte Pendant zu Allan Bullocks
überdimensionaler Doppelbiographie über die
beiden Erztyrannen dieses Jahrhunderts,
ein Text, der sich über alle Historikerstreitereien

hinwegsetzt, nicht (mehr) danach

fragt, ob Vergleiche zwischen Hitlerismus
und Stalinismus, zwischen Auschwitz und
Gulag geeignet sind, beide zu relativieren.
Sie sind Bühnenstoff geworden, nichts
weiter, meinte Müller, so wie die Despoten
von einst Shakespeare als Stoffe dienten.
«Es ist zu befürchten», hatte Heiner Müller
bei Gelegenheit behauptet, «dass nach dem

Ende der DDR das Ende der Shakespeare-

Rezeption in Deutschland gekommen ist. Ich
wusste nicht, warum man in der
Bundesrepublik Shakespeare inszenieren sollte, es

sei denn die Komödien.»
Sein eigenes Schreiben jedoch, dunkel

wie Bilder eines Anselm Kiefer, wusste sich
in der Shakespeare-Nachfolge, aber auch
in jener der griechischen Tragöden. Müller
verstand den Zweiten Weltkrieg als das

Troja der Moderne, als Summe aus
Nibelungen-Saga und Hundertjährigem Krieg.
«Germania 3» bietet einen verstörenden
Einblick in das, was Müller, wäre es ihm
vergönnt gewesen, aus diesen verheerenden

Stoffmassen noch alles hervorgeholt
hätte. Eine Ästhetisierung des Schreckens
kann man ihm nicht vorwerfen. Ob jedoch
Stücke wie dieses anhaltend kathartisch
wirken können, aufrüttelnd oder nur noch
abstumpfend, wird viel aussagen über den
Zustand unseres Bewusstseins.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76./77. JAHR HEFT 12/1 59



KULTUR

Rüdiger Garner

[ill, Vulkan und babylonisches Gehirn
Durs Grünbeins Aufsätze 1989-1995

Wie immer man zu Durs Grünbeins lyrischen Arbeiten
stehen mag, ob man sie für genialisch hält oder gekünstelt,

für bahnbrechend oder poetische Verzierungen einer Sackgasse,

an der Qualität des Essayisten Grünbein kann es nach

der Lektüre seines Bandes «Galilei vermisst Dantes Hölle»
wohl kaum einen Zweifel geben.

Durs Grünbein: Galilei
vermisst Dantes Hölle.
Aufsätze 1989-1995.
Suhrkamp Verlag, Frankfurt

am Main 1996,
269 Seiten.

Im Niemandsland zwischen
Wissenschaft und Poesie lässt sich trefflich
reflektieren. Zwischen Phänomen und
Abstraktion, zwischen Erfahrung und Hypothese

gedeihen die Worte als Spaltpilze,
derweil sich untergründig Mycele bilden,
Wurzelgeflechte, die an unverhofften Stellen

exotische Gewächse hervorbringen,
Gedanken, die sich mit Sprachbildern
maskieren; mit Vorliebe spriessen sie in
Wissensruinen. So auch bei Durs Grünbein.

Ich will nicht verhehlen, dass ich
Grünbein als Essayisten für ungleich
begabter halte denn als Lyriker. Anders gesagt:
Erst die zusammenhängende Lektüre seiner

Versuche zeigen, in welchem Masse
seine Lyrik essayistisch ist. Genauer: Sie
besteht in den weitaus meisten Fällen aus

apercuhaft verkürzten Essays.

Zugegeben, dieses Argument liesse sich
umdrehen, indem man behauptet, Grünbeins

Essays seien zur Prosa ausgearbeitete
Gedichte. In jedem Fall aber lässt sich ein

enger thematischer und sprachlicher
Zusammenhang zwischen beiden Genres bei
Grünbein entdecken. Drei Leitmotive prägen

Essays und Gedichte: Dresden, das

«Barockwrack an der Elbe» mit seiner rui-
nen-müll-vulkanischen Stadtlandschaft, das

Zusammentreffen von Erinnerung und
«blitzhafter Imagination», schliesslich die
Frage nach der Möglichkeit poetischer
Anverwandlung von wissenschaftlicher
Erkenntnis.

Die Genetik und Physiologie, die
Erforschung des Nervensystems, aber auch die
Aberrationen in der Natur haben es Grünbein

angetan. Die Überreste des im Zweiten

Weltkrieges zerstörten Berliner
Museums der Missbildungen beschäftigt den

Essayisten ebenso wie der Zoologische
Garten, die Tiefseefische oder die Fontanelle,

der «viereckige häutige Zwischenraum
zwischen den Stirn- und Scheitelbeinen des

kindlichen Schädels». Im Berliner Zoo
sinniert er: «Analog zur Fodesstarre des

Museumsguts, wird seine Lebensstarre zur Schau

gestellt, die mögliche Summe seiner arttypischen

Verhaltensweisen und biologischen
Reaktionen. Es fällt schwer, sich darüber zu
täuschen: der Zooliebhaber ist ein Voyeur,
der sich am Anblick hospitalisierter Fiere
weidet. »

Ähnlich stichhaltige Reflexionen über
zoologische Gärten finden sich nur noch
bei John Berger und dessen Betrachtungen
zum Basler Zoo. Verhaltenslehre, Neurologie

und Genforschung werden bei Grünbein

zu Laboratorien für die Synthetisierung

von Metaphern; das trifft für den

Lyriker wie für den Essayisten zu. Überdies

gelingen ihm schlüssige Aussagen
über den dichterischen Schaffensprozess,
etwa der Art: «Das Wort niemals und unter
keinen Umständen aus seiner Grundspannung,

seiner existentiellen und intelligiblen
Bipolarität zu entlassen, scheint mir das

wichtigste am dichterischen Prozess.» Oder
«Der lyrische Fext ist ein Protokoll der inneren

Blicke.» Sätze dieser Art ersetzen

ganze Poetik-Vorlesungen; bezeichnen sie

doch schlaglichtartig das Wesentliche:
Dass in der Lyrik «das Ungewisse Gesang»

wird, das Nebulose prägnant und das

Sinnliche potentiell sinnstiftend durch das

Wort. Es mag ein Trost sein, dass — zumindest

einstweilen noch - die jähe sprachliche

Wendung, der Worteinfall in den

Windungen des «babylonischen Hirns» und
seiner grauen Masse unberechenbar ist.

60 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. / 77. JAHR HEFT 12/1


	Kultur

