
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 76 (1996)

Heft: 11

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Peter Por,

Studium, Promotion

(Hungaristik, Romanistik,

Ästhetik), erste
Aufsätze und

Buchveröffentlichungen in

Ungarn, 1979 politisches

Asyl, Gastdozent
in Siegen, Habilitation
(Allgemeine und

vergleichende

Literaturwissenschaft). 1983

Gastprofessor in Nancy,

seit 1985 wissenschaftlicher

Mitarbeiter des

Centre de Ia Recherche

Scientifique. Wichtige
Publikationen: "Der

Körper des Turmes.

Essays zur europäischen
Literatur von Schiller
bis Valéry», Frankfurt
1988; "Stilepoche.
Theorie und Diskussion.
Eine interdisziplinäre
Anthologie von Winckelmann

bis heute», Frankfurt

1990; "Die orphi-
sche Figur zur Poetik

von Rilkes ¦Neuen

Gedichten^, Heidelberg
1997 (im Druck).

Für Ivan Fónagy

Paulus - Dostojewskij - Rilke
Kreuzwege der Ikonopoiesis und des Ikonoklasmus

fede Gemeinschaft wird in Zeichen geschaffen und gebrochen.
Im Sinne dieses Gesetzes hat Paulus den Triumph der christlichen

Welt und Dostojewskij ihre Verleugnung verkündet.
Unmittelbar durch seine Verbundenheit mit dem «Russischen»

inspiriert, hat Rilke den Konflikt in dieser Tradition schärfer
und konsequenter wahrgenommen, als allgemein bekannt.

l/ras Zeichen sein kann,
hat Paulus an der Entstehung des christlichen

Systems genauer als alle seine

Schicksalsgenossen begriffen: Unter den

Aposteln war er der erste, der Christus
nicht mehr gesehen, die Passion nicht
mehr miterlebt, sondern ihn erst in einer
Vision und Halluzination, als Zeichen
erfahren hat. Das Zeichen, das ihm zuteil
wurde: «und plötzlich umstrahlte ihn ein
Licht vom Himmel her»; «und hörte eine
Stimme» (Ap. 9, 3—4), wiederholt und
bekräftigt für ihn persönlich die Erlösung,
aber es bekräftigt sie auch als einen nie
vorher gewesenen Bruch in der göttlichen
Geschichte der Menschheit: «Aber von der
sechsten Stunde an kam eine Finsternis über
die ganze Erde bis zur neunten Stunde.»
«Und siehe, der Vorhang im Tempel zerriss

von oben bis unten in zwei Stücke» (Matth.
27, 45, 51). So beschrieb der Zeuge den
Tod des Gottessohnes, den Paulus als ein
eigen gewordenes Zeichen erfährt: «Und
er konnte drei Tage lang nicht sehen und ass

nicht und trank nicht» (Ap. 9, 9). Das, was
für die Apostel ein unmittelbares Wunder
war und sich über jeden Zweifel verwirklichte,

nämlich die Erlösung der Menschheit

in einem neuen System der Welt, hat
Paulus erst nachträglich als Zeichen, ja als

Bruch-Zeichen erfahren: Gott, der Christus,

ist ihm in der Verdunkelung des bisher

bestehenden Universums erschienen.
Wohl deshalb hat er schärfer als alle den
unauflösbaren inneren Gegensatz in der

Setzung dieses und jedes neuen Zeichens

begriffen. Das wahre Zeichen wird nicht
dazu gesetzt, um den Glauben, die
Communio zu schaffen, sondern es wird aus
dem Glauben, aus der Communio heraus

gesetzt und vernommen: «Ich will durch
Leute mit fremder Sprache und durch Lippen

Fremder zu diesem Volk reden, und auch
so werden sie nicht aufmich hören», spricht
der Herr. Somit sind die Zungenreden zum
Zeichen nicht für die Gläubigen, sondern

für die Ungläubigen, die Rede aus Eingebung

aber nicht für die Ungläubigen,
sondern für die Gläubigen» (1. Kor. 14,

21—22). Der ungeheure Auftrag, den er
dann in Reisen und Briefen nach allen

Himmelsrichtungen verfolgte, lässt sich
auch als eine Sendung interpretieren,
gerade diesen Gegensatz zu überwinden. In
der Errichtung des neuen Sinns für die
Welt der Schöpfung, für Gott, Gesetz,
Sünde und Gnade musste auch die
Gemeinde, das Universum schlechthin unter
das neue Zeichen gesetzt werden. Es wird
bekanntlich grösstenteils Paulus
zugeschrieben, dass sich der Christus-Mythos
in der Welt verbreitete und dass die Insi-
gnien des Erlösers, wie sie sich dann
endgültig gestalteten, so das Brot (des eigenen
Körpers) und die Fahne (seines Heers von
Seelen), das Weltbild des grossen «Volks»
der «Gläubigen» über lange Zeit hinweg in
der Harmonie von Zeichen und Gemeinde
beherrschten.

Diese Harmonie war so zwingend, dass

sich zu Beginn der Moderne, mit der
radikalen Verleugnung des Erlöser-Mythos'

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 11 4l



KULTUR PAULUS - DOSTOJEWSKIJ - RILKE

Albrecht Dürer: Vier

Apostel (Ausschnitt:
Paulus), 1526, München,
Alte Pinakothek.

1 Hier, wie auch im

folgenden, zitiere ich nach

der gängigen deutschen
Übersetzung, aber

korrigiere sie an den Stellen,

wo die Übersetzer

den kühnen Bildbruch
etwa abgeglättet haben:

Fjodor M. Dostojewskij:
Die Brüder Karamasow,
übers, von Hans Ruoff
und Richard Hoffmann,

München 19835, 343.

2 Rainer Maria Rilke:
Sämtliche Werke in

zwölf Bänden, hrg. vom

Rilke-Archiv, in Verbindung

mit Ruth Sieber-

Rilke, besorgt durch

Ernst Zinn, Frankfurt
1976.

und des Mythos' von der erlösten Menschheit,

auch die Insignien, die Zeichen
verwirrten, mehr noch: Das Zeichen selbst,
wie Jesus es durch seine Wunder gesetzt
und Paulus für die universale
Menschheitsgemeinde begriffen hat, ist angezweifelt

und ausgehöhlt worden. Die Parabelfigur

des Grossinquisitors in Dostojewskijs
Roman «Die Brüder Karamasow» nimmt
die Erlösung zurück und erklärt die
Menschheit für ewig unerlösbar. In seiner

grossen Tirade gegenüber dem Erlöser
verwirft der Inquisitor konsequent und grausam

die wundersame Setzung der neuen
Zeichen und verwendet in einem brutalen
Bildbruch die göttlichen Insignien. «Aber

Du hast das absolute Zeichen verschmäht,
das Dir angeboten wurde und womit Du alle
hättest zwingen können, Dich ohne Widerrede

anzubeten — die Fahne des irdischen
Brotes»1, so depraviert der aufgeregte
Grossinquisitor die Vergeistigung des
irdischen Lebens durch die wundersame
Brotvermehrung und durch die wundersame

Verwandlung des Körpers des Gottsohnes
zu einer verfehlten Gaukelei, um dann die
rohe Formel zu setzen: «In dem Brot wurde

Dir eine unanfechtbare Fahne angeboten.»
Indem er die beiden, offensichtlich
unvereinbaren, Insignien direkt miteinander
verbindet und identifiziert, legt er ihre
endgültige, unerlösbare Disharmonie
bloss und bricht damit die Einheit der
Gemeinde in der Welt, die in diesen Zeichen
bestehen sollte. Zu seinem Geprächspart-
ner, dem Erlöser, der so vollkommen
vergeblich wiederkehrte, dass er nicht einmal
mehr gekreuzigt werden braucht, sagt der

Grossinquisitor, dass die Welt, «die

Gemeinschaft» nicht in den verwirrten göttlichen

Zeichen bestehe, sondern in der
Communio mit dem Bösen: «Wir sind
nicht mit Dir, sondern mit ih.m.» Die Lehre
der Parabel ist so allgemein gehalten und
zugleich so hart formuliert, dass sie sowohl
die Personen als auch die Handlung des

Romans — und dies bedeutet: die Welt —

bestimmt. Nachdem er der Parabel

zugehört hat, erkennt Aljoscha Karamasow
den Teufel in der sich entfernenden
Gestalt seines Bruders. Das unmittelbar
darauffolgende Gespräch zwischen Iwan und
Smerdiakow, wo der Mord an den Vater

endgültig entschieden wird, beherrschen
zwei Wörter «tschört» und «znak», Teufel
und Zeichen. In der totalen Verleugnung

des Systems «der Gläubigen» hat
Dostojewskij ebenso wie Paulus in seiner christlichen

Sendung begriffen, was Zeichen, was

Setzung eines Zeichens ist. Am Anbruch
der Moderne sind die Zeichensprache und
die elementaren Zeichen selbst wieder
dem «Volk» zum Auftrag gestellt worden,
und mit diesem «Auftrag» sind einige
Strömungen in der modernen Zeichen-Kunst
einer Sendung gefolgt, die ebenso

metaphysisch begriffen und ebenso transzendent

ausgerichtet ist wie die christliche.

Wirrwarr der Zeit-Zeichen in der
christlichen Welt

Das Christentum, den Mythos und
besonders die Person Christi hat Rilke stets
betont frei behandelt stets bis zur
Blasphemie verwandelt, und in einet Briefstelle

sogar explizit und zugleich irritiert
abgelehnt («wer ist denn dieser Christus,
der sich in alles hineinmischt»)2. Doch zum
Thema selbst, zur «Figur» und ihrem Bild-
und Zeichenbereich, ist er von den frühen
«Christus-Visionen» an bis zum Dante-
schen Ort in der «Zweiten Elegie» und
nach dem grossen Elegien- und Sonettjahr
in der letzten Periode der Suche und
Entwürfe immer wieder zurückgekehrt. Seine
anhaltende Auseinandersetzung mit dieser

Thematik, welche die Struktur des
«Stunden-Buchs» grösstenteils bestimmt und
auch die vielfältigen Gestalten der «Neuen
Gedichte» merkwürdig prägt, galt gewiss
nicht dem (an sich abgelehnten) Motiv
selbst, sondern dem Ansatz zur Übernahme
und Verwandlung des totalen Zeichensystems,

das sich im Mythos verwirklichte
und verkörperte: dem Zeichensystem des

nachantiken Europa. In die Schlüsselstellen

des Lebenswerks wiederum setzte er das

konventionellste Zeichen des vorchristlichen

wie auch des christlichen Zeit-
Universums: die Uhr; und er hat dieses

Zeichen-Ding bis in Häretische, Feindliche

und Phantasmagorische deformiert.
Führen wir hier drei Ansatzpunkte an. Am
Anfang steht das Gedicht «Herbsttag» mit
dem archetypischen und bereits
deformierten Bild des Sonnenuhr-Schattens

vom Herrn aller Zeiten auf der Erde bzw.
das Bild, das Rilke ungefähr zur gleichen
Zeit verfasst hat und in dem Rodin als

göttlicher Schöpfer eines (noch) universalgültigen

Lebens gestaltet wird: «Das

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 11



KULTUR PAULUS - DOSTOJEWSKIJ - RILKE

Leben, das in den Gesichtern wie auf
Zifferblättern stand, leicht ablesbar und
voll Bezug auf die Zeit...» Dann folgte
die Verwandlung des mittelalterlich-göttlichen

Zeit-Zeichens. Die frommen Leute
bauen eine «Kathedrale» mit einer
schwerwiegenden Uhr: «undsie hängten schliesslich

Gewichte» als ewiggültiges «Zeichen»

auf; die ganze Konstellation «richte(t)»
sich aber «plötzlich» und katachrestisch
nach der paradoxalen Figur der Zeiger, die
eine nie-erfahrene Zeit verzeichnen: «wei-
tergehn mit ausgehängtem Schlagwerk/und
entflohn vor seinem Zifferblatt» (Gott im
Mittelalter). Am Endpunkt (diesmal gänzlich

am Endpunkt: Nach diesem Bild hat
Rilke den Topos nicht einmal mehr in den

späten Entwürfen aufgenommen) steht die
denkbar radikalste Umkehr des Zeichens
in der wahnsinnigen und totalen
«Aufgabe», die sich im Roman der «hohlen
Form»0 «Die Aufzeichnungen des Malte
Laurids Brigge» Nikolaj Kusmitsch stellt:
Er versucht, dem kosmologischen Urphä-
nomen der einheitlich geteilten Zeit, d. h.
der Zeit schlechthin, zu entkommen. Die
Gestaltung des stets geänderten, stärker
entstellten Topos ist nicht so spektakulär
wie etwa manche blasphemische Verwandlung

in den «Neuen Gedichten»; sie ist
allerdings expliziter und radikaler. In der
Reihe der konsequent weitergeführten
Figuren, an deren Endpunkt die Nichtgestalt
(«Nichtgesicht», so heisst es gleich am
Anfang des Romans) steht, kehrt Rilke den

Topos der kosmisch vorausbestimmten
Übereinstimmung, die Verbindung von
Zeichen und Bezeichnetem per se in das

Zeichen der eigenmächtig gesetzten
Äquivalenz, in den Bruch zwischen Zeichen
und Bezeichnetem, um. In der äussersten
Gestalt des eigenen Topos erkennt Rilke
denselben Hauptkonflikt des Zeichens,
den Dostojewskij am Anfang der Moderne
als den gotteslästerlichen Wirrwarr der

heiligsten Insignien der christlich-paulini-
schen Gemeinde begriffen hat.

Russische Zeichen

Ob Rilke bei der Konstruktion seiner am
schärfsten verkehrten und gebrochenen
Bilder und Figuren der Dostojewskijsche
Ansatz gegenwärtig war? In dem allgemeinen

Kontext des «Russischen» gesehen, in
dem Rilke auch Dostojewskijs Werk wahr¬

genommen hat: sehr wahrscheinlich ja;
den Umstand, dass Nikolaj Kusmitsch
ausgerechnet einen russischen Namen trägt,
wofür gar keine epische Berechtigung
vorliegt, sollte man, wie sich dies aus anderen

Spuren vernehmen lässt, viel präziser nehmen

als dies üblich ist. August Stahl hat
aufgrund des frühen, ausserzyklischen
Gedichtes «Die Znamenskaja», das Rilke etwa
einen Monat vor dem «Buch des mönchischen

Lebens» verfasst hat, die Vermutung
nahegelegt, dass das Gedicht in etwa das

Gestaltungsprinzip des dreiteiligen Zyklus'
veranschauliche; dieser wäre also unter
dem unmittelbaren Einfluss der Ikonen-
Malerei entstanden. Stahl hebt auch hervor,

dass der Titel etymologisch das Wort
«znamenie'», Zeichen, beinhaltet, das nach
seiner Auslegung bei Rilke die Ikone bzw.

die Ikonen-Malerei bedeuten soll. Sein

Ursprung sei auf die Bibel (Jesaja 7, 14)
zurückzuführen4. Aufgrund eines anderen,
kaum beachteten Werks Rilkes lässt sich
seine Vermutung nicht nur bestätigen,
sondern in einer wesentlich präziseren
Form ausführen: Manche Wendungen in
seiner Übersetzung des «Igor-Liedes»5 zwingen

zu der Behauptung, dass die bewusste

Frage nach dem Zeichen und seiner Bedeutung

auf Rilkes Aufenthalt in Russland

zurückgeht, auf die Art, wie er die russische
Kunst und die russische Sprache
wahrgenommen hat, was wiederum das «Russische»

schlechthin sein sollte. Den Text hat Rilke
bekanntlich während seiner russischen Reisen,

also 1899/1900 kennengelernt und
zwischen 1902 und 1904 ins Deutsche

übertragen. In diesen Jahren sind die
Gedichte des «Stunden-Buchs», viele Gedichte
aus dem «Buch der Bilder» und darüber hinaus

die «Cornet»-Erzählung und die
«Geschichten vom lieben Gott» entstanden; die
meisten sind unmittelbar geprägt durch die

Frage nach dem Zeichen, und der Band der

Erzählungen ist dazu komponiert worden,
um diese, in einer zusammenhängenden,
durchkomponierten Reihe von Parabeln
immer wieder neu zu stellen.

Rilkes Semiotik aus der Metaphysik
des «Russischen»

In dem alt-russischen Epos muss Rilke
erkannt haben, dass das russische Wort
«znamja», («Fahne») etymologisch
unmittelbar auf das Wort «znamenie» («Zei-

•Cj).

Fjodor Dostojewskij,
© Athenäum Verlag.

3 So hat Rilke selbst
den Roman bestimmt,
in seinem Brief an

Lotte Hepner vom

8. Oktober 1915.

4 August Stahl: -Rilke
und die Kunst der
Ikonenmaler», in: Blätter
für die Rilke-Gesellschaft,

Nr. 7/8,
1980/81, S. 84-91.

5 "Das Igor-Lied, Eine

Heldendichtung», Leipzig

1985.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 11 43



KULTUR PAULUS - DOSTOJEWSKIJ - RILKE

chen») zurückgeht. Es ist sehr wahrscheinlich,

dass er aus der Kenntnis eines parallelen
deutschen Wortgebrauchs heraus auf diese

Etymologie aufmerksam geworden ist,
nämlich dass in der Zeit des Dreissigjährigen

Krieges im Deutschen das Wort
«Feldzeichen» für «Fahne» verwendet wurde. So

hat er in seiner Übersetzung die Einheit
sogar viel deutlicher hervorgehoben, als sie

im Original tatsächlich anzutreffen ist. Im
Laufe der Erzählung von den harten,
militärischen Geschehnissen kommen diese

Wörter in Rilkes Übersetzung oft (und an
einer Stelle sogar abweichend vom Original)

und zuweilen an besonders pointierten
Stellen vor. «Zeichen» und «Fahne»

verweisen in ihrem einheitlichen Sinne
aufeinander. Am Ende des Textes, nach
den wiederholten Bildern mit den
verschiedenen «Fahnen», konnte Rilke der

Versuchung nicht widerstehen, das

Syntagma zu setzen: «dem Fürsten zum
Zeichen». Im Original steht aber dieses

Syntagma nicht (nach dem Wortlaut: «Ovlur
pfeift über den Fluss, als riefe er ein Pferd/
damit der Prinz es versteht»); ja selbst im
Deutschen wirkt es, da semantisch wenig
zwingend, eigenartig und gewichtig. Es

soll zweifelsohne, über den Kontext hinaus,

andeuten, dass der ganze Text «dem

Fürsten zum Zeichen» gesetzt ist. Beinahe
könnte man sagen, der Text ist «dem Fürsten

zum Zeichen» als «Fahne gestammelt»
worden, denn es steht das gleichermassen
überraschende Bild im Text: «Rauch fällt
ab, und die Fahnen stammeln.» (Nach dem
Wortlaut: «Der Staub bedeckt das Schlachtfeld,

die Fahnen sprechen»}) Das letzte Bild
ist nicht minder katachrestisch als die
Formel, in welcher der Grossinquisitor die

endgültige Verwirrung der Erlösung und
ihrer Zeichen zusammenfasst - es ist aber

umgekehrt auf die Erlösung hin
ausgerichtet: Rilke mag in der überlegen
verfassten und ungeheueren Katachrese den
Geist und seine erlösenden Zeichen
wiedererkannt, gleichwie geschaffen haben,
den er im Raum und in den Schriften seiner

russischen «Heimat» (wie er das Land
oft bezeichnete) stets entdecken wollte.

«Die Fahnen stammeln», «Dem Fürsten

zum Zeichen»: Diese Sätze, die im Original
gar nicht bzw. nur in einer konventionellen
Metapher stehen, drücken das semiotische
wie auch metaphysische Prinzip aus, das

Rilke offensichtlich «im Russischen» für

f
ti n

=y

'(/
¦A

!k

"*\

;•;
t3=^" K

*£__ n'i _r -xitSß

Alice Bailly: Un après-
midi dans le jardin
de la "Fluh» sous le

charme des idées de

Rilke (Ausschnitt),
Insel Verlag, Frankfurt
am Main.

sich entdeckt hat. Gemeint ist die Proble-

matisierung des Bezuges von Zeichen und
Bezeichnetem. In seiner ersten Periode hat
er den Bezug mit Vorliebe als Gleichwertigkeit

von dem Begriff «Zeichen» und seiner

Veranschaulichung in der «Fahnen»-Ikone
bedichtet; das Prinzip wird aber erst in
dem (wahrscheinlich orientalisch gefärbten)

Äquivalenz-System der «Sonette an
Orpheus» seine endgültige Gestalt
finden.

Dieselbe Fragestellung stellt den stets

gegenwärtigen Blickwinkel für seine

Dostojewskij-Lektüre dar. Das Werk des

grossen Ikonoklasten, Bild-Zerbrechers der
Moderne, hat Rilke viel stärker geprägt, als

dies allgemein bekannt ist; er hat den
Namen über Jahrzehnte hinweg mit einer
betonten, nicht-künstlerischen, sondern
existentiellen Bewunderung hervorgehoben.

Weder über einen seiner grossen
literarischen Inspiratoren (Maeterlinck,
Jacobsen, Hölderlin, Valéry, vielleicht auch

Tolstoj) noch über die bildenden Künstler
(die Worpsweder, Rodin, Cézanne, Greco

oder gar Klee) hat Rilke ähnliche Bekenntnisse

abgelegt. Textuell wird sich
allerdings seine Dostojewskij-Rezeption kaum
aufweisen lassen, denn Rilke hat jedes
Material und erst recht die Rezeption eines
Romanciers in gewaltigem Mass dem

jeweiligen poetischen System der
Weltschöpfung angeeignet; die Poetik der

Montage und Zitate und der Travestie, die

etwa Hugo von Hofmannsthal und T. S.

Eliot, die sich selbst gerade als «Erbe» der
Tradition verstanden haben, entwickelten,
lag ihm prinzipiell fern. Andere Angaben,
die Rilkes anhaltende Verbundenheit mit
Dostojewskijs Romane bekräftigen, wiegen

hingegen schwer. Am gewichtigsten
dürfte zunächst der biographische Verweis
auf seine wiederholte Dostojewskij-Lektüre

während der Kriegszeit sein und dann
der Brief, den er bald nach dieser Lektüre
verfasst hat: Aufgefordert, seine Erinnerungen

an die Militärschule zu schildern,
schreibt Rilke ausführlich über die
«Schrecknisse und Verzweiflungen», die er
erlitten haben soll und vergleicht - mit
einer doch überraschenden Parallele —

seine Erlebnisse mit Dostojewskijs
«Aufzeichnungen aus dem Totenhause», um
durch eine noch überraschendere Wendung

den Gang seiner Erinnerungen und
Gedanken damit zu beenden, dass für ihn

44 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 11



KULTUR PAULUS - DOSTOJEWSKIJ - RILKE

letzten Endes derselbe Roman wie auch die
anderen Romane Dostojewskijs sein «wahl-

heimatliche(s) Land» und den «russische(n)

Mensch(en)» bedeuten, so wie er sie während
seiner Aufenthalte «in eindringlichster Klarheit»

erkannt hatte: «die slawische Seele», die
«vollkommen» «eine vierte Dimension ihres

Dasein(s)», «eine neue, endlose und wahrhaft
unabhängige Freiheit» erlebt6.

Die Übertragung des «Igor-Liedes»,
die Reihe fiktiver russischer Legenden
im Band der «Geschichten vom lieben
Gott», das Gedicht «Die Znamenskaja»,
der kleine Gedichtzyklus «Die Zaren» im
«Buch der Bilder», die Parabel von Nikolaj
Kusmitsch im Roman «Die Aufzeichnungen

des Malte Laurids Brigge» und die
wiederholten Glaubensbekenntnisse zu

Dostojewskij, in dessen Werke «das
Russische» erscheint — sie alle lassen einen
Bereich erkennen, in dem Metaphysik und
Semiotik dasselbe bedeuten oder eben
andeuten sollen. In diesem Bereich (der
wiederum im letzten Jahrzehnt viel aktueller
erscheint, als er damals vernommen
wurde) hat Rilke im steten Wissen um
Dostojewskij sein eigenes poetisches
Zeichen gesetzt.

Nietzscheanische Fragen

Es ist offensichtlich und auch bekannt,
dass Nietzsche umittelbar Rilkes Fragestellungen

geprägt hat. Hatte doch Nietzsche
in famosen Sätzen den Verlust jedweder
Referenz der heiligen christlichen Begriffe
verkündet: «Im Glauben woran? In der
Liebe wozu? In einer Hoffnung worauf?1»
Nietzsches unbestreitbare Wirkung
vermindert aber keineswegs Dostojewskijs
Bedeutung in Rilkes Lebenswerk, sondern
bestätigt sie vielmehr in ihrem allgemeinen

Charakter und auch in ihren allgemeinen

Perspektiven. Nicht in einer textuellen
Übereinstimmung zwischen den beiden
Zeichen-Welten soll Dostojewskijs
Wirkung in Rilkes Œuvre begriffen werden,
sondern vielmehr in dem primären Ansatz
zu einer radikalen neuen Setzung der
Zeichen im christlichen Universum und noch
darüber hinaus: im Ansatz zu der wieder
aufgeworfenen Frage, was Zeichen ist, und
worauf, nach was sich Zeichen richten.
Indem Rilke den Auftrag begriff, jedes in
seinem Verständnis wirkliche Seiende: jedes
Kunstwerk, die ganze Kunst, das Univer-

Indem Rilke

den Auttrag

begriff, das Uni¬

versum der

Schöpfung, als

neues Zeichen

und im neuen

Zeichen zu

gestalten, hat er

sich das zentrale

Problem der

modernen Kunst

zu eigen

gemacht.

6 Brief vom 9. Dezember

1920, an General-Major
von Sedlakowitz.

7 Nietzsche: Zur Genealogie

der Moral, Erste

Abhandlung, 15. Punkt -
Ich verweise darauf,
dass ich die hier
lakonisch entworfene These

in einem Buch detailliert

erörtere.
S. Peter Por: Die orphi-
sche Figur. Zur Poetik
von Rilkes "Neuen

Gedichten», Universitätsverlag

C Winter, Heidelberg

1997 (im Druck).

sum der Schöpfung, als neues Zeichen und
im neuen Zeichen zu gestalten, hat er sich
das zentrale Problem der modernen Kunst
und womöglich nicht nur der Kunst eigen
gemacht. Spätere Generationen mit rüderem

Geschmack haben dasselbe Problem
in anderen Kategorien gesetzt. Aus ihrer
Sicht musste auch Rilkes hermetisches
Lebenswerk eher fremd erscheinen. Kam es

ihnen doch zuweilen erstaunlich nahe: In
der Kontinuität von Dostojewskij, über
Nietzsche zu Benn und Celan erweist sich
wieder, wie Rilke der Ort eigen ist, den er
für sich in der europäischen Lyrik gestaltet
hat. Für die Expressionisten war er der
Dichter, der in den Gedichten «Der
Panther» und «Requiem für Wolf Graf
von Kalckreuth» («Wer spricht von Siegen?
Überstehn ist alles.») jede nach aussen
gerichtete Transzendenz des Wort-Zeichens
aufgehoben und das Wort-Zeichen gegen
das Seiende, das Bezeichnete selbst gewendet

hat. Für die postmoderne Generation
ist Rilke der Dichter, der das Wort
«Zeichen» 53mal in lyrische Schöpfungen und
kaum getarnt auch in den Titel seines

Romans «Aufzeichnungen» hineingeschrieben,

der das Kunstwerk als ein System von
Wort-Zeichen aufgefasst und stets proble-
matisiert hat, und dies bis zur Aufhebung
von jedem absoluten Wert des Zeichens
bzw. bis zur Setzung des prinzipiell
eigenmächtigen Charakters des Zeichens - des

Wortes. In seinen letzten Gedichten ist er
bis an die im Werk selbst vollbrachte
Fragmentierung des Wort-Zeichens gekommen.

Mit den Kategorien der
Stilgeschichte ist dies die moderne Wendung
von der zunächst stets eindeutigen und
unbedingt transzendenten Bedeutung der

Allergorie zu der stets ungewissen und oft
immanenten Bedeutung der Metonymie,
bis hin zu den fragmentierten Zeichen, die
keine andere Referenz mehr haben als die
der eigenen Gestalt. Es ist, im Sinne einiger

Strömungen in der zeitgenössischen
Philosophie, die die Welt als sprachliche
Konstruktion interpretieren und die Trennung

von Metaphysik und Semiotik als

gegenstandslos betrachten, noch
hinzuzufügen, dass diese Wendung ebenso
universal gewichtig ist wie die, die als

Verwirrung, Bruch und Neu-Schöpfung der

metaphysisch gesetzten Zeichen beschrieben

wurde - ja, sie ist ein und dieselbe

Wendung.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 11 45



KULTUR

Alexandra M. Kedves

ANNLICHE UND WEIBLICHE MELANCHOLIE

Markus Werners neuer Roman «Festland»

Markus Werner: Festland,

Residenz, Salzburg

und Wien 1996.

Ausschnitt aus Albrecht
Dürers Kupferstich »Die

Melancholie», 1514.

Quelle: Katalog der

Meisterdrucke aus der

Graphischen Sammlung
der ETH Zürich.

Weg vom Festland wünscht sich der allzu gut funktionierende
Kaspar (Hauser?) in Markus Werners neuem Roman. Für eine

kurze, nicht völlig verschenkte Frist gilt ihm jener Satz nicht,
den wohl alle Wernerschen Helden unterstreichen würden:
«Wir sollen elend seyn, und sind's.»

^IVIélancolie — c'est le sentiment

habituel de notre imperfection. Elle
n'estpoint l'ennemie de la volupté, elle se prête
aux illusions de l'amour.» Die Protagonisten
des Schaffhauser Schriftstellers Markus
Wernerscheinen Diderots enzyklopädische
Definition gründlich studiert zu haben. Ins
Gespinst wehmütig-sinnlicher Erinnerungen
und Wunschphantasien verwoben, vom tae-
dium vitae angekränkelt, sind sie reif für
Psychiatrie («Zündeis Abgang», 1984),
therapeutischen Voyeurismus («Froschnacht»,
1985) oder Herzoperationen («Bis Bald»,

1992). Auch die hoffnungsvollere Liebesgeschichte

«Die kalte Schulter» (1989) endet
nicht glücklich. In seinem neuen, hochgelobten

Roman «Festland» nun hat der Meister

der melancholischen Männergestalten
seinem resignierten Rebellen Kaspar Steinbach

zwar nicht zur Rettung aus der
Tretmühle toter Existenz verholfen, ihm aber

eine feinfühlige Frau beigesellt, die sich -
ironischerweise mit seiner Hilfe - vielleicht
von den Fesseln unauthentischen Lebens

befreien kann: die eigene Tochter.
«Wer Überstandenes erzählt», meint der

herzkranke Hatt in «Bis Bald», «der übersteht

das Überstandene zum zweitenmal» —

und Steinbachs Tochter Julia übersteht
erzählend noch einmal die eben durchlebte
«Vaterwoche», den komplexen Crashkurs in
Familiengeschichte, in dessen Verlauf der
fremde Vater vertraut wird und sie selbst

ihre «Versiegelung» aufbricht. In der
Abgeschiedenheit seiner ihr überlassenen
Ferienwohnung faltet Julia die Erinnerungsfetzen,
die monologischen Momentaufnahmen des

angegrauten Fünfzigers in ihr kathartisches

Reisetagebuch ein. So dokumentiert die
Erzählerin drei Zeitebenen zugleich: Zum
einen jene Vergangenheit, in der ihre
Identität wurzelt — die biographischen

Wendepunkte des verträumten Briefträgersohns,

der sich zwanzigjährig «folgenvoll» in
eine frische Stimme verliebt. Zum zweiten die

gestundete Zeit, welche die Halbwaise Julia
mit ihrem seit Kindertagen fernen, zum
beziehungslosen Macher mutierten Vater
verbringt, der unversehens das «absolute
Gedächtnis» gewonnen hat; Kindheit, Jugend
und der kurze Rausch mit Julias Mutter hüllen

ihn ein, und er verweigert sich der Welt
da draussen. Schliesslich die Erzählgegenwart,

Julias Aufenthalt im Nietzsche-Refu-

gium Orta, einer sonnendurchglühten
Gegenwelt, in der die Melancholikerin mit
gerade abgeschlossenem Studium und noch
abzuschliessender Männergeschichte die
Weichen ihres Lebens neu zu stellen versucht.

Die meist unaufdringliche Symbolsprache,
die leitmotivischen und strukturellen
Wiederholungen, die poetische, aber
zurückhaltende Naturperzeption, die sich mühelos
in den narrativen Gang einfügt, und endlich
die unprätentiöse Erzähler(innen)rede, die
nicht von ihrem dialektalen Einschlag gereinigt

wurde, verleihen dem Text den Charakter

eines raffiniert-einfachen Volkslieds. Die
Strophen und Refrains, zuweilen fugisch
verschränkt, werden zweistimmig, aber nicht
im harmonisierenden Duett vorgetragen;
Geschlechterkampf und Generationenkonflikt

nicht geglättet, aber auch nicht
aufgebläht. In aller Feinheit werden jedoch
auch bedauerlich banale Klischees der neuen
Psycholyrik und uralten Gesellschaftsanklage

vorgestellt und, trotz leisem Humor,
entsetzlich ernstgenommen (der Appeal des

Softies, die graue Geschäftswelt, das «wahre»

Leben...); die Belanglosigkeit dieser
thematischen Grundfiguren lässt die Schönheit
allzu schwerelos erscheinen. So mag mit der
letzten Note des luftigen Liedes zu leicht die

Erinnerung daran verklingen.

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 11


	Kultur

