
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 76 (1996)

Heft: 9

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Michael Wirth

Canettis Gegenwart

Seit einigen Tagen liegen Elias Canettis «Aufzeichnungen
1992—1993» vor, im Herbst 1994 erschienen postum die

«Nachträge aus Hamstead», und die Germanisten überraschen

mit Versuchen neuer Annäherungen. Zwei Jahre nach seinem

Tod ist der Nobelpreisträger so präsent, wie man es von ihm
immer schon gewohnt war. Was allerdings lange nicht
selbstverständlich war: Autor und Rezeption ziehen heute an einem

Strang. Es geht sowohl in den beiden letzten Canetti-Bänden
wie auch in der Forschung, um den Nachruhm des Künstlers.

Ein heikles Thema für einen Schriftsteller, der gerne anonym
bleiben wollte und dennoch Selbstmordabsichten hegte, als

«Masse und Macht» anfänglich ohne öffentliche Reaktion blieb.

Elias Canetti: Aufzeichnungen

1992 -1993.
Carl Hanser-Verlag,
München 1996.

Ganetti war ein Meister des

Satzes, der die Dinge komprimiert, aber
nicht vereinfacht auf den Punkt brachte,
im Bewusstsein — Elsbeth Pulver stellt diese
Reflexion Canettis ins Zentrum ihrer «Ham-
stead»-Besprechung —, dass «jedes Werk eine

Vergewaltigung durch seine blosse Masse»

sei. Canetti belebte das Genre der kleinen
Darstellungen neu: Notate, Aphorismen
und Geschichtchen, «Aufzeichnungen»
mithin, wie nun einmal mehr ein schmaler
Band heisst: «Aufzeichnungen 1992 — 1993».

Wen sollte es verwundern, in diesen

späten Aufzeichnungen beugt sich Canetti
über die eigene Person, über jene inneren
Widersprüche seines Künstlerlebens, die
ihm zu schaffen machten, deren Pflege
aber auch Teil eines Überlebenskampfes
war. Das Künstlerdasein war für Canetti
keine Form des «Austausches», zu sehr
beschwerte dieses Wort die Hypothek der

«Anerkennung». Canetti sah in der
Verachtung den eigentlichen Lebensimpuls:
«(...) wirklich hast du etwas zu sagen, wenn
du etwas verachtest», heisst es an einer
Stelle. Robert Musil ist der einzige, der
Canettis Verachtung entgeht, andere, jene
etwa, die, jeder auf seine Weise, die
Postmoderne eingeläutet haben, wie Lévi-
Strauss, Merleau-Ponty oder fames Joyce fin¬

den seine Gnade nicht, auch nicht Psychologie

und Psychoanalyse, welche «die Rätsel,

die sie zu lösen vorgeben, vergrössern».
Man kennt Canettis Skepsis den vermeintlich

tragenden Diskursen gegenüber; keine

Gelegenheit hat er ausgelassen, um sie

überzeugend dem Machtverdacht auszusetzen
oder an ihnen die Entfernung des
Menschen von seinen Ursprüngen nachzuweisen.

Doch die Alternativen, die er sieht,
überraschen, ja stossen negativ auf: die

Revalorisierung des Mythos wirkt hilflos.
Canetti investiert seitenlang in die
Verdrängung seines Wissens um die

Vielschichtigkeit der Person und um die
Schizophrenie des modernen Menschen,
unberührt bleibt er von kommender Kritik.
Canettis Streben nach Autonomie gerät
hier in den Sog einer kontraproduktiven
Lebensferne, und man ist froh, dass es ihm
an anderen Stellen dieser Aufzeichnungen
wiederum gelingt, auch von der
Unabhängigkeit zu sprechen, die ihm ein Leben

lang die Unbefangenheit seines Urteils
gleichsam «gegen die Masse» garantierte.
Das ist immer dort der Fall, wo das

Schreiben für ihn zu dem grossen Sinn-
schöpfungsprozess wird, der allein die Angst
vor Tod und dem Nichts aus dem Leben
bannt.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9 35



KULTUR

Elsbeth Pulver

Das verlorene Herz der Dinge
Zu Canettis «Nachträgen aus Hamstead»

In einem als Briefgetarnten Feuilleton verteidigte sich Josef
Viktor Widmann einmal gegen den von einer (vielleicht
erfundenen?) Leserin erhobenen Vorwurf, beim Tode Emile
Zolas den gebührenden Nachruf unterlassen zu haben. Es fehle
ihm, schrieb er, nicht an Respekt für den Autor, im Gegenteil:
Gerade dessen Grösse und Bedeutung hielten ihn davon ab,

über ihn termingerecht zu nekrologisieren.

Ur

Elias Canetti,
1905-1994.
© Isolde Ohlbaum.

¦.&\

nd Widmann fährt in der
für ihn typischen Mischung von Ernst und
Unernst fort: «Bei Zola ist doch nicht von
nöten, was bei einem Zo-Zo-La-La-Dichter,
wenn er stirbt, allerdings nicht darf
versäumt werden. Bei einem solchen ist der
Hinschied in der Tat der letzte Anlass, von
ihm noch einmal zu sprechen. Da muss man
mit dem literarischen pompe funebre rasch

bei der Hand sein. Einem Zola gegenüber
aber hat man ein ähnliches Gefühl wie im
Hinblick auf Rom und Paris — man denkt
immer wieder einmal hinzukommen. Und
dann schreibt man über Rom, schreibt man
über Paris, wenn man überhaupt ein
Schreibmensch ist.»

Das war 1902. Die Frage, wie ein
Widmann fast hundert Jahre später im August
1994, auf den Tod Canettis reagiert hätte,
ist müssig; die Zeiten sind nicht vergleichbar,

wir sind, auch was den Journalismus
angeht, ein anderes Geschlecht, gewissermassen

mutiert. Canetti (der Widmann
kannte und schätzte) hätte ihm
gewiss recht gegeben, ohne zu

sagen, ob er sich selbst für eine
mit Rom und Paris vergleichbare

Grösse halte. Diese Frage
zu beantworten, ist es heute zu
früh. Aber es ist nicht zu spät,
über Canetti nachzudenken.

Er möchte zugleich berühmt
und unbekannt sein - das hat
nicht Canetti gesagt, sondern

Degas («célèbre et inconnu»); der
Satz stand, gross, an der Wand
der Zürcher Ausstellung seiner
Porträts. Canetti hätte diesen
Satz nicht schreiben, den Ge¬

gensatz nicht so einfach und sicher fassen

wollen; aber er hätte ihn, vielleicht, als

eines der eher seltenen Zitate unter seine

Aufzeichnungen aufnehmen können.
Célèbre et inconnu: Beide Begriffe sind

für Canetti von erstrangiger Bedeutung,
allerdings nicht in jener biederen Auffassung,

wonach jeder Berühmte im tiefsten
ein Unbekannter bleibt. Dass die Sehnsucht

nach Anonymität tief mit der
künstlerischen Produktion verbunden, in deren
Kern angelegt ist, gilt sicher für Canetti,
vermutlich nicht nur für ihn. Man kann
den Ruhm nicht radikaler anzweifeln, als

er es getan hat, man kann sich den
Zustand des Unbekanntseins nicht inständiger

wünschen.

Wie in einem Irrgarten

Der Autor hat seine postum gewordenen
Aufzeichnungen «Nachträge aus
Hamstead» noch selbst aus seinen Materialien,
die dann plötzlich zu seinem Nachlass
wurden, ausgewählt und nach Jahren
(1954-1971) geordnet präsentiert. Das
unterscheidet sie von den anderen
Aufzeichnungen, aber macht sie nicht einfach
zu einem Buch anderer Art. Wie bei den
früheren Bänden kann es den Lesenden
(und gerade jenen, die diesen Teil von
Canettis Werk besonders lieben) geschehen,
dass sie darin untergehen, wie in
einem Irrgarten oder in einer Sucht. Das

war von Canetti nicht so gemeint; denn er
war sich bewusst, dass Sprache, dass Reden
auch ein Akt der Vereinnahmung (er sagt:
Vergewaltigung und meinte das Zerstörerische

darin) sein kann, u.a. durch den Um-

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9



KULTUR ELIAS CANETTI

fang der Werke, und das heisst auch seiner

eigenen, repräsentativen, grossen Werke:
«Die Blendung», «Masse und Macht» und
die dreibändige Autobiographie. Schon in
«Die Provinz des Menschen», den ersten
Aufzeichnungen, konnte man lesen: «fedes

Werk ist eine Vergewaltigung, durch seine
blosse Masse. Man muss auch andere und
reinere Mittel finden, sich auszudrücken.»
Diese «anderen und reineren Mittel» hat er
in seinen Aufzeichnungen gesucht, gefunden,

und ich halte es für sicher, dass der

Imperativ, der in so vielen Sätzen zur
Kürze antreibt («Mehr, mehr, mehr, am
wenigsten»1.), mit der Rücksicht auf die
Lesenden zusammenhängt, mit dem Wunsch
des Autors, allen Menschen jene Freiheit
zu lassen, die ihm selbst lebensnotwendig
war. Es ist die Zahl der Aufzeichnungen,
dieser Aphorismen, Notizen,
Mini-Geschichten, Bilder, Einfälle, und es ist ihre
Originalität, was den Eindruck des

Labyrinthischen vermittelt, eines Labyrinths
übrigens, in dem kein Minotaurus droht,
sondern — aber wie soll man sie finden? —

die listig verborgene Weisheit lockt. Etwas

von einem literarischen Rom oder Paris

hat diese Provinz Canettischen Denkens
auf jeden Fall (Widmann hätte hier recht
erhalten): Es ist ein Ort, den man nicht
ausschreitet.

Die «Nachträge aus Hamstead»
unterscheiden sich immerhin um Nuancen von
den anderen Aufzeichnungen Canettis.
Dies schon insofern, als sie, einerseits, an
einen Ort (den ehemaligen Wohnort
Canettis in England) gebunden sind und,
andererseits, aus einer wichtigen Phase seines

Lebens stammen: vom Ende der Arbeit
an «Masse und Macht» (das Buch erschien

1960) bis zum Anfang des grossen
Erinnerungswerks (dessen erster Band, «Die
gerettete Zunge», erschien 1977).

Wie kommt man von einem Werk zum
anderen — diese Frage hat Canetti in jenen
Jahren gewaltig umgetrieben; ihre Spur,
seine Schaffensspur, ist in den «Nachträgen»

zu verfolgen, in einer schwierigen
Fährtensuche. Aber ein Journal intime
wird man nicht finden und auch nicht ein
Bruchstück einer Autobiographie. Die
Titel der Werke, die er in jener Zeit
geschrieben, finden sich so wenig erwähnt
wie die Namen seiner Nächsten oder die
Daten wichtiger Ereignisse. Der Autor, der,

wo er sich an seine Kindheit und Jugend

«Jedes Werk

ist eine

Vergewaltigung,

durch seine

blosse Masse.

Man muss

auch andere und

reinere Mittel

finden, sich

auszudrücken.»

erinnert, von glasklarer Deutlichkeit ist,
wahrt, wo er aus der Gegenwart heraus

schreibt, seine Intimität. Er schreibt aus
seiner Erfahrung - und bleibt doch verborgen;
der Wunsch, noch in der grössten Offenheit

anonym zu bleiben, prägt den Stil Canettis
und bindet ihn stärker als jede Zensur.

Cesare Paveses Freitod -
ein Akt der Stellvertretung

Es gibt Passagen, in denen Canetti
schmerzhaft nahe an seine Erfahrungen
herangeht. Fast erschreckt, als nähere man
sich einem verbotenen Gebiet, liest man
die Sätze, die er - kurz nach dem Erscheinen

von «Masse und Macht» - schrieb, als

das Ausbleiben öffentlicher Reaktionen
auch den Erfolgsskeptiker Canetti
beschäftigte: Er habe am gestrigen Abend «in
meiner tiefsten Erniedrigung, als ich sterben

wollte», zu den Tagebüchern Cesare Paveses

gegriffen und dessen Freitod als einen Akt
der Stellvertretung begriffen, der ihn,
Canetti, rettete.

Persönlicheres als dies hat Canetti nie

geschrieben. War die Erfolglosigkeit von
«Masse und Macht» der Grund einer
Depression, die Canetti als Erniedrigung
erfuhr (das musste der Gedanke an Freitod
für ihn sein, der den Tod lebenslang als

seinen persönlichen Feind bekämpfte)? Man
kann den Grund nur ahnen.

Über Erfolg, Ruhm (und über deren

Anfang: das Lob) hat Canetti oft nachgedacht,

nicht nur in diesem Band: zersetzend,

demaskierend. In den entsprechenden

Passagen der «Nachträge» berühren
uns seine Sätze besonders, weil man die
Lebensumstände besser als sonst erschliessen

kann. Er schreibt über den Ruhm,
gegen den Ruhm, als ob er sich bereits von
ihm bedrängt fühlte; er hätte die gleichen
Sätze 1981 schreiben können, um sich

gegen allfällige Korruptionsgefahren des

Nobelpreises zu wappnen. Aber da hatte er es

schon nicht mehr nötig!
Mit so viel kritischer Intensität beschäftigt

man sich freilich nur mit etwas, das

einem aller Abwehr zum Trotz nahe
angeht. Canetti weiss das (was weiss er

nicht?) und kommt sich mit dem folgenden

Satz selbst auf die Schliche. «Sobald
auch nur die Möglichkeit eines Erfolgs sich

am Horizont abzeichnet, versucht er sich aus
dem Staub zu machen. Sein Misstrauen ge-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9 37



KULTUR ELIAS CANETTI

gen den Erfolg ist so gross geworden, dass er
ihn nur haben möchte, ohne ihn zu haben.»

Man kann eine vertrackte innere Situation
nicht schärfer umreissen, und es muss
einer ein Meister der Selbstbeobachtung
sein und von radikaler Ehrlichkeit, um es

so widersprüchlich-unzweideutig zu
sagen: den Erfolg haben wollen, ohne ihn zu
haben!

Aber unendlich mehr als durch die
faszinierende Fragwürdigkeit von Erfolg und
Ruhm wird Canetti an- und umgetrieben
durch den Wunsch nach Anonymität.
Unbekannt sein, keinen Namen haben, ein
Niemand sein, und als solcher nie erkannt
werden können — solche Formulierungen
gehen durch alle Werke. «Der Lärm ver-
floss, und er wurde Niemand. Dieses Glück,
und dass er es noch erleben konnte», liest
man in «Das Geheimherz der Uhr». Und
noch über diesen Satz hinaus geht eine
Bemerkung im neuen Buch: «Das verlorene
Herz der Dinge — ihre Unerschaffenheit».
Zurück, durch alle Stufen des Formens
und Schaffens zurück, geht der Weg, nicht
ins Chaos, sondern ins Herz der Dinge.
«Unverständlich werden, bis zum Lallen der
Engel», so sagt es ein anderer Satz. Da ist
der Weg angedeutet, der von einem Werk
zum anderen führt.

Unbekannt sein, das impliziert: auch
sich selber unbekannt werden. Und es

heisst: das Werk vergessen, das man
geschrieben und durch das man sich
überhaupt kenntlich gemacht hat, kenntlich
auch sich selbst. Immer wieder äussert sich
der Wunsch, zu vergessen, zu verwischen,
was man getan, was man gelesen hat, als

wäre es Schuld. «Wie vergisst man ein sol-

Zurück, durch

alle Stufen des

Formens und

Schaffens zurück,

geht der Weg,

nicht ins

Chaos, sondern

ins Herz

der Dinge.

Elias Canetti, Nachträge
aus Hamstead. Aus den

Aufzeichnungen 1954
bis 1971. Hanser Verlag,

München 1994.

ches Werk, wie verwischt man die Spuren? Es

ist wie eine schreckliche Tat. Man bekommt
sie nicht aus dem Kopf.» Und auch in dieser

Frage kommt sich Canetti auf die Schliche
und Widersprüche, wenn er feststellt, dass

im Hintergrund dieses stolzen Vergessen-
wollens eben doch eine Leistung stehen

muss: «Das wichtigste: vergessen, was man
gemacht hat. Aber man muss dazu auch

etwas gemacht haben.»
Das ist nicht die Sprache des Journal

intime; es sind Kristallisationen des

Nachdenkens über sich selbst, immer andere, in
unendlicher Vielfalt. Und nicht nur des

Nachdenkens über sich selbst oder gar der
Reflexion über die Kunst. Der Zustand der

Anonymität, der Namenlosigkeit im
Wortsinn, ist für Canetti eine existentielle
Angelegenheit, nicht ein Reservat für
Künstler. Dieses sprengt er, wenn es sich
bilden will, immer wieder auf. Zum
Beispiel in den entzückenden, befremdenden,
befreienden Bildern von einem «Dort»,
von einer imaginären Welt, in der die
Menschen (weit über Frischs Bildnisverbot
hinaus) darauf verzichten, sich zu kennen
und von selbst den richtigen Abstand
zueinander wahren:

«Dort hat jeder soviel Platz für sich, als

unter einen Schirm geht. Dort geht keiner
aus ohne Schirm, und jeder spannt ihn auf.
Man kann sich nicht zu nahe kommen. Es

bleibt immer Distanz. Es herrscht Freiheit.
Bei Begegnungen mit Bekannten verbeugen
sich die Schirme. Wie würdig sind diese Be-

grüssungen von Schirm zu Schirm.»
Das erinnert an Schopenhauers

Stachelschwein-Parabel. Aber es fehlt deren
Pessimismus.

SPLITTER

Wir haben, krass gesprochen, keine Philosophie,
und wir haben noch viel weniger eine Theologie.
Die rationalen Mittel zu deren Wiederaufrichtung
sind nicht vorhanden oder noch nicht vorhanden.

aus: Hermann Brochs Kommentaren zu seiner
Romantrilogie 'Die Schlafwandler", hrg. von Paul

Michael Lützeler, Suhrkamp Verlag, 1987, S.731

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9



KULTUR

Philipp Wellnitz
studierte Germanistik
und Romanistik an den

Universitäten Münster,
Bordeaux, Toulouse,
Basel. Promotion über

Friedrich Dürrenmatt.
1993 Berufung als
maitre de conférences
an die Universität
Strasbourg, wo er deutsche
Literatur lehrt. Seit
1994 an der ENA (Ecole
Nationale d'Administration)

tätig. Herausgeber
von 'Max Frisch: La

quête d'identité dans le

roman moderne' (1996),
sowie eines Sammelbandes

zu Franz Kafkas
• Der Verschollene»

(erscheint 1997).

Elias Canetti Nachlese(N)
Neue, nach Canettis Tod erschienene Bücher

zum Werk des Nobelpreisträgers

1 Neue Zürcher Zeitung
vom 20./21. August

1994.

i/em Schriftsteller Elias
Canetti bescheinigte Lso Camartin
rückblickend, er sei «nicht der Besser- aber der
Genauestwisser unter dem Himmel von
Zürich»^ gewesen. Für den am 5. Juli 1905
im bulgarischen Rustschuk geborenen
Autor des Romans «Die Blendung» (1935)
und der sozialanthropologischen Studie
«Masse und Macht» (I960) hatten seine

Jugendjahre in Zürich eine wichtige Rolle
gespielt: Von 1916 bis 1921 lebte er mit
seiner Mutter in der Scheuchzerstrasse und
ging vom Frühjahr 1917 an zur Kantonsschule

in der Rämistrasse, neben der «noch

eine ganz andere als die deklarierte Schule»

existierte, eine Schule der «Vielfalt der
Menschen», für Canetti «auch die erste
Schule der Menschenkenntnis». Die Zürcher
Lehrer, so schrieb er 1977 im ersten Teil
seiner Autobiographie («Die gerettete
Zunge»), seien «die ersten Vertreter dessen,

was ich später als das Eigentliche der Welt,
ihre Bevölkerung, in mich aufnahm».

Nachdem Canetti viele Länder bereist
und bewohnt hatte und zu späten Ehren
gelangt war, kehrte er 1988, nach dem
Tode seiner zweiten Frau, definitiv nach
Zürich zurück. Schon 1981, in seiner Rede
bei der Verleihung des Nobelpreises für
Literatur, sprach Canetti von «besonderen

Stadtgottheiten», die es im Leben eines
Menschen gibt, und nannte Wien, London
und Zürich.

Eine Stadt, nämlich Paris, fehlte in dieser

Aufzählung, denn mit Paris, wo er nie
länger lebte, verband sich das Bild seines

Erzfeindes, des Todes, gegen den sein

ganzes Werk gerichtet ist. In Paris starb
1937 die über alles geliebte Mutter, worauf

Canetti für kurze Zeit mit seiner ersten
Frau, Veza Taubner-Calderon, nach Paris

kam, bevor er sich in London niederliess.
Als Veza 1963 starb, hielt er sich öfters bei
seinem Bruder Georges in Paris auf. Nach
dessen Tod im Jahre 1971 in Paris heiratete

Elias Canetti seine zweite Frau, Hera
Buschor. Der Kampf zwischen Eros und
Thanatos hatte also im Zusammenhang
mit Paris besondere Bedeutung für den

Autor. Paris und Frankreich verbanden
sich jedenfalls für Canetti sowohl mit der

persönlichen Todesproblematik als auch

mit seinem literarischen Kampf gegen den
Tod. Sein Roman «Die Blendung» erschien
1935 in Wien dank der Unterstützung
durch einen französischen Mäzen, dem
damaligen Besitzer der «Dernières Nouvelles
d'Alsace» in Strasbourg, doch blieb der
Roman im deutschen Sprachraum auch nach
der Münchner Ausgabe 1948 relativ erfolglos.

In Frankreich hingegen fand die

Übersetzung aus dem Jahre 1949, «La Tour de

Babel» (später «Auto-da-fé»), grossen
Anklang, und Canetti sollte auf Betreiben
Raymond Queneaus ein literarischer Preis

zuteil werden, was in der europäischen
métropole des lettres seine eigene Bedeutung

hat.
So nimmt es nicht wunder, dass das

Centre Georges Pompidou den Autor von
Oktober 1995 bis Januar 1996 mit einer
vielbesuchten Retrospektive ehrte. Der
Ausstellungskatalog enthält eine sensible

Einführung in Leben und Werk durch den

Herausgeber Gerald Stieg, mehrere
Originalbeiträge, wie z. B. derjenige Claudio

Magris' übet den zweiten Canetti, den Autor,

der sich verbirgt und dann unerwartet
wiedererscheint. Eine Vorstellung Canettis
durch Hermann Broch aus Anlass einer
öffentlichen Lesung, Briefe mit Reaktionen
von Alban Berg und Thomas Mann zum
Erscheinen der «Blendung», die erste
französische Rezension durch Marcel Brion im
Jahre 1949, sowie zahlreiche Bilddokumente

runden diesen ästhetisch gelungenen

Band ab.

In Deutschland ist ein ebenfalls sehr

breit angelegtes Buch erschienen, das in
preiswerter, aber nicht billiger
Taschenbuchversion eine gute Einführung in
Leben und Werk Canettis bietet: «Wortmasken.

Texte zu Leben und Werk Elias
Canettis» (1995). Alle Beiträge sind (bis
auf die «Lebensstationen») anderweitig
erschienen, stellen jedoch in dieser

Zusammenstellung eine gute Synthese dar,
die es dem Leser ermöglicht, sich einen

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9 39



KULTUR ELIAS CANETTI

*t
__^S^l

Hermann Broch

ersten Überblick über Canettis Œuvre zu
verschaffen. Neben zwei Beiträgen zur
Geschichte der «Blendung» findet man je
einen Beitrag zu den früheren «Aufzeichnungen»,

zu den Theaterstücken und zu
«Masse und Macht». Auch der Autor selbst
wird in diesem flotten Bändchen nicht zu

wenig bedacht: Ein Drittel des Bandes
besteht aus diversen Texten Canettis, die

zwar oft zitiert, aber nicht immer jedem
einfach zugänglich sind, so z. B. seine
Dankesrede zur Verleihung des Nobelpreises,

seine Rede «Hebel und Kafka», die
beide sein Verhältnis zu Kafka bestimmen
helfen.

Intelligenterweise haben die Herausgeber

einen Auszug aus «Die Fackel im Ohr»
reproduziert, der den Brand des Wiener
Justizpalastes am 15. Juli 1927 beschreibt,
ein zentrales Erlebnis für Canetti. Der
Band schliesst mit Stimmen zu Canettis
Tod.

«Der Tod und Canetti» ist der Titel
eines Essays von Ursula Ruppel, dessen

Ende mit Canettis Tod zusammenfiel. Die
Autorin liest Canettis Werk im Lichte seiner

(inneren) Biographie: als Kampf gegen
den Tod, als Überleben im unsterblichen
Werk. Für Ruppel geht die Verehrung
eines solchen «reinen Körpers» mit der
Verachtung des sterblichen Leibes einher. In
Ruppels Argumentation fällt die stete
Verschränkung (um nicht zu sagen Konfusion)

zwischen Autor und Werk auf bzw.
die Gleichsetzung von der Romanfigur
Kien und Canettis eigener Biographie oder

vermuteter Intention, manchmal im
selben Satz. Auch die amerikanische Publikation

von Robert Elbaz und Leah Hadomi,
«Elias Canetti, or the Failing of the Novel»
(1995) setzt «Die Blendung» als zentralen
Text, von dem aus alle anderen Werke
Canettis zu lesen seien. Die sieben Kapitel
des Buches (drei wurden anderweitig
bereits veröffentlicht) sind semiotisch orientiert,

behandeln die Art, wie ein
individuelles Bewusstsein in einer bestimmten
historischen Situation, die Bedeutung
negiert, dieser Negierung widersteht und
Bedeutung postuliert, selbst wenn diese

wiederum Negierung impliziert. Nicht
unwidersprochen bleiben kann die
einleitende Behauptung beider Autoren,
Canetti könne nicht zum Kanon der
deutschen Literatur gezählt werden, da er
andere Sprachen vorher gelernt habe und

sich wie Kafka Deutsch als entfremdende
Sprache angeeignet habe. Dieser Ausgangs-

topos weist möglicherweise auf eine
Grenze solch' linguistischer Betrachtungsweise.

Zwei in Deutschland publizierte Bücher
dürften sowohl Canettis Stammlesern als

auch den Literatur- und Sozialwissenschaftlern

viele neue Aufschlüsse und
Denkanreize geben. Das erste Buch
«Einladung zur Verwandlung. Essays zu Elias
Canettis Masse und Macht», von Michael
Krüger herausgegeben, ist ein auf etwa 600
Seiten 30 Beiträge umfassender Sammelband

zu «Masse und Macht» (Hanser,
München 1995). Er war ursprünglich als

Festschrift für Canettis 90. Geburtstag
geplant. Dieses Ansinnen lehnte der Autor
zu Lebzeiten strikt ab, willigte aber begeistert

in den Vorschlag ein, Autoren zu
bitten, Motive und Ideen aus «Masse und
Macht» <weiterzudenken>, zumal er selbst
nie den zweiten Band hatte schreiben können.

In seiner Einführung dieser explorie-
renden Weiterentwicklung spricht Krüger
von «Masse und Macht» als einem Werk
der gelebten Erfahrung, «das mit jeder
seiner wuchtigen Zeilen den Anspruch der

Aufklärung gegenüber einschränkenden
Ideologien» verteidige, «indem es sehr konkret
von den Wünschen, Bedürfnissen und
Handlungsweisen des Einzelnen innerhalb der

(Massen-)gesellschaft spricht». Nach
Beendigung von «Masse und Macht» hatten
die «Aufzeichnungen» ihre Ventilfunktion
verloren, wuchsen zu einer eigenständigen
literarischen Form heran. Martin Meyer
stellt dann auch die Frage, ob es nicht im
Lauf der Jahre zu einer Poetisierung von
«Masse und Macht» gekommen sei, ob
nicht Masse und Macht sich aneinander
in einer Autobiographie abarbeiten mussten.

Der tschechische Beitrag von Ivan
Klima betont zu Recht Canettis «aktuelle
Inaktualität» — «denn wenn wir jede bedeutende

gesellschaftliche Erscheinung nur mit
einer bestimmten Epoche verbinden, nehmen

wir für die anderen unwillkürlich an,
dass diese Erscheinung mit der entsprechenden

Epoche verschwindet». Peter von Matt
behandelt die Abenteuer Robinson Crusoes

als «literarische fahrhundertsekunde»,
welche «die fortdauernde Gegenwärtigkeit
des Mythos» habe: Die Domestikation Freitags

versteht von Matt als symbolische Tö-

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9



KULTUR ELIAS CANETTI

tung, als erfolgreich vollzogenes Ritual der
Macht, das erst die Voraussetzung idyllischen

Zusammenlebens schaffe.
Canetti beschreibt sich selbst als

«Trickster», als den, «der ausserhalb der
sozialen Gemeinschaft steht und doch in sie

eingreift», wie Gerhard Neumann schreibt.
Neumann erinnert an Canettis Münchner
Rede 1976, wo Canetti den Dichter
einen «Hüter der Verwandlung» nannte. Als
«Erkundung einer spezifischen Poetologie»
versteht Neumann «Masse und Macht»:
Anhand des Franz Kafka und Daniel Paul
Schreber gemeinsamen Mythos eines
«Aufschreibesystems» und Goyas «gleichzeitiger
Blickzeugenschaft und Blickabwendung»,
wo «Durchleuchtung und Verblendung»
alternieren, erörtert Neumann die Frage der

aus der Erfahrung der Masse gewonnenen
Wahrnehmung einer modernen Welt bei
Canetti.

Das zweite Buch, das aus der Canetti-
Nachlese herausragt und in dem sich manches

im wahrsten Sinne des Wortes nachlesen

lässt, wurde in diesem Jahr von
Gerhard Neumann herausgegeben und trägt
den bezeichnenden Titel «Canetti als

Leser». Dem üblichen «Canetti lesen» steht
hier ein neuer Ansatz zur Seite, der sich

um eine intertextuelle Lektüre Canettis
bemüht. Der Sammelband enthält elf
Beiträge (davon drei des Herausgebers),
die u. a. Spuren der Antike, anthropologischen

Blick, usw. in Canettis Werk
nachweisen oder den Autor als Rezipienten
Lichtenbergs, Kafkas und anderer Autoren
darstellen. Besonderes Interesse verdient
David Roberts' Beitrag «Die Blendung der

gesamten Romanliteratur», in dem Canettis

«paradoxe Romanpoetik» vor dem
Hintergrund der Lukäcsschen Theorie des

Romans behandelt wird. Mit grossem
Gewinn liest man Neumanns einleitenden
Beitrag «Lektüre und Lebenswelt». Das
Canetti-Zitat aus «Das Geheimherz der
Uhr», das diesen ersten Beitrag einführt,
könnte man als Motto des gesamten Bandes

verstehen:
«Die bescheidene Aufgabe des Dichters ist

am Ende vielleicht die wichtigste: das

Weitertragen des Gelesenen.»

Ausgehend von der abendländischen
Tradition des Zitierens beschreibt
Neumann das Ende des 19. Jahrhunderts als

Wendepunkt, seit dem man fortan bemüht
ist, das Nicht-mehr-Sichtbare der Texte

auszuforschen. Anstelle der Oberflächenstruktur

ist nunmehr die verborgene
Tiefenstruktur durch kryptische Lektüre zu
dechiffrieren. Drei «Diskurse» im Sinne
Foucaults haben diesen Paradigmawechsel
bewirkt: Carl Lachmann als Begründer
germanistischer Textedition, Heinrich
Schliemann als Vater der modernen
Ausgrabungen, und schliesslich Sigmund
Freud, der die wahren Beweggründe des

Menschen im Unbewussten sucht.
Neumann folgt der Idee Barthes', dass im 20.
Jahrhundert Literatur als jene «struktura-
listische Tätigkeit» zu verstehen ist, «die —

gleichsam im Inbegriff der <Lektüre> — die
Funktion des Bewusstseins von <Lebenswelt>

in sich enthält: jene Ordnung einer Welt, die

insgesamt und ausschliesslich als Leseakt

begriffen werden muss».
So könnte man Neumann zufolge «Literatur

verfassen» auch als «das Lesen
schreiben» verstehen. Neumanns interessanter

Topos ist also ein Verständnis der
Literatur «als dem Lesen des Erinnerten».
Neumann zitiert sehr genau die hermeneutische

Debatte der achtziger Jahre
{Blumenberg, de Man, Derrida und Steiner),
und man versteht auf Canetti bezogen den
Wert des Steinerschen Ansatzes, der die

Literaturinterpretation — in der englischen
oder französischen Bedeutung des Voll-
führens - bei den grossen Autoren sucht,
«die sich <zitierend> mit Vorgängertexten
auseinandersetzten». Genau dies ist auch
der Weg, den «Canetti lesen» uns
vorschlägt.

Das Schlusswort dieser Canetti-Nach-
lese sollte konsequenterweise einer
Autorenstimme zukommen: Hugo Loetscher
schrieb auf Canettis diverse «Aufzeichnungen»

bezogen:
«So unbestechlich diese Sprache ist,

ihrer Luzidität eignet stets Zartheit.1»

Centre Georges Pompidou (Hrsg.): Elias Canetti.
Katalog zur Ausstellung, Paris 1995.
Wortmasken. Texte zu Leben und Werk von Elias
Canetti. Hanser, München 1995.
Ursula Ruppel: Der Tod und Canetti. Essay.
EVA, Hamburg 1995.
Robert Elbaz/Leah Hadomi: Elias Canetti, or the

Failing of the Novel. Peter Lang, Bern/New York
1995.
Michael Krüger (Hrsg.): Einladung zur Verwandlung.

Essays zu Canettis «Masse und Macht».
Hanser, München 1995.
Gerhard Neumann (Hrsg.): Canetti als Leser.

Rombach-Verlag, Freiburg i.Br. 1996.

_____

Alban Berg

2 Neue Zürcher Zeitung
vom 20./21. August
1994.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9 41



KULTUR

Alexandra HI. Kedves

usiK, Malerei und Marihuana
Schwarze Ästhetik der Ambivalenz in Ralph Ellisons Roman

«Der unsichtbare Mann»

Forest Whitakers neuer Streifen «Waiting to Exhale» löste

eine Diskussion über den «schwarzen Film» aus. Doch was

ist «schwarze Kunst»? Die frühe Antwort des schwarzen

Schriftstellers Ralph Ellison hat bis heute Aktualität.
Letztes Jahr erschien eine neue deutsche Übersetzung seines

Romans über Ethnie, Existenzialismus und Erzählform.

Ralph Ellison: Der

unsichtbare Mann,

Deutsch von Georg

Goyert, Ammann Verlag,
Zürich 1995.

vm -gl
"—'""l__a_ i ¦__' *

¦w

^^

/M/s «einflussreichsten Roman
seit dem Zweiten Weltkrieg und
wichtigsten amerikanischen Roman des 20.
Jahrhunderts» feiern Fachleute den «Unsichtbaren

Mann» heute wie schon vor dreissig
Jahren (Mark Busby, «Ralph Ellison»,
1991). Das grosse Lob vom Establishment
lässt freilich manchen schwarzen Kritiker
nach dem sozialen und politischen Protest,
der rebellischen Repräsentation der eigenen

Rasse in diesem Roman fragen: «Ellison

hat als Romancier mehr mit foyce, Melville,

Camus, Kafka, West und Faulkner
gemeinsam als mit anderen ernstzunehmenden

(Negro writers> wie fames Baldwin und
Richard Wright» (Baumbach in Harold
Blooms «Ralph Ellison», 1986). Viele
fordern von Kunstwerken nicht nur Kritik
an der Gesellschaft, sondern eine eindeutige

ethnische Verortbarkeit. Wie Ellison
eigene Ethnie und kosmopolitische Offenheit

zu Protestliteratur mit ästhetischer
Potenz umsetzt, mit welchen
Erzähltechniken er seine gar nicht so unpolitische

Ästhetik der Ambivalenz entwickelt,
soll anhand der Analyse einer Schlüsselsequenz

gezeigt werden.

Wut und Wirklichkeit

Ein namenloses schwarzes Ich aus den
Südstaaten schildert seinen Weg von den
kindlichen Wunschbildern bis zum
endgültigen bösen Erwachen: Rückblickend
muss sich der Ich-Erzähler als Übererfüller
anderer Leute Ambitionen wahrnehmen,
der sich nach einem fremden Bild, dem des

«guten Negers», hat formen lassen. Er ist
der unsichtbare Mann ohne Namen, ohne

Individualität. Ent-Täuschungen säumen
seinen Werdegang.

Alles beginnt in den vierziger Jahren mit
einem Stipendium an einem von Weissen
finanzierten College für Schwarze. Seine

Ausbildung endet abrupt, als er dem Gönner

des Colleges — befohlenermassen — die
harte schwarze Realität und nicht den
schönen Schein vor Augen führt. Der
Schulleiter hatte mehr Diplomatie erwartet:

«Sie sind schwarz und leben im Süden.

Wissen Sie denn nicht, wie man lügt?» Er
weiss es nicht. Noch ahnt er, dass die
Briefe des Schulleiters, die ihm in New
York zu Arbeit verhelfen sollen, keine
Belobigung enthalten, sondern brutalen
Betrug. Er hat nur das eine gelernt:
mitreissende Reden zu halten. Diese Fähigkeit
trägt ihm nach einem traurigen
Tagelöhnerdasein im Taumel New Yorks einen
Posten bei der «Bruderschaft» ein. Sie gleicht
der kommunistischen Partei, von der Ellison

— wie sein Protagonist — erst begeistert,

dann enttäuscht ist: Für die
Bruderschaft bringt der Erzähler ganz Harlem
in Aufruhr. Doch auch hier entpuppt er
sich als schwarze Schachfigur in einem
schlechten Spiel, die ihr Fussvolk als

Bauernopfer für den grossen Sieg verheizen

soll. Seine Geschichte wird zur
Geschichte der schwarzen Amerikaner, des

Rassenkonfliktes, der Genese der USA.
«Vielleicht war Wahrheit immer nur Lüge»,
stellt er fest, vielleicht waren Mensch und
Maske immer identisch. Vergeblich
versucht er, das Blutvergiessen zu verhindern.
Nach dem Gemetzel versteckt er sich in
einer Höhle, um dort für eigenes Handeln
ein geschärftes Wahrnehmungsvermögen

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9



KULTUR RALPH ELLISON

und einen starken Willen zu tanken.
Während dieser Zeit entsteht sein Bericht.
«(M)eine Welt ist eine Welt unendlicher
Möglichkeiten geworden Man verlasse

die engen Grenzen dessen, was die Menschen

Wirklichkeit nennen, und gehe in das

Chaos»

Widersprüche

Prolog und Epilog in der Höhle rahmen
die Geschichte des Ich-Erzählers ein, das

Ende führt zum Anfang zurück. Der Prolog

selbst ist ebenfalls zyklisch angelegt:
Wie bei einer Zwiebel schälen sich Augenblicke

der Vergangenheit und des vergrabenen

Bewusstseins aus der Hülle, um
dann wieder mit der Aussenhaut der

Erzählgegenwart bedeckt zu werden. Der
Kern ist scharf und brennt in den Augen:
Zeit- und Raumerfahrung werden
aufgeschnitten, mischen sich zur Musik von
Louis Armstrong im Marihuana-Traum des

unsichtbaren Mannes.

«An jenem Abend merkte ich, dass ich nicht nur in
der Zeit, sondern auch im Raum hörte. Ich trat
nicht nur in die Musik ein, sondern stieg wie Dante
in ihre Tiefen hinab. Und unter der Schnelligkeit des

wilden Tempos war ein langsameres Tempo und eine

Höhle, und ich trat in sie und sah mich um und
hörte eine alte Frau ein Spiritual singen, das voller
(Weltschmerz) wie ein Flamenco war, und darunter
lag eine noch tiefere Ebene, aufder ich ein schönes

Mädchen von der Farbe des Elfenbeins sah, das mit
einer Stimme, die der meiner Mutter glich, flehte,
während es vor einer Gruppe von Sklavenhaltern
stand und darunter eine noch tiefere Ebene und
noch schnelleres Tempo, und ich hörte jemand rufen:
(Brüder und Schwestern, mein heutiger Text
lautet: 'Die Schwärze der Finsternis'.)
Und eine Gemeinde von Stimmen antwortete:
(jene Schwärze ist schwarz, Bruder, sehr

schwarz >

und die Sonne ...>

(Die Sonne, Herr ...»

war blutigrot ...>

(Rot...>
<Schwarz ist jetzt), riefder Prediger.
(Blutig... >

(Schwarz ist, sagte ich ...>

(Rede, Bruder ...>

und Schwarz ist nicht) (...)»

Stimme und Gegenstimme strukturieren

diesen Traum. Der Priester selbst

verkündigt den logischen Widerspruch, und
seine Antiphone, die Gemeinde, folgt ihm
freudig, fugisch versetzt und kontrapunktisch

(rot/schwarz/blutig/schwarz). Aufbau

und Inhalt des rituellen Gesangs
verkörpern Ellisons Modifikation des Mo-

Der Rückgriff auf

die «schwarzen»

kulturellen Praktiken

ist nicht

nur ein Bekenntnis

zu den

eigenen Wurzeln,

sondern enthält

das Potential für

ein ästhetisches

und epistemo-

logisches

Programm.

dells vom Ursprung nach Johannes: «Lm

Anfang war nicht nur das Wort, sondern die
contradictio des Wortes», schreibt der Autor
1956 (zit. nach Busby). Die inhaltlichen
und strukturellen «kontradiktorischen»
Elemente dieses Wechselgesangs entsprechen

dem Wesen des schwarzen Ritus:
Gesetz und Freiheit verweben sich, der
geordnete Gottesdienst gibt Improvisationen
und Variationen Raum. Ellison begreift
dieses religiöse Spiel als Spiegel der
Seinserfahrung aller Schwarzen. Das Erleben
dieser Gruppe, ihre Höhen und Tiefen, -
nicht das eines Individuums, etwa des

Hierophanten - gewinnen Form: «In the

folklore we tell what Negro experience really
is. We back anway from ourselves and
we depict the humor as well as the horror of
our living. We project a Negro life in a
metaphysicalperspective» (zit. nach S. Blake in
Bloom). Anders als die weisse Zivilisation,
die einerseits dem Unwägbaren und
Unheimlichen, den widersprüchlichen
Grunderfahrungen mit der ratio beizukommen
sucht und andererseits dem Genie Narrenfreiheit

lässt, schafft sich die Folklore der
schwarzen Gemeinschaft eine überindividuelle

Ästhetik der Ambivalenz. Die
Spannungen im Welterleben werden nicht
geglättet, sondern ausgesprochen, im
althochdeutschen Sinne besprochen: «Negro

folklore announced the Negro's
willingness to trust his own sensibilities as

to the definition of reality» (ebd.), mag
diese Definition auch noch so inkonsistent
ausfallen. Der Rückgriff auf die «schwarzen»

kulturellen Praktiken ist nicht nur
ein Bekenntnis zu den eigenen Wurzeln,
sondern enthält das Potential für ein
ästhetisches und epistemologisches
Programm.

Der Wechselgesang führt also verschiedene

Inkonsistenzen und Spannungen
(auch zwischen Gruppe und einzelnem,
später zwischen dem Erzähler und anderen

Stimmen) vor. Und er tut dies nicht nur
über den schwarzen Diskurs, sondern baut
— als Referenz auf eine ähnliche Predigtszene

in Melvilles «Moby Dick» — einen

Gegenpol über weisse Literatur mit ein.
Tatsächlich wird der Prediger hier vom
«Bauch des Wals» singen, der in «Moby
Dick» in reinem Weiss erglänzt. Wer aber
den Vorwurf macht, Ellisons Text sei

durch weisse Elemente korrumpiert,
verkennt, dass dessen zwiebelähnliche Viel-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9 43



KULTUR RALPH ELLISON

schichtigkeit nur in schwarzer Erde — in
der von Ellison als schwarz begriffenen
Ästhetik der Ambivalenz — wachsen
konnte. Vielfach und subtil sind die
Bezüge, die intertextuellen und intersystemi-
schen Referenzen, die diesen Text schillern
lassen; immer wieder werden so stereotype
Oppositionen wie Schwarz/Weiss,
Blindheit/Sehen, Liebe/Hass, Gruppe/Individuum

oder Freiheit/Gefangenschaft quasi
dekonstruktiv untergraben. Die Darstellung

erlaubt keine eindeutigen Zuordnungen:

Gegensätzliches wird vernetzt, Grenzen

lösen sich auf.
Grenzüberschreitend auch die

Gegenüberstellungen bei der alten Spiritualsängerin:

Die schwarze religiöse Folklore erinnert

den Erzähler an den europäischen
Flamenco arabischen Ursprungs. Verschiedene

Welten verschmelzen in dem einen
Motiv. Der im Original auf Deutsch
zitierte «Weltschmerz» des Spirituals verbindet

über Jean Paul (so Monika Plessner)
den prärevolutionären, auf Handeln
drängenden Zustand, den der Unsichtbare bei
sich und anderen Schwarzen feststellt, mit
deutschem Ideengut aus dem 19. Jahrhundert.

Die Geschichte der alten Frau muss
denn auch eine von Leid, Liebe und
Aufbegehren, von Schwarz und Weiss sein.
«Ich liebte ihn», erzählt sie von ihrem weissen

Besitzer, «undgab ihm das Gift, und er
welkte dahin wie ein vom Frost getroffener
Apfel.» (Manche Literaturwissenschaftler
wollen den Apfel gar als den der Erkenntnis,

sprich als die weisse — frostversehrte —

Aufklärung verstehen.) Selbstreflexiv erwidert

der Erzähler: «Auch ich habe Ambivalenz

kennengelernt.» In den Tiefen, in
die der Erzähler «wie Dante» oder Jonas in
den Bauch des Wals hinabsteigt, sind
Konturen und Abgrenzungen nicht mehr zu
sehen, sind unsichtbar. Wörter verlieren
ihren eindeutigen Sinn, und auch die
«Freiheit» wirbelt nur wie ein Phantom
durch den Kopf der alten Sängerin.

Black and Blue(s)

Die kleine Marihuana-Zigarette, die der
Erzähler genoss, macht aus dem Lied von
Louis Armstrong dieses (klug konstruierte)

Tohuwabohu, macht die Musik in
der Kategorie des Raumes wahrnehmbar.
Doch der Glimmstengel ist nur Auslöser
für eine «neue analytische Art, der Musik zu

Im Jazz und

Blues kommt

jede Stimme zu

ihrem Recht,

sie lassen auch

das Gegenläufige,

A-Rhythmische

und das

Schweigende zu.

lauschen». Jazz und Blues betrachtet der
Musiker Ellison als «Kunst der
Ambiguität», als Kunst, welche die Lücken in
der Zeit aufspürt. «Die typische Polymetrie
schwarzer Musik bedeutet, dass mindestens

zwei, üblicherweise aber mehr Rhythmen
den dem Zuhörer eigenen Beat begleiten»
(James A. Snead in H. L. Gates' «Black
Literature and Literary Theory», 1994). Die
schwarze Musik ist eine Synthese aus
Stimme und Gegenstimme, aus Gesetz
und Freiheit, Wiederholung und Variation,

Form und Antiform. Ellison will die

gesamte Sequenz der Predigt nach diesem

Jazzprinzip modelliert haben (vgl. Snead).
Der Erzähler würde am liebsten das Lied
«What Did I Do to Be so Black [!] and
Blue» auf fünf Radio-Phonographen
gleichzeitig hören, um all dessen verborgene

Schwingungen zu erspüren.
«Vielleicht», sagt er, «mag ich Louis Armstrong
deshalb so gern, weil er aus Unsichtbarsein
Poesie gemacht hat.» Hier verschlingen sich
unentwirrbar nicht nur verschiedene
Bildbereiche miteinander, sondern das

titelgebende Leitmotiv erklärt das strukturbildende

Modell. Unsichtbarsein heisst, von
sich selbst und den anderen nicht
wahrgenommen zu werden: «Man hat das
quälende Bedürfnis, sich von seiner Existenz in
der wirklichen Welt zu überzeugen und
schwört sich, dafür zu sorgen, dass die anderen

einen erkennen. Aber leider hat das

meist keinen Erfolg.» Unsichtbare sind
nicht im Takt, sie fallen in die schwarzen
Löcher von Zeit und Gesellschaft. Im Jazz
und Blues dagegen kommt jede Stimme zu
ihrem Recht, sie lassen auch das

Gegenläufige, A-Rhythmische und das Schweigende

zu und bringen es zum Klingen.
Alte Oberflächen, tradierte Hierarchien
brechen auf. «Die ungehörten Föne kommen

zum Vorschein, und jede melodische

Linie existierte durch sich selbst sagte,

was sie zu sagen hatte, und wartete geduldig,
bis die anderen Stimmen sprachen.»

Die Polyphonie des Lauten und des

Schweigenden postuliert die
Gleichberechtigung. «Diese vertraute Musik hatte
ein Handeln verlangt», fühlt der Erzähler.
Die Freiheit, so Bachtin über Romane

(«Dialogic Imagination»), erwächst aus
einem System verschiedener Sprachen, die
sich gegenseitig beleuchten und in Frage
stellen. So bilden das musikalische
Strukturprinzip und das Leitmotiv zusammen

44 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9



KULTUR RALPH ELLISON

nicht nur das Koordinatensystem dieses

Textes, sondern machen ihn zu einer ganz
besonderen «protest novel». «Ich hatte
bereits genügend Schwierigkeiten mit dem
Versuch, all das beim Schreiben zu vermeiden,

was sich lediglich als weiterer Roman des

Rassenprotestes erweisen könnte», gesteht
der Autor in einer Reflexion von 1981, die
der Neuausgabe als Nachwort angefügt
wurde. Er wollte einen Protagonisten, «der

in den Untergrund amerikanischer Erfahrung

gedrängt worden war», daraus jedoch
eher ironisch als zornig hervorkam, als

«ein Blues-gefärbter Über-Wunden-Lacher
der sich in seine Anklage über die

(condition humaine) mit einschloss».

Bumerang

Der musikalische Marihuana-Traum
verflicht Motive, Themen und Strukturen
miteinander. Gleichzeitig ist er als ganzes
figura für das implementum auf dem Gang
des Helden: Immer wieder mahnen und
begleiten diesen mysteriöse Träume. Die
fugische Call-and-Response-Struktur, die
den ganzen Text durchzieht, widersetzt
sich einem ungebrochenen Fort-Schritt.
Tatsächlich kommt der Erzähler mit jeder
weiteren Enttäuschung einem rätselhaften
Ratschlag seines Grossvaters näher, der ihn
bis in seine Träume verfolgt. Dieser
Lernprozess ex negativo, dieser rückwärts
verlaufende Bildungsroman bebildert die

Geschichtsvorstellung des Erzählers: «nicht
wie ein Pfeil, sondern wie ein Bumerang»
bewegt sich die Welt. Dabei gilt für ihn
das Derridasche Diktum, Transformation
und Wiederholung seien eins («Limited
Ine», 1977). Kreis und Offenheit gehören

zusammen, der Rück-Schlag des Bume-

rangs ist ein Fortschritt; «mir ist so mancher

Bumerang über den Kopfgeflogen, dass

ich heute die Dunkelheit des Lichtes sehe».

Nun gilt zwar Afrika schon Hegel als Sinnbild

der Geschichtslosigkeit, doch die

Rückkehr zum Ausgangspunkt ist nicht
nur Basisfigur afrikanischer und
schwarzamerikanischer Kultur. Das Bild des

Bumerangs bezieht sich auf ein Ge-

Pablo Picasso, Portrait
de Jacqueline au

chapeau de paille fleuri,
1962. Quelle: Graphische

Sammlung ETH

Zürich.

schichtskonzept, das ebenso fest im
schwarzen Denken verankert ist, wie es

von Weissen wie Nietzsche oder Vico

vertreten wurde. Ambivalenz und kein Ende.

Broken Images

Kunstvollen Umgang mit der vieldeutigen,
chaotischen Wirklichkeit erkennt Ellison
in Picassos Kubismus wieder. Keine
illusionäre Ganzheit, so Ellison, sondern
«broken images» («Shadow and Act»),
formvollendete Facetten aus Zeit und
Raum ohne Ein-Sinnigkeit, schafft dieser

«greatest wrestler with forms», der sich
dafür von der Kunst der Schwarzen
inspirieren liess. Das revolutionäre Potential
von Kunst, das Wandel herbeiführen kann,
liege gerade in der Weigerung, «die Dingwelt

als gegeben hinzunehmen», schwarz als

schwarz, weiss als weiss im wahrsten Sinne
des Wortes festzuschreiben.

Ohne die tradierten Wahrnehmungsraster

und Stereotypen zu verbannen,
bricht Ellison mit ihnen, indem er scheinbar

eindeutige Motive durch Metaphern,
Vergleiche und Metonymien musikalisch
in Kontexte einbindet, in denen sie

mehrdeutig werden; indem er durch die «Bu-

merang»-Struktur gleichzeitig Zeitlosigkeit

und Zeitablauf, Statik und Dynamik
schriftlich verewigt und einsinnige
Geschichtsmodelle in Frage stellt. Ambivalenz

und Ironie, geschöpft aus schwarzen
und weissen Quellen, durchtränken das

Textgewebe mit dem Zaubertrank des

zeitlosen Widerstands. Der Text sträubt sich

gegen eine rein affektive Lesart. Ellison
befreite die schwarzamerikanische Literatur

von einfach gestrickten Erklärungsmustern

und Weltbeschreibungen. Der
«Geist, der einen Lebensplan geformt hat,

darf nie das Chaos vergessen, gegen das sich
dieser Plan richtet», fordert der unsichtbare
Mann. Auf dem Weg vom chronologisch-
monokausalen «Native Son» Richard
Wrights zum komplexen «Song of
Solomon» der Nobelpreisträgerin Foni Morrison

war «Invisible Man» unverzichtbarer
Wegweiser.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9 45



KU I. TUR

Frank F. Plagwitz

«Heinrich Heine und die Romantik»
Forschungsschwerpunkt Schweizer Germanisten

vor dem Heine-Jahr 1997

«Meinrich Heine und die
Romantik» lautete das Thema eines
internationalen und interdisziplinären Symposiums,

das vom 20. bis 23. September
1995 an der Pennsylvania State University
(State College, USA) stattfand. Organisiert

wurde das Symposium von Professor
Markus Winkler (State College). Ziel der

Veranstaltung mit namhafter schweizerischer

Beteiligung war es, der Kontroverse
um den literaturgeschichtlichen Ort Heines

neue Impulse zu vermitteln.
Heine ist trotz seiner oft harschen Kritik

über «Die romantische Schule» unauflöslich

mit der Romantik verbunden (Jeffrey
Summons [Yale], Ernst Behler [Seattle] und
Joseph Kruse [Düsseldorf]). Ganz im Sinne
dieser drei Beiträge wies Bodo Würffei
(Fribourg) auf Heines ambivalente
Einstellung zur deutschen Nationalsymbolik
hin. Heines Auseinandersetzung mit diesem

Bildrepertoire ist von Anfang an
widersprüchlich, schwankt zwischen
affirmativer Bezugnahme und satirischer
Ablehnung. Dieses Schwanken ist als

Auseinandersetzung im zeitgenössischen Kontext
einander widerstrebender nationalistischer
und kosmopolitischer Tendenzen zu
verstehen.

Über Wagners Reromantisierung des aus
Heines «Schnabelewopski» entnommenen
Stoffs vom «Fliegenden Holländer»
berichtete Hans-Jürgen Schrader (Genf).
Obwohl die stoffgeschichtliche Abhängigkeit
evident ist, hat Wagner den Einfluss, den
Heines Dichtung ausübte, mit wachsen¬

dem zeitlichen Abstand relativiert und
verdunkelt. Wagners prononcierter Antisemitismus

hat dazu ebenso beigetragen wie
seine Selbststilisierung zum nur aus

eigener innerer Form schaffenden Genie.
Ulrich Stadler (Zürich) interpretierte

Heines «Reisebilder», Novalis' «Glauben
und Liebe oder König und die Königin»
und Jean Pauls «Siebenkäs» als misslun-

gene Versuche, die im «Ältesten

Systemprogramm» aufgestellte utopische Forderung

nach einer neuen Mythologie im
Medium der Kunst einzulösen. Alle drei Texte
streben zwar eine radikale Veränderung
des Lesepublikums an. Statt das Missverhältnis

zwischen aufgeklärter Geisteselite
und unaufgeklärtem Volk zu beseitigen,
können sie allerdings dieses Missverhältnis
lediglich verstärkt ins Bewusstsein rufen.

Markus Winkler erläuterte, wie Heine
und Byron poetisch über den als Stigma
der modernen Kultur empfundenen Verlust

der Ganzheit reflektieren. Wie Byron
erinnert Heine an das Heroische als eine

mögliche Ausprägung dieser verlorenen
Ganzheit und assoziiert sie mit dem
Spartanischen, dessen Inbegriff die Thermo-
pylenschlacht ist. Doch Gegenstand der
Reflexion ist bei Heine nicht mehr wie bei

Byron das verlorene spartanische Heroen-
tum selbst, sondern dessen problematische
retrospektive Evokation.

Zum 200. Geburtstag Heines 1997 werden

alle Beiträge in überarbeiteter und
erweiterter Form in einem Sammelband bei

Niemeyer, Tübingen, erscheinen.

SPLITTER

Es war ein deutscher Jude, grandioses Erzeugnis jener so kühn erdachten

Symbiose, Heinrich Heine, der unablässig hinwies auf die erstaunlichen
Parallelismen im Urteil der Welt über die Deutschen wie die Juden.

aus: Hans Mayer, Abend der Vernunft, Reden 3, Suhrkamp Verlag,
Frankfurt am Main 1990, S.29

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9


	Kultur

