
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 76 (1996)

Heft: 9

Sonstiges

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POSITIONEN ISRAEL UND PALASTINA

Korrespondenten. So wird der Eindruck vermittelt,
als sei das israelische Besatzungsregime beendet; dem
ist jedoch nicht so. So wurde zum Beispiel keine

Siedlung aufgelöst; sie sind exterritorial. Neben den
Palästinensern leben weiter israelische Siedler, für die
israelisches Recht gilt, die in ethnisch reinen
Siedlungen leben und auf ethnisch reinen Strassen fahren
werden. (In den Siedlungen wie auch den Kibbuzim
dürfen nur jüdische Israelis leben; auf den neu
gebauten Umgehungsstrassen in den autonom-besetzten

Gebieten dürfen nur jüdische Israelis fahren. So

etwas gab es nicht einmal in Südafrika!) Die
palästinensischen Behörden haben über die Siedler keinerlei

Jurisdiktion oder polizeiliche Gewalt. So hat die
Arafat-Behörde über etwa 40 Prozent des Gaza-Streifens

keine Verfügungsgewalt. Etwa 4500 Siedler
befinden sich auf etwa dem gleichen Gebiet auf dem
über 934 000 Palästinenser existieren bzw. vegetieren
müssen. Gleiches gilt für die Westbank.

Die Westbank wurde in drei Zonen eingeteilt.
Zone A, sie macht drei Prozent des Gebietes aus,
haben die Palästinenser das ausschliessliche Sagen. In
der Zone B, in der etwa 430 Dörfer liegen, können
die Palästinenser nur über ihre Zivilangelegenheiten
bestimmen, die Sicherheit bleibt unter der Kontrolle
Israels. In der Zone C, in der alle Siedlungen liegen,
haben die Palästinenser keinerlei Mitspracherecht.
Insgesamt bestimmen die Palästinenser jetzt über 30
Prozent des Territoriums. Damit dürften sie fast
schon das Optimum erreicht haben.

Abschliessend soll noch ein Blick auf die Respektierung

der Menschenrechte geworfen werden. Dies
sollte bei einem Friedensprozess eigentlich überflüssig

sein. Leider ist dies nicht der Fall. Die
Menschenrechtsverletzungen seitens der israelischen
Besatzungsmacht gegenüber den Palästinensern gehen
unvermindert weiter; dies hat der Verfasser in seinem
Buch «Frieden ohne Gerechtigkeit? Israel und die
Menschenrechte der Palästinenser» (Böhlau, Köln
1994) im Detail dokumentiert. Daran hat sich auch
während des Friedensprozesses nichts geändert. Das

Neue jedoch ist, dass jetzt die Arafat-Behörde die
Menschenrechte ihrer eigenen Landsleute auf das

schwerste verletzt. Arafats diverse Geheimdienste
sind gelehrige Schüler des israelischen Geheimdienstes

geworden, bis ins Detail ahmen sie diesen nach.
Es findet eine intensive Zusammenarbeit statt.

Da auch die Menschenrechtspolitik generell in den

internationalen Beziehungen weniger geachtet wird,
besteht nur geringe Hoffnung, dass sich die europäischen

Staaten oder die USA stärker für die Achtung
der Menschenrechte in der Region einsetzen. Ohne
einen massiven Druck von aussen wird es aber keine

Besserung vor Ort geben. Deshalb ist zu befürchten,
dass in diesem Friedensprozess die Menschenrechte
auf der Strecke bleiben. Zu Optimismus besteht in
diesem «Friedensprozess» schon lange kein Grund
mehr.

Ludwig Watzal, Dr. phil., ist Redaktor und freier Journalist in Bonn.

Wer übernimmt Patenschaftsabonnemente?

Immer wieder erreichen uns Anfragen von Lesern oder Einrichtungen (zum Beispiel Bibliotheken),

welche die Schweizer Monatshefte aus finanziellen Gründen nicht regelmässig beziehen

können. Es ist uns nicht möglich, alle Wünsche zu erfüllen. Deshalb sind wir aufIhre Mithilfe
angewiesen. Unser Vorschlag: Übernehmen Sie ein Patenschaftsabonnement der Schweizer

Monatshefte für Fr. 89.— (Ausland Fr. 110.—). Rufen Sie uns bitte an. Wir nennen Ihnen gerne
Interessenten. Sie können uns auch einfach die diesem Heft beigefügte Geschenk-Abo-Karte

mit oder ohne Nennung eines Begünstigten zusenden. Vielen Dank!

Unsere Adresse: Schweizer Monatshefte, Administration, Vogelsangstrasse 52, 8006 Zürich
Telefon 01/3612606, Telefax 01/36370 05

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9 1 1



IM BLICKFELD
™s^^iäiSr__SS»_«"!_M^SSti;fi^'^- '"

Martin Alioth

Nordirland - Altlast zwischen Irland und Grossbritannien
Ein Streifzug durch Nordirlands Vergangenheit und Gegenwart

Nordirlandverhandlungen und kein Ende. Irland hat 1996
in der zweiten Jahreshälfte den Vorsitz in der EU inne. Für eine

Beruhigung der Lage in Nordirland besteht in absehbarer Zeit
wenig Hoffnung. Wie weit gehen wir zurück, um zu verstehen?

25Jahre für den akuten Konflikt, 75 bis zur künstlichen Teilung,

fast 400 zum Beginn der kolonialen Besiedlung oder über 800
an die Ursprünge der normannischen Invasion?

tin Streifzug durch die Geschichte
kann nur versuchen, Bezüge herzustellen und
Motivstränge zurückzuverfolgen, aber kein Konflikt ist ein
reiner Palimpsest, denn die Entzifferung der frühen
auf dasselbe Pergament geschriebenen Texte liefert
nie abschliessende Antworten. Der historische Blick
vernachlässigt die Lebenden und deren Emotionen —

die in diesem Fall oftmals unappetitlich sind. Die
anderthalb Millionen Menschen, die in den sechs

nordöstlichen Grafschaften der Insel Irland leben,
teilen ihre Faszination für das Vergangene; aber ihre
selektive Wahrnehmung hindert sie daran, über eine

gemeinsame Geschichte zu verfügen, mithin fehlt
ihnen eine der wichtigsten Komponenten der
Gemeinschaftlichkeit.

Manche deuten den Umstand, dass der sagenhafte
Recke Cüchulainn, der Hund von Ulster, gegen die
andern Provinzen Irlands kämpfte, als Beweis für die

Andersartigkeit des Nordostens. Andere nennen die
«drumlins», jene Kette verschachtelter Hügel am
Südrand Ulsters, zur Untermauerung desselben

Arguments. Legenden und Tektonik. Und «Ulster» ist
ohnehin ein irreführender Begriff: Die alte Provinz
der ungeteilten Insel umspannte neun Grafschaften,
deren drei heute fröhlich unter der republikanischen
Trikolore leben.

Bevor wir uns dem Knäuel historischer Fäden

nähern, soviel zu den Demarkationslinien der

Gegenwart: Etwas weniger als 900 000 Nordiren sind
protestantisch, mehrheitlich presbyterianisch, das

heisst, einer evangelischen Spielart verschrieben, die
dem schweizerischen, calvinistisch geprägten
Bekenntnis nicht unähnlich ist. Sie wählen meist unio-
nistische Parteien, deren Programme sich oftmals in

der mantraartigen Beschwörung der Union zwischen
Nordirland und Grossbritannien (deshalb: United
Kingdom) erschöpfen. Die militanteren unter ihnen
nennen sich hintersinnig «Loyalisten», weil sie der
Krone angeblich loyal ergeben sind — was sie

allerdings nie daran hindert, der Regierung dieser Krone
brachial zu trotzen. Ihnen stehen gut 600 000
Katholiken gegenüber, die an der politischen Identität
Irlands — an der geographischen kann niemand ernsthaft

zweifeln - festhalten. Alle drehen den Kopf,
wenn man «Nationalist» ruft, aber jene, die der

Anwendung von Gewalt nicht abhold sind, nennen sich
darüber hinaus «Republikaner».

Irland ist die älteste Kolonie Englands — ein
Befund, der sich nicht zwingend aus der partiellen
Eroberung Irlands durch die Normannen im späten
12. Jahrhundert ergibt, sondern aus der Behandlung
der Iren durch englische Regierungen im 17. und
18. Jahrhundert. Der Herrschaftswechsel allein
vermag den Konflikt nicht zu erklären, und seine lange
Dauer schon gar nicht. Ein Erklärungsansatz nun
deutet auf die Unvereinbarkeit der Mentalitäten. Seit
Giraldus Cambrensis als Chronist der normannischen
Eroberer die Iren beschrieb, gibt es den Topos des

betrunkenen, gewalttätigen, romantischen und
arbeitsscheuen Iren. Die satirische Zeitschrift «Punch»

führte im 19. Jahrhundert die Tradition des rassistischen

Stereotyps lustvoll weiter, gewisse britische
Sonntagszeitungen huldigen ihr bis zum heutigen
Tag.

Die normannischen Eroberer Irlands allerdings
fügen sich profitabel in die unverändert nach
keltischen Grundsätzen strukturierte Gesellschaft ein.
Zusammen mit ursprünglich irischen Stammesköni-

12 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9



IM BLICKFELD IRLAND

gen sind sie massgeblich an Rückeroberung grosser
Teile Irlands beteiligt. Zum Zeitpunkt der Reformation

beschränkt sich der effektive Machtbereich
englischer Verwalter in Irland auf einen schmalen Streifen

entlang der Ostküste - den sogenannten Pale.

Die Alarmsignale in London führen zu drastischen
Massnahmen: In den ersten Jahren des 17. Jahrhunderts

werden weite Teile des heutigen Nordirland
systematisch kolonisiert, das heisst, Siedler aus dem
Norden Englands und den schottischen Lowlands
erhalten Land gegen das Versprechen, sich und die

Interessen der Krone zu verteidigen. Die nordirischen
Adligen fliehen 1607, ihre Ansprüche fallen an die
Krone. Die Bauern werden vertrieben und auf
unergiebigem Boden neu angesiedelt. Nordirland ist
somit - zusammen mit Rhodesien, Algerien und wenigen

anderen Gegenden — ein seltenes Beispiel für
einen Herrschaftswechsel, der zum Austausch des

Mannes hinter dem Pflug führt.

Konfessionelle Diskriminierung

Es war gewiss kein Zufall, dass die neuen Siedler
protestantisch waren. Ihre andersartige Konfession wird
im Laufe der Zeit zu ihrem hervorstechendsten
Merkmal, ja zum Kriterium, das die Herren im
fernen London fatalerweise wählen, um zwischen
angeblichen Herrschern und angeblich Beherrschten zu
unterscheiden. Das 18. Jahrhundert bringt eine
Ausweitung dieser Regel auf die ganze Insel: Katholiken
werden systematisch diskriminiert. Daraus allerdings
soziale Schlüsse ziehen zu wollen, wäre verkehrt: Die
protestantischen landwirtschaftlichen Siedler
Nordirlands schicken im 19. Jahrhundert ihre nachgeborenen

Söhne in die Fabriken von Belfast. Die
Privilegierung entbehrt nun ihrer Grundlage, bleibt aber als

Aura bestehen. Die verderbliche Saat konfessioneller
Diskriminierung trägt fortwährend bittere Früchte.
Bis zum heutigen Tag ist es nicht möglich, die objektiv

unbestreitbare Interessengemeinschaft zwischen
katholischen und protestantischen Unterschichten in
politisches Kapital umzumünzen, derart tief sitzt die
Überzeugung, die arbeitslosen Protestanten in der
Shankill Road gehörten innerlich stärker zu den

Landeigentümern, Zahnärzten und Juristen, die
zufälligerweise ebenfalls protestantisch sind — und dies ist,
in Kürze, der Fluch Nordirlands.

Die Einheit der nordirischen Protestanten ist
indessen nur scheinbar: Der Gedanke der irischen

Andersartigkeit entsprang einst presbyterianischen
Köpfen. Ihre Überzeugung, dass Herrschaft nicht
gottgegeben ist, sondern das Ergebnis einer vertraglichen

Übereinkunft, verleiht den Presbyterianern
das Recht zum Widerstand und ist auch der Grund
ihrer Sympathie für die Ideen der Revolutionäre von
1798. Die Angehörigen der anglikanischen Staats¬

kirche dagegen schöpfen ein Gutteil ihrer
Unverwechselbarkeit aus bedingungsloser Obrigkeitstreue.
Presbyterianer, Methodisten, Baptisten und andere

evangelische Splittergruppen werden daher vom
Establishment oftmals ebenso gering geschätzt wie
die Katholiken. Es bedarf eines komplexen, langfristigen

Prozesses, der wohl das ganze 19. Jahrhundert
beansprucht, um die Begriffe «irisch» und «katholisch»

austauschbar zu machen. Die Neigung des

irischen Nationalismus, seine Grundlagen in der gäli-
schen, ländlichen Kultur zu suchen, entfremdet die

presbyterianische Arbeiterschaft ebenso wie die

Anlehnung an die einzige moralische Autorität, die sich

nicht unters Joch des Kolonisators gebeugt hatte -
die Katholische Kirche.

Diese Verschiebungen sind in vollem Gange, als in
den 1880er Jahren die Idee einer irischen Selbstverwaltung

unter der britischen Krone Gestalt anzunehmen

beginnt. Seit die Unionsakte von 1800 das

irische Parlament in Dublin aufgelöst hatte, bilden die
irischen Abgeordneten einen mächtigen Block in
Westminster. Die ersten Versuche, «Home Rule»
einzuführen, scheitern im Oberhaus. Als dieses deswegen

sein Vetorecht verliert, mustern die nordirischen
Protestanten eine Miliz. Ihre Drohung, sich dem
Willen des britischen Parlaments mit Waffengewalt

zu widersetzen, bildet den Ausgangspunkt
der irischen Teilung. Der Erste Weltkrieg friert die

Selbstverwaltungspläne vorübergehend ein, der blutig

erstickte Osteraufstand der militanten Nationalisten

bewirkt nach 1916 eine Radikalisierung der
irischen Mehrheit. Nun kann bloss die Sezession eine

Beruhigung bringen. Die britische Unterhauswahl

von 1918 beschert der sezessionistischen Sinn Féin-
Partei eine erdrückende Mehrheit in Irland, eine
provisorische Regierung eröffnet den Unabhängigkeitskrieg,

der 1921 mit der Gründung des Freistaats
Irland endet. Doch jene sechs irischen Grafschaften, in
denen die Protestanten über eine Zweidrittelmehrheit

verfügen, bewahren das Recht, beim Vereinigten
Königreich zu bleiben. Gegen ihren Wunsch erhalten
sie ein eigenes Parlament in Belfast.

Verhängnisvolle Teilung

In der Rückschau muss die Teilung Irlands als

katastrophaler Fehlentscheid gewertet werden. Lediglich
im ökonomischen Bereich lassen sich rationale
Gründe ausmachen, denn der Nordosten ist damals
das einzige industrialisierte Gebiet auf der ganzen
Insel. Die Leinen- und Werftindustrie der Region Belfast

ist gänzlich in die britische Wirtschaft integriert,
ja, sie bildet zusammen mit Liverpool und Glasgow
ein Dreieck, durch welches das Lebensblut des
britischen Empire pulsiert. Der grössere Teil Irlands

dagegen ist gezielt - mit der untrüglichen Akkuratesse

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9 13



IM BLICKFELD

des kolonialen Ausbeuters — in jener ländlichen
Isolation belassen worden, die dem englischen
Industriearbeiter billige Nahrungsmittel garantiert.

Die künstliche protestantische Mehrheit
Nordirlands unternimmt nach 1920 kaum Versuche, ihre
unfreiwilligen Mitbürger - die katholische Minderheit

- willkommen zu heissen. Systematisch werden
sie zu Bürgern zweiter Klasse degradiert. Der
protestantische Glaube allein erlaubt Zugang zu Arbeitsplätzen,

Wohnraum und oft selbst zu politischen
Rechten. Britische Regierungen aller Schattierungen
ignorieren die wenig erbaulichen Verhältnisse in
ihrem eigenen Hinterhof geflissentlich. (Es erscheint
daher als Ironie, dass ausgerechnet der britischen
Bildungsreform von 1947 das Verdienst zugeschrieben
wird, einer neuen Generation nordirischer Katholiken

den Zugang zu den Universitäten geöffnet zu
haben.) Wie die Schwarzen in den amerikanischen
Südstaaten verlangt die nordirische Bürgerrechtsbewegung

daher one man — one vote, wiegt sich zum
Rhythmus von We shall overcome und enthält sich der
Gewalt. Und das im Europa von 1968. Der
nordirische Staat reagiert vor den Kameras der
Weltöffentlichkeit mit Brachialgewalt, die entfesselte
Polizeimiliz ist kaum vom protestantischen Mob zu
unterscheiden, katholisch bewohnte Strassenzüge in
Belfast gehen in Flammen auf.

Nun geschieht alles gleichzeitig: Zaghafte
Reformversuche gehen vom unionistischen Zentrum aus und
erliegen sogleich der hetzerischen Opposition von
seiten eines jungen Pfarrers Ian Paisley. ïsncx

kompromissbereite unionistische Premierminister enden
mit Paisleys Dolch im Rücken - unionistische
Spitzenpolitiker haben dies bis heute nicht vergessen...
Der Preis dafür besteht bis heute in einer unendlichen

Langsamkeit der politischen Bewegung. In der
Folge wird die Irisch-Republikanische Armee, die

nur noch dem Namen nach bestanden hatte, wiederbelebt,

anfänglich in der noblen Ambition der
Selbstverteidigung. Als drittes Element gesellt sich die
britische Armee dazu. Die Kekse und der dampfende
Tee, mit denen sie in den belagerten katholischen
Vierteln begrüsst werden, sind legendär geworden.

Damals, in den Jahren 1969-1972, entzieht sich
die polarisierende Dynamik des Geschehens jeglicher
Mässigung. Während das diskreditierte protestantische

Parlament im bombastischen Stormont Castle
noch fortbesteht, versucht die britische Armee erfolglos,

die Rolle des go-between zu spielen. In den

Augen der katholischen Minderheit wird sie indessen
unaufhaltsam zum Schergen des unionistischen Regimes.

Bloody Sunday in Derry und die Masseninter-
nierung mutmasslicher IRA-Leute auf der Grundlage
verstaubter Archivlisten bestätigen diese Auffassung.
Stormont weicht dann 1972 der Direktverwaltung
durch einen britischen Prokonsul, aber da ist es

schon zu spät. Zwar waren die kommunalen
demokratischen Körperschaften im Jahr zuvor entmachtet
worden, im löblichen Bemühen, protestantische
Willkür einzudämmen. Aber seither schwebt Nordirland

im demokratischen Vakuum; englische Politiker

regieren in Belfast mit englischen Steuergeldern,
die Lokalmatadoren begehren einen der - gegenwärtig

17, bald 18 - nordirischen Unterhaussitze mehr
aus materiellen Bedürfnissen denn aus Machtgier.

Während die IRA in die Offensive geht und ihre
Kampagne mehr oder weniger konstant am Brodeln
hält, morden die paramilitärischen Verbände der
Protestanten in Wellen, dazwischen versinken sie im
Sumpf der eigenen Korruption. Derweil bewaffnet
sich der nordirisch-britische Staat bis an die Zähne
und setzt unter dem Vorwand der Terrorbekämpfung
weite Teile des Rechtsstaates ausser Kraft. Die offiziell

sanktionierte Willkür nährt ihrerseits den Willen

zu illegaler Gewalt in den Untergrundverbänden.
Zu Beginn der achtziger Jahre sorgen die IRA-

Hungerstreiks für politische Veränderungen. Ihr
politischer Flügel Sinn Fein, bis anhin bloss ein williger
Applausverein, stellt sich zur demokratischen Wahl
und droht angesichts der Ohnmacht der herkömmlichen

Politik, die gemässigt-nationalistische SDLP-
Partei zu überflügeln. (Die SDLP war einst als
aufgeklärtes Kind der Bürgerrechtler geboren worden, hat
sich aber seither unaufhaltsam zurück zu ihren
katholisch-nationalistischen Wurzeln bewegt.)
Inzwischen ist auch in der Republik Irland ein Umden-
kungsprozess in Gang gekommen. Anstelle
fulminanter Wiedervereinigungsrhetorik bar jeder Taten
sucht die Dubliner Regierung unter der Führung
von Garret FitzGerald das Gespräch mit Margaret
Thatcher. Trotz Demütigungen hält FitzGerald an
seinem Ziel fest, die Handlungsfähigkeit konstitutioneller

Politik unter Beweis zu stellen. Dafür ist er
bereit, über die Köpfe der Nordiren hinweg mit
London zu kooperieren. Das Resultat ist das anglo-
irische Abkommen vom November 1985. Dublin
erhält beratende Mitspracherechte bei der Verwaltung

Nordirlands.

Segregation mit Konsequenzen

Das komplexe Papier von Hillsborough verfehlt seine
erklärten Ziele. Die Sabotagefähigkeit der Unionisten

ist einmal mehr unterschätzt worden. Es wird
weitergemordet, wobei sich das konfessionelle Kriterium

bei der Auswahl der unglücklichen Opfer
immer unverhüllter offenbart. Inzwischen hat in Nordirland

eine Völkerwanderung beträchtlichen
Ausmasses stattgefunden, die Segregation der beiden
Glaubensgemeinschaften erfasst alle Lebensbereiche.

Sport, Spiel und Freizeit folgen der Schule und dem
Wohnort, oftmals aus schierer Überlebensangst. Und

14 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9



IM BLICKFELD IRLAND

je tiefer die soziale Schicht, desto absoluter die
Segregation. Die Segregation hat heimtückische
Konsequenzen, denn mangels konkreter Begegnungen ist es

auch Gutwilligen unmöglich, den Wahrheitsgehalt
polarisierender Manipulation zu überprüfen. In
schwarzen Momenten werden absurde Auswege
erwogen: Die erneute Teilung Nordirlands zum
Beispiel, re-partition, um endlich die ersehnte
konfessionelle Homogenität zu erzwingen. Aber selbst
die konfliktbedingten Bevölkerungsverschiebungen
ändern nichts am Flickenteppich der nordirischen
Topographie. Nordbelfast wechselt die
Konfessionszugehörigkeit bisweilen von Strasse zu Strasse. Aber
je dichter die beiden Konfessionsgruppen beieinander

wohnen, desto geringer die Kontakte. Die
«Friedenslinie» — eine inzwischen auf Permanenz
geschönte Mauer - symbolisiert diesen Tatbestand. Die
Unmöglichkeit der erneuten Teilung (die Westhälfte
Nordirlands und die meisten Grenzregionen sind
mehrheitlich katholisch) prägt das schreckliche Wort
von der ultimate minority: Wie auch immer die
Linien auf der Landkarte arrangiert werden, zurück
bleibt immer eine umzingelte Minderheit. Es gibt
somit keine Alternative zum Pluralismus. Doch spätestens

seit der Mitte der achtziger Jahre ist eine klare

Divergenz der Befindlichkeit auszumachen. Während
die Unionisten sich als zähe Verteidiger des status

quo verstehen und oftmals den status quo ante
anpeilen, gebärden sich Nationalisten und Republikaner

als unaufhaltsame Sieger der Geschichte. Nicht
der Tatbestand der irischen Wiedervereinigung steht

zur Debatte, bloss der Zeitpunkt. Dieses
unterschiedliche Selbstverständnis hemmt die
Kompromissbereitschaft beider Seiten.

Zungen wie Dochte

Die beiden Regierungen versuchen, aus diesem
Teufelskreis auszubrechen: Im Dezember 1993 einigen
sich John Major und Albert Reynolds auf die
sogenannte Downing Street Erklärung, die bis heute die

Grundlage für eine friedlichere Zukunft darstellt.
Das komplexe Papier enthält zum einen das britische
Zugeständnis, dass demokratische Mehrheiten in
Nord- und Südirland frei über ihre gemeinsame
Zukunft bestimmen können, wenn sie untereinander
einig werden. Zum andern garantiert die irische Regierung,

dass die Zugehörigkeit Nordirlands zum
Vereinigten Königreich solange fortbesteht, wie eine
demokratische Mehrheit dort dies befürwortet. Den
illegalen Untergrundverbänden wird eine Beteiligung

an künftigen Verhandlungen versprochen,
sobald sie sich endgültig von der Gewalt abgewendet
haben. Die Republik Irland entzieht sich damit
endgültig der Rolle, die ihr Sinn Fein und die IRA seit
jeher zuschrieben: als stillschweigende Rechtferti¬

gung für die Gewalt, als künftige Herrin über eine
Million rebellionswilliger Protestanten.

Die sorgfältig austarierte Mixtur verfehlte ihre

Wirkung anfänglich nicht. Zum 1. September 1994

verpflichtete sich die IRA auf eine complete cessation

of military operations, am 14. Oktober folgten die

protestantischen Paramilitärs ihrem Vorbild. Doch
selbst als der Befreiungsschlag gelungen war, zeigte
sich, dass die britische Regierung, ja die englische
Öffentlichkeit schlechthin, sich nicht von den
vertrauten Feindbildern trennen mochte. Die
Verschleppungstaktik der Regierung Major entkräftete
die Argumente jener, die einen Neubeginn versprochen

hatten. Die IRA wiederum bewies durch Wort
und Tat, dass ihre Forderungen nach Gerechtigkeit
und rechtsstaatlichen Methoden kosmetischer Natur
sind.

Die Wiederaufnahme der IRA-Gewalt am 9.
Februar 1996 beendete das Projekt, die Extreme in den
demokratischen Dialog einzubeziehen, fürs erste. Von
weit grösserer Tragweite allerdings ist die Revolte der

politischen Mitte während dieses Sommers: Die
erfolgreiche Herausforderung der britischen
Staatsorgane durch eine breite Koalition der protestantisch-
unionistischen Institutionen Nordirlands hat im Juli
den «Friedensprozess» nachhaltig erschüttert. Wie
schon 1912 und 1974 hat die numerische Mehrheit
Nordirlands handgreiflich zu erkennen gegeben, dass

sie sich nicht mit einem Kompromiss abfinden wird.
Über Nacht brachen die konfessionellen Sollbruchstellen

der nordirischen Gesellschaft wieder auf, die
Rückkehr zur Segregation wurde erzwungen, Kirchen
gingen in Flammen auf. Es mag sein, dass der frühere
irische Premierminister Charles Haughey doch recht
hatte, als er Nordirland verächtlich «ein gescheitertes
politisches Wesen» nannte.

Es gab Zeiten in den letzten 25 Jahren, da die
Politik gänzlich aus dem Blickfeld verschwand,
verdrängt von immer entsetzlicheren Anschlägen. «The

politics of the latest atrocity» hiess man das. Manchen
erscheint diese Sprachlosigkeit bequem, denn sie
erlaubt, an der Integrität des eigenen, exklusiven
Weltbildes festzuhalten. Nordirland, schreibt der irische
Nobelpreisträger für Literatur, Seamus Heaney, sei ein
Ort, «... des Losungsworts, des Handschlags und des

Zwinkerns, mit einer Gesinnung so offen wie eine Falle,

wo Zungen gekrümmt liegen wie Dochte unter Flammen.»

Martin Alioth, geboren 1954 in Basel, studierte Geschichte und

Nationalökonomie in Basel und Salzburg. Promotion zum Dr. phil.
Seit 1984 in der Republik Irland wohnhaft. Berichtet als freier
Korrespondent für deutschsprachige Zeitungen (unter anderen für
die 'NZZ') und Radiostationen über beide Teile Irlands.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 9 15


	...

