
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 76 (1996)

Heft: 7-8

Rubrik: Bedenkenswertes : 75 Reflexionen zur Zeit und darüber hinaus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bedenkenswertes -
75 Reflexionen zur Zeit und darüber hinaus

Hans E. Tütsch: Amerikas Osmose mit Europa (1995) 35
Friedrich Dürrenmatt: Vom Ende der Schweiz (1994) 36

Hardy Ruoss: Vom Scharfsinn zum Mitleid
Zu Friedrich Glauser (1992) 37

Etienne Barilier: Une société de schizobiose (1991) 38

François Furet: Das Rätsel des Zerfalls (1991) 39

Kurt Eichenberger: Staatsfähigkeit (1990) 40

Achim Benning: Theater in Zürich - wozu? (1990) 41

Golo Mann: Hauptstadt Berlin? (1990) 42
Peter von Matt: Kulturerfahrung und Kultur¬

bewahrung (1989) 43
Herbert Lüthy: Die Menschenrechte - seither (1989) 44
Annemarie Monteil: «...zuvörderst der Schatten» (1988) 45

Joachim Kaiser: Glanz und Elend
der Musikkritik (1988) 46

Hans Magnus Enzensberger: Über György Konrâd (1986)....47
Willy Linder: Ideologisierte Wirtschaftspolitik? (1985) 48

Jean Starobinski: Bandello und Baudelaire (1985) 49

Joseph Brodsky: Verse von der Winterkampagne des

Jahres 1980 (1983) 50

AdolfMuschg: Bürger Frisch (1981) 52

François Bondy: Gemeinschaftshemmende
Gemeinsamkeiten (1979) 53

Richard Reich: Gibt es noch eine bürgerliche Politik
in der Schweiz? (1979) 54

Denis de Rougemont: De l'Europe des Etats coalisés à

l'Europe des peuples fédérés (1978) 55

Hugo Loetscher: «Ich bekenne, ich habe gelebt» (1978) 56

Hermann Burger: Der Orchesterdiener (1977) 57
Richard Löwenthal: Die Intellektuellen zwischen

Gesellschaftswandel und Kulturkrise (1977) 58

Peter Dürrenmatt: Die Schweiz - Verlorenes Selbst¬

verständnis? (1976) 59

Arnold Hottinger: Atatürks Erbe (1976) 60

Anton Krättli: Die Suche nach der neuen Kultur (1976) 61

Biaise Cendrars: Der Tod des kleinen Schäfers (1976) 62
Elsbeth Pulver: Shakespeares Schwester (1975) 63
Roberto Bernhard: Das föderalistische Ärgernis (1975) 64

Jean Rodolphe von Salis: Über Kultur, Wirtschaft
und Politik (1975) 65

Erich Grüner: Konservativ und progressiv - reaktionär
und revolutionär (1975) 66

Hans-Joachim Hoffmann-Nowotny: Bemerkungen zu
den «Grenzen des Wachstums» (1974) 67

Egon Tuchtfeldt: Über den Mythos
der Machbarkeit (1973) 68

Jean François Aubert: La Suisse est-elle libérale? (1973) 69
Pablo Neruda: Von Zeit zu Zeit (1972) 70
Daniel Frei: Hat der Staat noch eine

Zukunft? (1971) 71

Dietrich Schindler: Grenzen der Toleranz (1971) 72
Gerda Zeitner: Stilübungen gegen den Tod (1971) 73

Gottfried Haberler: Sind wir zu ewiger Inflation
verdammt? (1971) 74

Karl Popper: Eine objektive Theorie des historischen
Verstehens (1970) 75

Gerhard Meier: Das Gras steht wieder auf (1969) 76

Ludwig Erhard: Marktwirtschaft und individuelle
Freiheit (1969) 77

Hilde Domin: Das politische Gedicht und die
Öffentlichkeit (1968) 78

RaymondAron: L'idée européenne (1968) 79
Hans Blumenberg: Wirklichkeitsbegriff und

Staatstheorie (1968) 80

Ludwig von Mises: Wirtschaft und Staat (1968) 81

Johannes Urzidil: Der Autor als Selbstkritiker (1967) 82
Hermann Lübbe: Hegels Kritik der politisierten

Gesellschaft (1967) 83
Paul de Man: Wordsworth und Hölderlin (1967) 84
Francis Ponge: Le Parti pris des choses (1965) 85
Friedrich A. Lutz: Das Werturteil in der Wirtschafts¬

wissenschaft (1965) 86
Max Frisch: Der Herr meines Namens (1964) 87
Nathalie Sarraute: Werden wir richtig

informiert? (1963) 88
Emmanuel Lévinas: Existenz und Ethik (1963) 89
Meinrad Inglin: Missglückte Reise nach

Deutschland (1963) 90
Max Imboden: Die Gefahr des totalitären und des

autoritären Staates (1963) 91
Theodor Heuss: Für Carl J. Burckhardt (1961) 92
RolfLiebermann: Gedanken eines Aussenseiters (1961) 93
Walter Robert Corti: Bericht über den Plan der

Akademie (1960) 94
Helmuth Plessner: Zum Geleit (1958) 95
Theodor Adorno: Ideen zur Musiksoziologie (1958) 96
Carl J. Friedrich: Demokratie und Propaganda (1958) 98
Wilhelm Röpke: Eigentum als Säule einer freien

Gesellschaft (1957) 99
Carl Gustav Jung: Gegenwart und Zukunft (1957) 100
Oskar Kokoschka: Das Auge des Darius (1956) 101

Fritz Rieter: Sozialpolitik in einer freiheitlichen
Gesellschaftsordnung (1955) 102

Eduard Spranger: Die Geburt des geschichts-
philosophischen Denkens aus Kulturkrisen (1954) 103

Walther Hofer: Wege und Irrwege geschichtlichen
Denkens (1950) 104

Friedrich August von Hayek: Die Intellektuellen und
der Sozialismus (1949) 105

Max Huber: Beharrung und Wandlung (1948) 106

Edgar Bonjour: Die Gründung des Schweizerischen
Bundesstaates (1948) 107

William E. Rappard: Recht auf Arbeit? (1943) 108
Walther Burckhardt: Individualismus und

Sozialismus (1930) 109
CarlJacob Burckhardt: Jeremias Gottheifund

die Politik (1925) 110
Hans Corrodi: Othmar Schoecks Elegie (1924) 111

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 33



BEDENKENSWERTES

Transatlantischer Dialog

Während fahren hat Hans E. Tütsch das Zeitgeschehen in den USA beobachtet und über die für Europa
relevanten und interessanten Ereignisse und Zusammenhänge berichtet. Die transatlantische Partnerschaft
beruht auf verwandtschaftlichen Beziehungen und wird daher nie frei sein von positiven und negativen
Emotionen. Für Europa war diese Partnerschaft aber in diesem fahrhundert in Kriegs- und Krisensituationen
immer wieder entscheidend, und die Europäer tun gut daran, dies weder zu vergessen noch zu verdrängen. Die
atlantische Verbundenheit darf nicht dem Mythos eines autarken und eigenständigen Europa geopfert werden.

Hans E. Tütsch: AMERIKAS OSMOSE MIT EUROPA

Hans E. Tütsch,
geboren 1918, studierte
Jurisprudenz an der
Universität Zürich und

schloss mit dem Doktorat

ab. Er war seit 1944
Auslandkorrespondent
der -NZZ«, seit 1954 in

den USA, wo er auch als

Lehrbeauftragter für
Geschichte wirkte. Er ist
auch nach seiner
Pensionierung in der Nähe

von Washington wohnhaft

und hat in den letzten

Jahren wiederholt
für die «Schweizer
Monatsheften geschrieben.

Zeichnung von Géa Augsbourg,
aus: Géa Augsbourg, Mes Amériques,
Editions Vineta, Bàie, Paris,
Lausanne 1951.

Itt w
à

tf
t^j,
w

v

Die amerikanischen Beziehungen zu Europa verlaufen nicht geradlinig.
Manche Äusserungen amerikanischer Politiker, manche Massnahmen des

Weissen Hauses erschrecken die Europäer, und zwar ebensosehr, wenn sie von
Schwäche, wie wenn sie von Stärke zeugen. Sporadischer Isolationismus,
amerikanisch-russischer Bilateralismus, Hinwendung zum Pacific Rim haben
den Vorrang Europas in den Aussenbeziehungen Washingtons nicht beseitigt.

Fast ebenso wichtig wie die makropolitischen Entscheidungen erweisen
sich jedoch die allgegenwärtigen Trivialkontakte. Im Zeitalter der neuen
Übermittlungssysteme wie Telefon, Television, Fax, Compact Discs und Film
steigert sich der Austausch. Jazz, Rock, Konzertmusik überqueren
blitzschnell den Ozean. Erstaufführungen von Philip Glass finden in Deutschland
statt. Nobelliteratur und «Playboy» wandern auf Europas Nachttische. Billy
Graham predigt in Europa. Damen der Gesellschaft adoptieren das New Age,
nicht selten ohne zu wissen, was sie tun. Bluejeans und Sneakers, die sozial
nach unten ausgerichtete Kleidung junger Amerikaner, werden chic in
Europa. Selbst der Anti-Amerikanismus der amerikanischen 68er wird zum
Exportprodukt, muss er doch begründet sein, wenn er in den Vereinigten
Staaten selbst entstand...

Umgekehrt sind New York oder Los Angeles von Psychologie
überschwemmt wie Zürich oder Wien. Bis zum Ökofanatismus gesteigerter
notwendiger Umweltschutz breitet sich beidseitig des Atlantiks aus, weniger
dagegen am Pacific Rim. Die makropolitischen EntSchliessungen werden von
einer kulturellen Osmose begleitet, der keine Grenzen gesteckt sind. Englisch
hat sich als Weltsprache etabliert, ohne dass dies von einer Regierung
beschlossen worden wäre. Den Versuchen Washingtons, amerikanisches
Recht grenzüberschreitend anzuwenden, müssten dagegen Limiten gesetzt
werden.

Über ein Dutzend kontinentale oder koloniale Imperien sind seit 1918
gestürzt worden - fast alle unter dem Anstoss der Vereinigten Staaten —, die
Imperien in Russland und in Deutschland gleich zweimal. Demokratie,
Marktfreiheit und Menschenrechte haben sich ausgebreitet. Von 1989 an hat eine
Grundwelle nach der andern Teile der Welt erschüttert — zuletzt der
Wahlumsturz in den Vereinigten Staaten mit dem überraschenden Sieg der
Republikaner. Kaum erahnte oder erhoffte Umwälzungen verändern die
Beziehungen zwischen Staaten und Völkern. Nicht eingetreten ist der weitherum
vorausgesagte Niedergang der Vereinigten Staaten und ihre Ersetzung im
Kräftefeld der Nationen durch Japan und Deutschland.

Schweizer Monatshefte, 75. Jahrgang, Heft 5, Mai 1995, S.7ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 35



BEDENKENSWERTES

Ein Blick in die Zukunft

In «Turmbau», dem zweiten Band seiner «Stoffe», erwähnt Friedrich Dürrenmatt beiläufig, dass er «einmal an
einem Aufsatz herumschrieb», «Vom Ende der Schweiz». Dieser im Juni 1994 noch unpublizierte Text befand
sich im Nachlass Dürrenmatts im Schweizerischen Literaturarchiv. Das vier Seiten umfassende maschinenschriftliche

Manuskript ist nachträglich «um 1950» datiert. Der Text scheint abgeschlossen zu sein, aber es gibt
keine Hinweise darauf, dass ihn Dürrenmatt in dieser Form je publizieren wollte. Sieht man von den Sketches

ab, die Dürrenmatt 1948 für das Cabaret Cornichon schrieb, handelt es sich um die früheste direkte
Auseinandersetzung mit der Schweiz und ihrer politischen Situation.

Friedrich Di/rrenmatf; VOM ENDE DER SCHWEIZ

Friedrich Dürrenmatt,
geboren 1921 bei Bern,

gestorben 1990. Dramatiker,

Schriftsteller,
Zeichner. Im März 1977
erhielt er die Buber-

Rosenzweig-Medaille.
Seine Dankesrede, aus
der hier ein Ausschnitt
abgedruckt ist, erschien
erstmals in den

• Schweizer Monatsheften'

im vollen Wortlaut.

Friedrich Dürrenmatt, Turmbau III:
Der amerikanische Turmbau, 1968.
Quelle: Friedrich Dürrenmatt,
Denkanstösse, Diogenes, Zürich 1989.

V^r ¦__.;f.

K
>.«,

________

Neutralität ist eine Form der Politik und nicht ein Glaubensbekenntnis.
Eine Neutralität des Herzens gibt es nicht bei Menschen aus Fleisch und Blut.
Politische Formen müssen geändert werden, wenn die Lage es erfordert. Vor
allem lehnen wir entschieden eine Neutralität ab, die den Bürgern ein

bequemes Spiesserdasein gewährt. Denen, die sich am köstlichsten amüsieren,
wenn sie im Kino den Stalingradfilm sehen, würde es gut tun, in Stalingrad
kämpfen zu müssen. Nur eine Neutralität hat Sinn, die für Europa nützlich
ist. Die Neutralität ist ein Vorrecht, das wir uns verdienen müssen, indem wir
helfen. Darum ist es unsere Pflicht, die Menschen aufzunehmen, die an
unsere Grenze kommen, sollten wir auch weniger zu essen haben. Nur eine
Schweiz, die den Flüchtlingen jeden Schutz und jede Hilfe gewährt, die

irgendwie möglich ist, hat ein Anrecht, da zu sein. Es ist unser erstes politischen

Gebot, zuerst an andere zu denken und dann an uns. Für die Vertriebenen

können wir nie genug tun, denn wir berechtigen so unsere Existenz.
Jeder Löffel Suppe, den wir ihnen geben, ist mehr wert, als sämtliche unserer
Landesväter und Professoren. Wenn es uns auch nie gelingen wird, ganz vor
Überraschungen auf ausserpolitischem Gebiet gesichert zu sein, so muss es

uns dagegen gelingen, aus der Schweiz das zu machen, was zu machen ist.
Wenn uns irgendein Staat vernichten will, so mag er dieses Ziel vielleicht
schliesslich erreichen, aber er soll uns nicht schwach antreffen, und die Schuld
soll nicht bei uns liegen. Kein Staat fusst so sehr auf der Gerechtigkeit wie
die Schweiz. Nur in der Gerechtigkeit ist eine Freiheit möglich, die nicht
Willkür ist. Gerechtigkeit ist die höchste Aufgabe der Schweiz. Vom Staat zu
verlangen, er müsse einen Beethoven, einen Goethe oder einen Rembrandt
hervorbringen, um weiterleben zu dürfen, wäre töricht, es ist nicht Sache des

Staates, dies zu tun: Es ist Sache des Staates, die Gerechtigkeit zu verwirklichen.

Dies ist vielleicht auf einigen Gebieten weitgehend der Fall, sicher aber

nicht auf dem sozialen. Wir können nicht sagen, dass wir eine soziale Schweiz
besitzen. Aber gerade dieses Problem ist das Problem unserer Zeit, und wir
wagen zu sagen, dass die Lösung dieses Problems entscheidend für unsere
Zukunft sein wird. Es wird sich entscheiden, ob die Schweiz ein moderner Staat
sein kann oder veraltet. Wir müssen begreifen, dass wir an einem Wendepunkt

der Geschichte stehen. Eine zukünftige Schweiz ist nur als sozialster
Staat der Welt denkbar, sonst wird sie als Kuriosum gelegentlich im
Geschichtsunterricht späterer Generationen erwähnt werden. Eine soziale
Schweiz zu errichten ist nicht Sache der Ausländer, und keine Siege
irgendwelcher Völker über andere entscheiden darüber, auch nicht die Russen: Es

ist unsere Sache. Versagen wir, versagt die Schweiz, und es ist gleichgültig,
wer uns dann einsackt. Es ist an uns, das Problem zu sehen, an uns, zu
handeln. Was die Zukunft bringt, wissen wir nicht, aber dass wir handeln müssen,

wissen wir. Sonst werden wir zugrunde gehen.

Schweizer Monatshefte, 74. Jahrgang, Heft 6, Juni 1994, S.13ff.

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Das Unlogische in Glausers Kriminalroman

Der Schweizer Kriminalautor Friedrich Glauser hätte im Februar 1996 seinen 100. Geburtstag gefeiert: Glauser
gehört zu den wenigen Autoren, denen es gelungen ist, ihrem literarischen Genre eine neue Physiognomie zu
geben. Bei der Aufklärung von Glausers Fällen hat die Logik kaum ihren Platz. Bei diesem Autor, der es sein
Leben lang nicht leicht hatte und seinem populären Wachtmeister Studer erscheint Mitleiden als letzte
Möglichkeit ethischen Verhaltens dem Gestrauchelten gegenüber. Hardy Ruoss beschreibt die Literaturgattung des

Kriminalromans, die sich von Edgar Allan Poe bis zu Friedrich Dürrenmatt gründlich gewandelt hat.

Hardy Ruoss, Dr. phil.,
geboren 1948 in Celerina

GR, studierte
Germanistik, Anglistik
und Sozialpädagogik an

der Universität Zürich.
Abschluss mit einer
Dissertation über den

Schweizer Schriftsteller
Friedrich Glauser;
anschliessend während
zehn Jahren Literaturkritiker

u.a. für die «NZZ>

und die «Schweizer

Monatsheften und seit
1979 Literaturredaktor
beim Schweizer Radio
DRS 2 (Reflexe, 52 beste

Bücher, Passage 2).
Publikationen über die

Schriftsteller Wolfgang
Hildesheimer, Friedrich
Dürrenmatt, Karl Stamm,
Friedrich Glauser u. a.\
Essays über die jüngere
Schweizer Literatur.
Hardy Ruoss ist Mitglied
verschiedener Literatur-
Jurys und -Stiftungen
und arbeitet
regelmässig als Dozent am

Medienausbildungszentrum

MAZ in Luzern.

Hardy Ruoss: VOM SCHARFSINN ZUM MlTLEID

Glausers Verständnis von Tat und Täter entspricht eine eigene Vorstellung

von Kriminalroman und Detektivgeschichte. Vom «Schlaumeier» mit
dem «Psychologenblick» hält er nichts. Die Lösung eines Falles darf nicht als

«Blümlein am Wege blühen», das auf den Detektiv und findige Leserschaft

wartet, auf dass es mit leichter Hand gepflückt und an den Hut gesteckt
werde. Gegen solcherlei Lesevergnügen unter dem Niveau selbst jener, die
Courths-Mahler lesen, ist Glauser ganz entschieden. Und er ist auch gegen
den Bösewicht an sich, die Inkarnation des Üblen und Schlechten. Ihn
interessieren nicht mordwütige Affen, ihn interessiert der nackte Mensch,
«l'homme tout nu», wie ihn der belgische Schriftsteller Georges Simenon

(1903-1989) nennt. Glauser weist verschiedentlich auf die Bedeutung hin,
die Simenon für ihn gehabt hat: «Bei einem Autor habe ich all das vereinigt
gefunden, was ich bei der gesamten Kriminalliteratur vermisst habe. Der
Autor heisst Simenon.» Glauser hält nichts von der strengen Funktionalität der
Teile, wie sie der klassische Kriminalroman fordert, in dem alle Handlung
und jede Figur nur dem einen Zweck dienen: der Verrätselung des Falles und
der endlichen Auflösung des Rätsels. Auch gegen das sture Kausalitätsdenken
wendet sich der Krimiautor Glauser, der dem Zufall und dem Schicksal wieder

zu ihrem Recht verhelfen will: «Dürfen wir verschweigen, dass es Formen
annimmt, die tragisch und lächerlich zugleich sind? Dürfen wir von Schicksal

nur dann sprechen, wenn es glatt gebügelt aussieht wie eine Hose, die gerade aus
der Werkstatt des Schneiders kommt oder wenn es schwarz ist, wie ein
frischgefärbtes Trauerkleid?»

Während im klassischen Krimi die Logik triumphiert, regiert im modernen

Krimi die Psycho-Logik. Bei Glauser aber kommt ein Drittes hinzu: In
seinen Romanen und Geschichten regieren Zufall und Schicksal. Sie ermöglichen

alles, auch das Unlogische. Seine Kriminalromane und -geschichten
handeln von einer unberechenbaren Welt, von undurchschaubaren Menschen
und einem geheimnisvollen Schicksal, das seine Macht ausspielt. Eine solche
Kriminalliteratur nähert sich der Groteske. Mit allem Möglichen und
Unmöglichen ist fortan gleichermassen zu rechnen. Zur Wirklichkeit von Glausers

Kriminalromanen gehört alles, was wirksam ist: Traum, Wunsch, Utopie,
Zufall, Paradoxes und Absurdes. Nicht mehr die Auflösung des Kriminalrätsels

steht im Vordergrund, sondern Menschen und ihre Geschichten, die um
so geheimnisvoller werden, je mehr sie der Detektiv zu enträtseln sucht.
Glausers Geschichten enden nicht mit einem «Theatercoup», wie sie der
allwissende Detektiv à la Dupin am Schluss vieler Krimis inszeniert. Das Leben

geht nach der Auflösung eines Falls weiter wie vorher: «unlogisch, packend,
traurig und grotesk zugleich», um es mit Glauser zu sagen.

Schweizer Monatshefte, 72. Jahrgang, Heft 3, März 1992, S.219ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 37



BEDENKENSWERTES

Macht Tradition denkfaul?

Die Westschweizer sind europafreundlicher als die Deutschschweizer. Immer
wieder ist aus der Westschweiz der Appell an die Deutschschweizer zu hören,
darüber nachzudenken, ob «Neutralität» und «direkte Demokratie» tatsächlich
ausreichende Gründe für einen Nichtbeitritt zur Europäischen Union sind.
Aus der Feder des Lausanner Philosophen und Essayisten Etienne Barilier
stammen die folgenden Überlegungen zu diesem Thema.

Etienne Barilier: UNE SOCIÉTÉ DE SCHIZOBIOSE

Etienne Barilier,
geboren in Payerne VD

am 11. Oktober 1947.
Schriftsteller und

Übersetzer, lebt in Pully VD,

studierte in Lausanne

Literatur und promovierte

mit der Dissertation

Camus, philosophie

et littérature (1977).
Als Musikschriftsteller
schrieb er über A. Berg

einen Essai d'interprétation

(1978) und als

Polemiker über die

welschen Literaturzirkel,
Soyons médiocres

(1989), Essays, gesammelt

in Les petits camarades

(1987) und Les

trois anneaux (1988).

Barilier übersetzte u. a.:
F. Dürrenmatt, F. Wede-

kind, L. Hohl, T.

Landolfi. - Weitere Werke:

Orphée (1971), Passion

(1974), Le chien Tristan

(1977), Prague (1979),
La créature (1984),
Le dixième ciel (1986)
Musique (1988),
Une Atlantide (1989),
Un rêve californien
(1995), Contre le

Nouvel Obscurantisme

(1995).

Les institutions ou les fondements constitutionnels de la Suisse, fussent-
ils des idées en acte, semblent pouvoir se passer des idées pour fonctionner,
quand ils ne demandent pas expressément que l'on répudie les idées.

Et ce n'est pas vrai seulement du fédéralisme. Il en va de même de la
«neutralité permanente» et de la «démocratie directe» qui, aux yeux de notre actuel

Président de la Confédération, définissent,
avec le fédéralisme, l'essence même de

notre pays, et, accessoirement, les trois
obstacles majeurs à son entrée dans la

Communauté européenne. Car je forcerais
à peine les choses en prétendant que la
«neutralité permanente», du point de vue
de la psychologie nationale, est une façon
de baisser les yeux sur le débat politique
en Europe et dans le monde, donc sur le

combat de valeurs qui se déroule hors
de nos frontières. Nous n'avons pas à prendre

parti, donc nous n'avons pas à juger,
donc à quoi bon penser? Ramuz, encore lui,
était très sensible à ce risque d'apathie
intellectuelle et spirituelle, dans les années

trente, quand tout autour de la Suisse des

régimes extrémistes prétendaient
concurremment à la vérité politique. Mais le problème n'en reste pas moins réel

aujourd'hui.
Quant à la «démocratie directe», elle peut tout aussi bien conduire à la

démobilisation des intelligences. Chaque citoyen, y compris l'intellectuel, a le

sentiment diffus, et d'ailleurs partiellement justifié, que le pouvoir politique
est entre ses mains: à quoi bon regarder ce pouvoir, le juger, le contredire, le

contrecarrer, l'enrichir? Il n'y a qu'à l'exercer, un point c'est tout. Quel
besoin de penser, quand on peut voter?

Schweizer Monatshefte, 71. Jahrgang, Heft 6, Juni 1991, S.475ff.

:,

V

v *

,-Y

Etienne Barilier

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Glaube und Angst

Der Historiker François Furet sieht im Zerfall der kommunistischen Herrschaftssysteme ein erstaunliches,

noch nicht ganz fassbares Phänomen, welches weniger mit dem Ende des Napoleonischen
Reiches, das ein Erbe an Institutionen hinterliess, als mit dem Ende des Hitlerschen Imperiums
vergleichbar ist. Die Einzigartigkeit des Ereignisses bestehe darin, dass eine gewaltige Macht
nicht durch Niederlagen untergegangen ist, sondern ausschliesslich durch ihr systeminhärentes
Krisenpotential. Ihr Verschwinden hinterlässt eine Leere, die sogar die ehemaligen Gegner erschreckt.

François Furet: DAS RÄTSEL DES ZERFALLS

François Furet,
Historiker, war von

1977 bis 1985 Präsident

der Ecole des Hautes

Etudes en Sciences
Sociales in Paris.
Danach wurde er Direktor
des Institut Raymond
Aron in Paris. Forschung
vor allem zur Französischen

Revolution.

t/n \'i'h:c •

Itit.ll 1u\m

vjH i/L
FRANZOSISCHEN

REVOLUTION

¦Ì 1

'fi*!' *5j

K y_£__'il
' im? '.

Was wir vor Augen haben, ist weder ein zerstückelter, ein — durch
unglückliche Kriege — reduzierter, auch nicht ein durch die Revolte der von ihm
unterworfenen Völker zerstörter Staat, sondern der Zerfall eines durch innere
Gebrechen aufgelösten Sozialsystems. Die Krise brach zuerst in Moskau
aus.

Zwei Vorfälle, die einen Bezug zueinander haben, verschlimmerten die
Situation rasch. Der erste war das Ende des Polizeiterrors. Mit der Angst, die
das System allen — Individuen und unterworfenen Staaten — einflösste,
beherrschte es alle. Wenn Menschen und Staaten keine Angst mehr haben,
gehorchen sie auch nicht mehr.

Die zweite Veränderung betraf die Überzeugungen; sie ist rätselhafter. In
Osteuropa, von Warschau bis Budapest und Prag, glaubt seit der
Unterdrückung der Revisionsbestrebungen von 1956 niemand mehr an den
Marxismus-Leninismus, nicht einmal die Kommunisten. Das gleiche geschah in

der UdSSR, und hat, gleich wie in Mittel- und Osteuropa,
die Eliten des Regimes erfasst. Durch diesen Riss im
kommunistischen Bewusstsein drang sowohl die Idee, das

System zu reformieren, wie auch, es abzuschaffen. Das ist
die Doppeldeutigkeit des Gorbatschewismus: Revisionismus

oder Abkehr vom Kommunismus. Nun hat die Dynamik

der Revision mitten in einer so tiefen Krise die lebendig

gebliebenen Kräfte zum Umsturz des Systems geführt.
Das totalitärste System aller Zeiten hat sich als äusserst
gebrechlich erwiesen, sobald es seine zwei Triebfedern, den
Glauben und die Angst, verlor. Es ist wie Glas zerbrochen,
zuerst in den unterjochten europäischen Staaten, sobald es

sich den grossen Leidenschaften ausgesetzt fand, die es

überwunden zu haben glaubte: dem Nationalgefühl, der
Sehnsucht nach Wohlstand, der Freiheit. Die Zukunft wird
zeigen, welche dieser Leidenschaften in jedem sich aus dem
Kommunismus befreienden Land die Oberhand gewinnen
wird.

Schweizer Monatshefte, 71.Jahrgang, Heft 2, Februar 1991, S.114ff.

In diesem Sommer auf deutsch erhältlich:
• Kritisches Wörterbuch der Französischen Revolution'
hg. von François Furet und Mona Ozouf, 2 Bände,

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1996.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 39



BEDENKENSWERTES

DER LEISTUNGSSTAAT IN ANFECHTUNG

Nach schweizerischem Verständnis gehört es auch zu den Aufgaben eines Staatswissenschafters, in schwierigen
Situationen nicht nur Analysen, sondern auch Entscheidungshilfen zu liefern und an den Entscheiden und deren

Durchsetzung aktiv mitzuwirken. Damit wird jeder Beobachter, Kommentator und Gutachter — mindestens
indirekt - zum Mitverantwortlichen. Die beiden intellektuell scharfzu trennenden Operationen der Lagebeurteilung

und des verantwortlichen Entscheidens werden dadurch zwar nicht in der Sache, aber in der Person
verbunden. Kurt Eichenberger verkörpert diese durch das Milizprinzip bedingte «Personalunion» aufs Trefflichste.

Kurt Eichenberger,
1922 in Burg AG geboren.

Eichenberger
studierte Geschichte und

Jurisprudenz an den

Universitäten Zürich und

Bern. Nach Gerichtsund

Verwaltungspraxis
wurde er Professor für
öffentliches Recht an

der Uni Basel, dort
Rektor bis 1969.
Schwerpunkt seiner Lehr-

und Forschungstätigkeit
sind das Staats- und

Verwaltungsrecht mit
Einschluss der Staatslehre.

Dr. h.c. der
Universitäten St.Gallen und

Tübingen. - Werke u. a.:
Die oberste Gewalt im

Bunde (1949), Kommentar

der Verfassung des

Kantons Aargau vom

25. Juni 1980 (1986),
Sinn und Bedeutung
einer Verfassung (1991).

Kurt Eichenberger: STAATSFÄHIGKEIT

Der Staat steht unvermeidlich in schwierigen Lagen, zumal dann, wenn
er als freiheitlich-pluralistische Demokratie konstituiert ist und seinem
vorherrschenden Auftrag gerecht zu werden trachtet, für Mensch und Gesellschaft

eine je in der Zeit akzeptierte Friedensordnung aufzurichten und zu
behaupten. Seine eigene Situation ist mit der «geistigen Situation der Zeit»
(die ausdrücklich so von Karl Jaspers bis zu
Jürgen Habermas thematisiert worden ist),
mit dem Zustand der Gesellschaft, mit den
dauernd gültigen wie mit den momentan
herrschenden Werten des Menschen
verwoben. Es ist demzufolge nie präzis
bestimmbar, wo er sich hie et nunc in
Wahrheit befindet. Es ist aber gewiss
schief, bedrückende und verängstigte
Befindlichkeiten von Mensch und Gesellschaft

einseitig dem Staate anzulasten.
Totalanalysen und Gesamtbeurteilungen sind
jedoch nicht verifizierbar, pflegen sich eher
und fast regelmässig zu falsifizieren. Trotzdem

sind die Bemühungen, sich zu orientieren

und von da aus Ziele anzugehen, der

heutigen Staatsexistenz unter komplizierten

Daseinsbedingungen gemäss. Die gegenwärtig vorwaltenden Eindrücke
zeigen individuell und gesellschaftlich Unsicherheiten, ja, Verwirrungen an,
und dem Staat wird in aufgeregter Ängstlichkeit zugemutet, Hilfen zu stellen.

Er wird deshalb nicht losgelassen, sondern beinahe starr umklammert,
zugleich aber einem Regen von Rügen ausgesetzt, wenn er nicht ersichtlich
leistet, was zu leisten von ihm gefordert wird. Der Staat selbst gerät in
Anfechtungen.

Staatsfähigkeit sucht zurechtzukommen in diesem überanstrengenden
Grundsachverhalt. Reduktionen des Komplexen auf Durchführbares, das den
realen Handlungsmöglichkeiten angepasst ist, ist derzeit ihr naheliegender
Einstieg. Das erfordert zwar einige Simplifikationen, macht jedoch zugleich
den Weg frei, um dem Rationalen Vortritt zu schaffen, dadurch Ängste
abzubauen und geordnete Handlungsfähigkeiten zu regenerieren. Lähmungen,

aufbegehrender Lärm, Gefühle des Unbehagens und verdüsternde Sichten

können nach und nach praktisch wirksamen und nützlichen Aktivitäten
weichen. Es braucht seine Zeit, es braucht belebten Willen, es braucht vor
allem die Bereitschaft zu etlichen Anstrengungen, auf die sich Staatsfähigkeit
stützen muss.

Kurt Eichenberger

Schweizer Monatshefte, 70. Jahrgang, Heft 12, Dezember 1990, S. 1011 ff.

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Anachronismus oder Zukunftsmusik

In Zeiten enger zu schnallender Gürtel (wie die politisch korrekte Phrase lautet) stellt
sich die Frage nach Sinn und Unsinn von subventionierten Kulturtempeln immer
dringlicher. Benning untersucht ihre Funktion und ihre Aufnahme beim Publikum,
den ganzen Betrieb, der sich — mächtigen Trendmachern folgend — von Hit zu Hit
zu retten sucht, um schliesslich aufdie Titelfrage eine optimistisch-utopische Antwort
zu geben. Hier zeigen wir einen Ausschnitt aus der Analyse.

Achim Benning: THEATER IN ZÜRICH - WOZU?

Achim Benning
ist 1935 in Magdeburg
geboren. Er studierte
Philosophie an den
Universitäten München und

Wien. Daneben seit 1956
Besuch des Reinhardt-
Seminars in Wien mit
Abschlussprüfung 1959.
Im gleichen Jahr wurde

Benning ans Burgtheater
engagiert, zuerst als
Schauspieleleve, dann
als Schauspieler und

Regisseur. 1976 wurde

er zum Direktor des

Wiener Burgtheaters
gewählt. Seine
Direktionszeit währte bis
1986 und ist die längste
in der Geschichte der
Burg, über die Achim

Benning 1986 das Buch

• Ebenbild und
Widerspruch' herausgegeben
hat. Im September 1987
wurde er zum Direktor
des Schauspielhauses
Zürich gewählt und trat
die Leitung der Bühne

am Pfauen im August
1989 an, die er
inzwischen wieder abgegeben
hat.

Wenn's gut geht, begegnet man sich im Theater selber, in Gemeinschaft
mit anderen, die sich auch auf der Spur sind. Und man möchte seinen Träumen

begegnen und sich unterhalten; die Sprache verrät, dass man das selber

tun muss. Jedenfalls trägt man ein gerüttelt Mass an Mitverantwortung für
die eigene Unterhaltung. So ist es denn verständlich, dass die sich Langweilenden

(die können ausserdem auch unter Stress leiden) dem Theater jedenfalls

angeödet Langweile vorwerfen, so wie alle diese wunderbar oberflächlichen,

sich selbst bemitleidenden Alltags-Philosophen bei Turgenjew und
Cechov ihre Mitmenschen für ihre eigene Langweile verantwortlich machen
und doch ganz allein selber Ursache ihrer Krankheit sind.

Diese verlorenen bürgerlichen Individuen des 19. Jahrhunderts sind die
Ahnen der heutigen Gelangweilten, die das ihre dazu beitragen, dass ein Teil
des Theaterpublikums immer wieder zum Sensationspöbel verkommt, wie
Karl Krauses nannte. Der braucht dann auch die Hilfe der eloquenten Trend-
Herolde, die ihm die Erfolge verkünden,
die die Bestseller-Listen und die Hit-Paraden

aufstellen und ihn durch den Mode-
Wirrwarr führen. Das Buch, das Stück, die

Aufführung, der Film des Monats, des Jahres

bringen Ordnung in den Dschungel der
kulturellen Angebote und lichten auch das

Unterholz all der Symposien, Workshops,
Lesungen, Chanson- und Kabarett-,
Lieder- und Kammermusik-Abende ganz
zu schweigen von den Filmwochen,
Theatertreffen, Opernfestspielen und Festspielen

an sich und überhaupt.
Natürlich bleiben gerade in diesem

Chaos die Trends nichts anderes als die
Trends, werden aber posthum zu Geschichte umgemünzt, auch wenn sie

nicht traditionsfähig sind, weil die Trendsetter zumeist auch noch ihre
eigenen Historiker sind, und somit jede Revision der fixen Urteile
ausgeschlossen wird, vor allem bei der transitorischen Kunst des Theaters, der

Schauspielkunst, deren Geschichte «in Wasser geschrieben» wird.
Das Theater ist zu teuer, zu museal oder zu modernistisch, oft beides in

fataler Mischung; das Publikum hat die Orientierung verloren, die Kritiker
ihre Glaubwürdigkeit; die Schauspieler sind proteische Versteller geworden
und aus der «Solidarität ihres künstlerischen Handwerks» ausgeschieden, die
Regisseure sind zu Rampenvögten verkommen, die nur noch die Bühnenbildner

am Talmi-Glanz des Regietheaters teilhaben lassen, — und die Autoren

sterben einfach aus.

H 5P^s_
V

"RS1

fe>

I
Emil Nolte, Masken, 1911.

Quelle: Weltgeschichte der Kunst,
Prestel, München 1992.

Schweizer Monatshefte, 70. Jahrgang, Heft 5, Mai 1990, S.433ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 4l



BEDENKENSWERTES

Geographie der Geschichte

Die Reichweite der emotionellen Grundwelle, die die Öffnung der Grenzen, die millionenfache

Begegnung von Deutschen zweier Staaten ausgelöst hat, ist 1990 nicht im geringsten
abzuschätzen. Im Februar fragt Jochen Thies in den Monatsheften, ob sich deutsche Politiker
finden, die der neuen Verantwortung gewachsen sind. Golo Mann hat Jochen Thies auf
dessen Beitrag «Anmerkungen zur Lage in Deutschland» einen Briefgeschrieben, den die
Redaktion ausschnittsweise mit Manns Erlaubnis zitierte.

Golo Mann: HAUPTSTADT BERLIN?

Golo Mann,
1909 in München

geboren; ging 1933 mit
seinem Vater Thomas

Mann in die Emigration.
Publizist, Dozent, Historiker,

Schriftsteller.
Erhielt u. a. den Frankfurter

Goethe-Preis und

ist Mitglied des Ordens

Pour le Mérite.

Otto Dressler, Kultur in Deutschland,
Objektbild. Dauerausstellung: Geteilte

Interpretationen - Maier sehen Die

Mauer. Haus am Check-point Charlie,
Berlin (West).

Ì

r

Vor mir liegt eine Münchner Monatsschrift «Epoche», die ich bisher immer
recht vernünftig fand. Auf der Titelseite diesmal: «Zusammenbruch des

Sozialismus - Die erste erfolgreiche Revolution der deutschen Geschichte stürzt
die Götzen der Weltrevolution vom Sockel — Der Sieg der Freiheit - Überlebt
Gorbatschow den 6. Mai 1990?» - und noch weiter in diesem Sinn. Dass «die

erste erfolgreiche Revolution in der deutschen Geschichte» Gorbatschow
vielleicht ein klein bisschen zu verdanken hat und dass sein Sturz für Deutschland
— auch für Deutschland - höchst fatale Folgen haben könnte... nicht der
mindeste Gedanke daran. Wir haben es wieder einmal geschafft.

Mit einem Ihrer Argumente kann ich mich nicht recht versöhnen: Die
Notwendigkeit der Hauptstadt Berlin. Es ist wahr, dass die «anderen deutschen
Staaten», grosse und kleine, bis zu Vaduz, Hauptstädte haben, die früher auch
Residenzstädte waren, mehr oder weniger. Berlin war als Hauptstadt des Deutschen

Reiches immer neu, weil das Deutsche Reich selber eben etwas Neues war
und mit dem alten und echten «Römischen Reich Deutscher Nation» rein gar
nichts zu tun hatte. Berlin als Hauptstadt des Deutschen Reiches - der Sieg
Preussens. Unter Wilhelm II. mag das auch ganz hübsch gewesen sein. Im Ersten

Krieg sicher nicht. Der Kronprinz von Bayern an seinen Ministerpräsidenten:
«Der Mammonismus in Berlin hat unvorstellbare Dimensionen angenommen. Alles

tanzt nach dem Goldenen Kalb.» Dieser Fürst war ein gescheiter Mann. Dass alle

Kriegsbehörden, alle Verteilungsbehörden, ob Wäsche, oder klägliche Dinge zu
essen, von Berliner Behörden durch das ganze Reich verteilt wurden, hat die
kleineren Monarchien unnütz gemacht und zu ihrem Sturz geführt, was ich
rückblickend als einen Schaden ansehe. Sie hätten noch wenigstens eine oder
zwei Generationen dauern sollen. Und dann: Ich habe das Berlin der späten
zwanziger, der frühen dreissiger Jahre einigermassen intensiv erlebt. Oh, die beiden

Opern, die Theater, die Konzerte, dagegen war wahrlich nichts zu sagen,
und es haben sich auch viele junge Engländer damals in Berlin amüsiert. Aber
die Politik war entsetzlich. Und sie bestimmte doch weitgehend auch die

Atmosphäre. Vom Berlin nach der Machtergreifung und bis 1945 will ich nun
gar nicht reden. Auf der anderen Seite: muss denn eine Hauptstadt sein? Max
Weber war schon im Jahre 1915 dagegen. Die USA haben ganz offenbar keine.
Die Schweiz auch nicht. Österreich ja, wohl oder übel; das ist eine ehemals
glorreiche, uralte Hauptstadt ohne Reich, etwas ziemlich trauriges. Bonn hat seine
Sache durchaus gut gemacht. Es ist eine sehr alte Bischofsstadt, jetzt ohne
Bischof, es ist eine nicht alte Universität, aber doch eine, die schon im 19.
Jahrhundert Ruhm erntete, und es ist seit 1949 eine Regierungsstadt.

Wäre ich ein guter Hausvater, so würde ich hinzufügen: Was, bei allem, was
die Bundesrepublik nun für die «Vereinigung» bezahlen muss, auch noch hundert

Millarden mehr für Berlin als Hauptstadt?
Noch einmal, ich las Ihren Artikel mit dem grössten Interesse und Beifall.

Golo Mann
Schweizer Monatshefte, 70. Jahrgang, Heft 4, April 1990, S.361ff.

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

ÜBERDRUSS UND WUT - ERMITTLUNGEN ÜBER EIN SPANNUNGSFELD

Die Frage nach der lebendigen, wirklichen und gegenwärtigen Kunst drängt sich

am Ende des Konsumkult-Jahrzehnts von neuem auf. Der Autor stellt den musealen
«erloschenen kulturellen Gegenstand» dem gänzlich unvertrauten avantgardistischen
Werk gegenüber. Löst das erstere Gleichgültigkeit und Überdruss aus, so packt uns beim
letzteren Wut, weil es gegen unsere Erwartungen verstösst. Dieser Spannung, dieser

Polarität, die besonders in der sogenannten Provinz existiert, geht Peter von Matt nach.

Peter von Matt: KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG

Peter von Matt,
geboren 1937, ist
Ordinarius für Neuere deutsche

Literatur an der
Universität Zürich.
Studium der Germanistik,
Anglistik und

Kunstgeschichte. Promotion
1964 in Zürich. Habilitation

1970 mit einem

Buch über E.T.A.

Hoffmann. Seit 1976 Ordinarius.

1980 Gastprofessur

an der Stanford

University in Kalifornien.

Schwerpunkte seiner

Bücher und Aufsätze
sind die Literatur des

19. und 20. Jahrhunderts,

allgemeine
Literaturtheorie und

literarisch-kulturpolitische

Fragen der Schweiz.

Joseph Beuys, Kunst

Kapital, 1980. Sammlung
Dr.R.H. Krauss.

4fT^

w*S*ô

i

Für die Schweiz als Ganzes wird man sagen dürfen, dass sich das Inein-
anderwirken von Kulturerfahrung und Kulturbewahrung heute am ungebrochensten

in den Bereichen einer erlebten Regionalität abspielt. Neu ist das

natürlich nicht - aber es gewinnt in der Situation gesellschaftlicher
Desintegration, mit der wir vielfach konfrontiert sind, einen akuten Sinn. In der
Schweiz war die Region nie «Provinz» im abschätzigen Sinn des Wortes, nie
bloss ein ödes Hinterland der Städte. Der Schweizer Kulturschaffende steht
nicht in einer Grundspannung zwischen seiner Region und Zürich, sondern
in der Spannung zwischen seinem Ort in der Schweiz und den Weltmetropolen

Paris oder New York oder Berlin oder Los Angeles oder Tokio. Alberto
Giacometti lebte aus dem Bezug zwischen Stampa und Paris, so wie Max
Frisch aus dem zwischen Zürich und New York lebt oder Peter Bichsel aus dem
zwischen Bellach und Berlin - und Stampa und Bellach und Zürich rücken
unter diesem Aspekt recht nahe zusammen. Die massgeblichen kulturellen
Leistungen der Schweiz sind regional abgestützt, nähren sich aus der Verbindung

von eigensinnigem Regionalismus und unerschrockener Weitläufigkeit.
Amiet auf der Oschwand, Luginbühl in Mötschwil, Lnglin in Schwyz, Gerhard
Meier in Niederbipp, Robert Walser in Biel und Paul Stöckli in Stans und
Ramuz in Pully und Meyer-Amden in Amden und AdolfDietrich am Bodensee
und Otto F. Walter m Solothurn - sie leben nicht in der Provinz, nicht in der
Stadt, nicht auf dem Lande, sondern in einem begriffenen regionalen Raum,

von dem sie wissen, dass er nicht die Welt ist, der ihnen aber einen Standort
gibt dieser Welt gegenüber. Provinz ist ein Wort, das Verachtung impliziert.
Seiner Region gegenüber hegt der Künstler und Kulturschaffende keine
Verachtung, wohl aber — und das dann schon — eine komplexe Mischung von
Ironie, Vorbehalten und Anhänglichkeit. In Ironie und Vorbehalten lebt das

Wissen um die Massstäbe der Metropolen, in der Anhänglichkeit das

Bewusstsein, festen Boden unter den Füssen zu haben.

Regionalität ist heute in der Schweiz zu einer der lebenswichtigsten
Formen gemeinschaftlicher Identitätsbildung geworden.

Das heisst, dass sich die kulturelle Arbeit in der Region auf eine ganz
besondere Weise jener Spannung zwischen dem Musealen und dem Unvertrauten,

dem Erloschenen und dem bedrohlich Fremden zu stellen hat. Sie muss
das Alte aufwecken und das Neue erschliessen, denn mehr als anderswo ist
man hier in Gefahr, sich im Vertrauten wohlig einzurichten. Die zwei
Gefühlsreaktionen, von denen die Rede war: der Überdruss am Musealen und
Wut gegenüber dem Avantgardistischen, können als Provokation therapeutisch

eingesetzt werden, Provokationen, welche die volle Dynamik der kulturellen

Erfahrung überhaupt erst in Gang setzen.

Schweizer Monatshefte, 69. Jahrgang, Heft 2, Mai 1989, S.143ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 43



BEDENKENSWERTES

Prinzip Hoffnung - Prinzip Heimweh

Eine Generation, die Permissivität zu den höchsten Werten zählt, schwankt zwischen Heimweh und Hoffnung.
1789 kam es in Frankreich zu einem «fast rauschgiftsüchtigen Verbrauch von Tugend und Menschenrechten»,
und 200 Jahre später tauchen die spannungsgeladenen Prinzipien als Bewusstseinsfetzen am Horizont wieder

auf. Herbert Lüthy schöpft aus einem reichen Fundus an historischen Erfahrungen und Erkenntnissen und zeig
in seiner Analyse des Zeitgeists zwischen 1789 und 1989, dass Geschichte zwar weder «Klugheit für ein
andermal» noch «Weisheit für immer» vermittelt, aber doch klärende und orientierende Hilfe leisten kann.

Herbert Lüthy: DlE MENSCHENRECHTE - SEITHER

Herbert Lüthy,
geboren 1918, studierte
in Paris, Genf und

Zürich. Historiker und

Essayist. 1958 bis

1970 Professor für
Geschichte der Neuzeit an

der ETH, von 1971 bis

1980 an der Universität
Basel. Langjähriges
Mitglied des Vorstandes
der «Schweizer Monatshefte'.

- Werke u.a.:
Frankreichs Uhren gehen
anders (1954), La

Banque protestante en

France (1959-1961),
Nach dem Untergang
des Abendlandes (1964),
In der Gegenwart der
Geschichte (1967), Tugend

und Menschenrechte

(1989), Wo liegt Europa?

(1991).

\ _MÄ___i
jé____ï§F^

'¦S'Y:

Y

rr

Der Aufruhr hat fast nur Graffiti - darunter so treffende wie die
Kurzbiographie métro-boulot-dodo — und ein abgründiges Utopiedefizit hinterlassen.

Die meisten haben damit zu leben gelernt. Die Konjunkturen wechseln
schnell und unvorhersehbar. Zur Zeit ist es wahr, dass die Menschenrechte
hoch im Kurs stehen, wenn auch vor allem in Form von vehementen
Protestkundgebungen von Menschenrechtsorganisationen gegen weltweit grassierende

Menschenrechtsverletzungen, die damit als ständige Rubrik neben

Unglücksfällen und Verbrechen in den Informationsverschleiss der Massenmedien

eingegangen sind: Man mag darin einen Trost und einen Fortschritt
sehen. Es ist sogar wahr, dass manche fast bürgerliche Tugend wieder
Aufwind hat, wäre es auch als Furcht vor einer Pandemie eines neuen «Lohns der
Sünde», und mit sichtlicher Verlegenheit empfehlen Weltgesundheitsorganisationen

und Gesundheitsbehörden den Nachkommen der permissive
generation des alten Malthus moral restraint. All dies hat keinen Ort in einer
gesellschaftlichen Ordnung; es ist nicht einmal Information im eigentlichen
Wortsinn von «Unterrichtung» oder gar «Bildung», sondern nur im Sinn
eines elektronischen output oder eines mediatischen spot. «Die häufige
Wiederbesinnung aufdie fundamentalen Prinzipien», ohne die sich gemäss der Bill
of Rights von Virginia kein freier Staat erhalten kann, scheint somit einigen
Sekten und Eiferern überlassen zu bleiben. Die Prinzipien als Anfangsgründe
jeden politischen Denkens und als Prinzipien des Möglichen auch jeder
rationalen Utopie rotieren als Bewusstseinsfetzen beliebig um die ihrerseits
wechselnden Achsen kurzatmiger ad hoc-Philosopheme, und niemand kann
mit Gewissheit sagen, ob wir uns in Gravitation auf neue Prinzipien, im
Zustand der Turbulenz, der Schwerelosigkeit oder des freien Falls befinden.

Das zur Zeit allein aktive Prinzip Hoffnung des freien Marktes wirkt
autonom als permanente «schöpferische Zerstörung» in Ökonomie, Gesellschaft

und Umwelt. Doch oikos, das Stammelement der heute wohl
meistzirkulierenden Gemeinplätze, heisst in Ökonomie, Ökologie und Ökumene
dasselbe: Haus, Häuslichkeit, Heimat. Dem Prinzip Hoffnung des homo
faber (und consumptor) tritt in seiner zur Baustelle gewordenen Welt unvermutet

das Prinzip Heimweh entgegen - Heimweh nach Natur, Heimat,
Kinderglauben, Geheimnis. Beide Prinzipien sind in jeder Psyche vorhanden und
kämpfen um ihre Geltung.

Schweizer Monatshefte, 69. Jahrgang, Heft 3, März 1989, S.20411.

Michelangelo, 1475-1564,
Sterbender Sklave (Ausschnitt).
© R.M.N., Paris 1989.

44 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Begegnung mit Künstlern

Eine der bedeutendsten Künstlerinnen der Schweiz, Meret Oppenheim, im Gespräch
mit der Basler Kunstkritikerin Annemarie Monteil — vertauschte Rollen: Aufder
Suche nach ihrem Selbstverständnis als Künstlerin kritisiert Meret Oppenheim die
Kritikerin. Meret Oppenheim nimmt Annemarie Monteil in die Schule des Wortes,

jenes Arbeitsinstrumentes mithin, aufdas die Kritikerin sich doch eigentlich verlassen

zu können glaubte. Eine Erfahrung, über die Annemarie Monteil hier spricht.

Annemarie Monteil: «...ZUVÖRDERST DER SCHATTEN»

Annemarie Monteil,
Schulen und Matura in

Solothurn.
Kunstgeschichtliche Studien in

Paris. Seit 1960
Kunstkritikerin bei verschiedenen

Tages- und

Wochenzeitungen und

bei Kunstschritten in
der Schweiz und in

Deutschland. Mitarbeit
am Lexikon «Künstler»

sowie bei Radio DRS,

Ressort Kultur. Lebt

seit 1975 in Basel.

Pierre Bonnard, Modèle dans l'atelier
de l'artiste, vers 1912. Epreuve

argentique, Musée d'Orsay, Paris.

O
i|_4

M tLttjflÏÊÊM
_______ _____________

é^Ktër |

*¦
'N '

Von Sappho bis zu Paula Modersohn-Becker gab es weibliche Kreativität.
Aber erst in unserer Gegenwart ist auf breiterer Ebene ein Bewusstsein des

Publikums für Ebenbürtigkeit entstanden. Und damit konnte das
Selbstbewusstsein der Frau wachsen, sie gewann den Mut, hervorzutreten.

Bei Meret Oppenheim erlebte ich etwas vom Ringen um dieses
Selbstbewusstsein. Darunter ist nicht einfach Anerkennung von aussen her zu verstehen.

Ihr ging es ebensosehr um die Überwindung des Konfliktes der Karoline
von Günderode vor bald zwei Jahrhunderten: Frauen müssen sein, Männer
dürfen tun. Um die Balance in sich selbst.

Hier setzt meine Erinnerung ein. Meret Oppenheim war die erste, die mir
auseinandersetzte, was notwendig sei — und was damals ungewohnt war: Kein
Gerangel um Vormachtstellung, nein, die Frau müsse die ihr innewohnende
männliche Komponente besser entwickeln, der Mann jedoch seine
weiblichen Anlagen. Den Rat habe ich in harzigen Lebens-Situationen brauchen
können.

Dabei blieb es nicht. Weil viele Frauen für ihren öffentlichen Auftritt noch
immer innere oder äussere Schwellen zu überwinden haben, erwächst der
Kunstkritik eine spezielle Sorgfaltspflicht - womit ich keineswegs Milde und
Schonung meine. Wieder war es Meret Oppenheim, die mich auf diese Art
von Sensibilität gegenüber dem «weiblichen Künstler» - ein Wort von ihr -
einstimmte.

Das war 1979, ich schrieb über die Brunnenprojekte von Frau Oppenheim,
die damals unbekannt in der Schublade ihres Ateliers lagen. Ich plädierte für
deren Realisierung. (Es war lange vor dem attackierten Brunnen auf dem Berner

Waisenhausplatz.) Meinen Artikel habe ich damals mit ihr vordiskutiert.
Im Anschluss daran schrieb sie mir einen Brief:

«Sie sprechen von (zarten> Bildern und Zeichnungen. Hier reagieren wieder
meine alten Komplexe von der (Frau als Künstlerin). In einer Berliner Kritik
über eine Ausstellung schrieb anfangs des Jahrhunderts einer: (Mit zarter
Frauenhand haucht Auguste Renoir seine Blumenstilleben über die
Leinwand...)1. Vielleicht finden Sie ein anderes Adjektiv. Ich weiss, (zart> ist in keiner

Weise herabsetzend. Egon Schiele ist zart, Lovis Corinth (für mich) grob.
Jedes Mittel ist recht. Die Aussage kann bei den einen wie bei den andern Künstlern

stark oder schwach sein. Ich weiss, dass ich eher zu den Zarten gehöre.
Aber eben die Angst, dass man bei einer Frau zart und schwach gleichsetzt... »

Das Adjektiv «zart» verwende ich seither nur nach gründlichem Überdenken.

Die Schule des Wortes ist ohne Ende, ebenso wie die Kunst.

Schweizer Monatshefte, 68.Jahrgang, Heft 3, Dezember 1988, S.1013ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 45



BEDENKENSWERTES

Liebe und Strenge

Musikliebhaber stehen der Musikkritik bis heute in der Regel
skeptisch gegenüber. Kaiser spiesst die Fehlleistungen und auch
die unausrottbaren Schwächen dieser journalistischen Sparte
auf, die zu Vorurteilen führen, nicht ohne den Nutzen der
kritisierenden Arbeit sichtbar zu machen.

Joachim Kaiser: GLANZ UND ELEND DER MUSIKKRITIK

Joachim Kaiser,
geboren 1928, Professor

für Theorie des

Theaters an der
Musikhochschule Stuttgart.
Literatur- und
Musikkritiker. Seit 1977
leitender Redaktor an der
• Süddeutschen Zeitung»
in München. Träger des

Johann-Heinrich-Merck-
Preises. - Werke u.a.:
Beethovens 32 Klavier-
Sonaten und ihre
Interpreten (1975), Erlebte
Musik von Bach bis

Stravinsky (1977).

Pablo Picasso, Gitarre, 1912.

Quelle: Weltgeschichte der Kunst,

Prestel, München 1992.

»/

Die Musikkritik stellt für die Musik eine qualifizierte Öffentlichkeit

her.

Was heisst das? Nun, im bürgerlichen Zeitalter entstand durch den freien
Austausch von begründeten Meinungen gebildeter Bürger eine spezifische
Öffentlichkeit für Kunst, Musik, Literatur. Die Zeitungen sprachen auch im
Namen der Aufklärung und des mündigen Bürgers. Sie weigerten sich
gewissermassen prinzipiell, feudale und klerikale Setzungen oder Bevormundungen

ungeprüft hinzunehmen. Das ist ein Ideal-Bild vom bürgerlich-aufklärerischen

Zeitalter, zugegeben. Aber Reste dieses nicht nur von Spezialisten,
sondern von Bürgern bestrittenen öffentlichen Gespräches existieren durchaus

heute noch. Eben die hier beschworene, durch humanen Überzeugungs-
Einsatz beglaubigte Öffentlichkeit kann für die Musik eine anständige,
verantwortliche Musikkritik mitschaffen.

Der Musikkritiker sollte dabei aber nicht bloss als Vorredner oder als

Abschmecker fungieren, sondern als Katalysator. Seine Aufgabe besteht im
Verbalisieren. Das heisst, er hebt, wenn er es vermag, musikalische Sachverhalte

ins verständliche Wort. Macht Musik diskutierbar, stellt Öffentlichkeit
her. Wie oft begegne ich hochmusikalischen, durchaus erfahrenen, sensiblen
Musikfreunden, die zu mir sagen: «Ich liebe Musik, aber ich verstehe nichts von
ihr.» Damit meinen diese Schein-Ignoranten eigentlich etwas ganz anderes.

Sie wollen damit zum Ausdruck bringen, dass sie keine Lust haben, sich

von einem professionellen Fachmann terrorisieren zu lassen, dessen Vokabular

sie nicht besitzen, dem sie im Hinblick auf termini technici vielleicht
nicht gewachsen sind. In Wahrheit kann ein musikalischer, hörgewohnter
Laie gewiss ganz genau subtil empfinden, was ihm überzeugend oder
oberflächlich oder herzbewegend vorkommt - wie nur irgendein blasierter
Fachmann, dem es sowieso niemand recht macht. Doch warum sollte ein
leidenschaftlicher Amateur sich mit dem dialektisch und terminologisch besser

gerüsteten Fachmann in ein sinnloses Duett einlassen? Darum sagt er
abwehrend: «Ich liebe Musik — aber ich verstehe nichts von ihr.» Der Fachmann
wird schon stur genug sein, auf diese wohlerwogene Gesprächsverweigerung
hereinzufallen.

Genau hier liegt aber die Chance verbindlicher Musikkritik. Ins verstehbare
Wort heben, was im Konzert erklang; begründete Kritik an Kompositionen
und Interpretationen so üben, dass die öffentliche Diskussion nicht entschieden

ist, sondern gelenkt. Die Menschen sollen instandgesetzt werden, beim
Lesen oder auch miteinander, über musikalische Ereignisse ein halbwegs
vernünftiges Gespräch zu führen. Zum guten Dialog gehören natürlich Vertrauen,
Erweiterung, Differenzierung, Widerspruch: alles auf einer gemeinsamen
Argumentations-, Überzeugungs- und Gesprächsebene, die der gute Kritiker
herzustellen hat und die dann einen Teil des öffentlichen Gesprächs bildet.

Schweizer Monatshefte, 68. Jahrgang, Heft 5, Mai 1988, S.42511.

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Vom Ballast der Theorie befreit

Die moderne Publizistik hat entscheidende Impulse durch den Essay erfahren, jenen «Versuch»,
der das Schreiben als Provisorium, aber auch als Fragment begreift. Wer schreibt Essays und
warum? Der Ungar György Konrâd tut es, um, befreit vom Ballast der Theorie, die Welt mit
eigenen Augen sehen zu können. Das Beobachten der Macht und der Aggression ist die Form der

Einmischung, die Konrâd seit Jahrzehnten «praktiziert». 1986 erhielt er den Charles-Veillon-Preis
des europäischen Essays für 1985. Hans Magnus Enzensberger hielt die Laudatio.

Hans Magnus Enzensberger: ÜBER GyÖRGY KONRÄD

wjetunion und in den

Fernen Osten, Wohnsitz
in Norwegen und Italien,

Hans M. Enzensberger, r j Auch Michel de Montaigne lebte in einer katastrophalen Zeit. Auf der
geboren 11. November r < ¦ iri-ini- j iii°

_ einen Seite technische und wissenschaftliche Revolutionen und unabsehbare
1929, Essayist, Drama-

tiker Hörspielautor und Entdeckungen; auf der andern Mord und Totschlag, Glaubenskämpfe, Schau-

Übersetzer, 1963 Buch- prozesse, Ketzerverbrennungen, Bartholomäusnächte, Bürgerkriege, Massa-
ner-Preis. Reisen nach ker. Montaignes Gelassenheit täuscht den flüchtigen Leser darüber hinweg,
Südamerika, USA, So- Jass er kejn unbeteiligter Betrachter war. Nolens volens wurde er in die

Machinationen der Macht verwickelt, als ein politischer Mensch, dessen

Haltung sich, mit dem Ausdruck Konräds, als Antipolitik beschreiben lässt.

jetzt in München. - So wenig wie Montaigne hat György Konrâd als Eremit gelebt. Aus den
Werke u.a.: Blinden- Sätzen des einen wie des andern spricht nicht nur das überlegene Denken,
schritt (1964), Der sondern auch die Praxis, die Erfahrung am eigenen Leib. Die Ämter des fran-
Untergang der Titanic. zösischen Edelmanns waren glänzend, die des ungarischen Bürgers unschein-
Eine Komödie (1978), lt^-'Jl t?tl • l • j r> i- l j •

„, bar. Konrad hat seine Erfahrungen nicht in den Palästen gemacht, sondern inDie Tochter der Lutt, &

Schauspiel nach Calde- "en Slums, den psychiatrischen Kliniken und den grauen Vorstadtsilos von
ron (1992), 1965: Grün- Budapest, auf dem durch immer neue Gewalten umwühlten Land, im klei-
dung und Hg. der Zeit- nen Kreis seiner Freunde. Heute noch kommen Bekannte und Unbekannte
schritt Kursbuch, 1985: an seine Tür, suchen Rat, Zuspruch und Hilfe und finden sie bei ihm, der
Gründung der Buchreihe: keinerlei Macht und keine Gewissheit zu bieten hat. Das sind Aufgaben, von
Die andere Bibliothek. r.denen sich seine schreibenden Kollegen hierzulande keine Vorstellung ma-

chen können. Er hat ihnen, um mit Montaigne zu reden, «Aufmerksamkeit,
Mühe und Fürsorge» gewidmet, «ja, wenn es sein muss, sogar Schweiss und Blut;
aber nur leihweise und beiläufig, so, dass das Innere davon unberührt bleibt und
heil; nicht untätig, aber unbedrückt und unerschüttert.» Es war ihm nicht
gegeben, sich auf ein Schloss im Périgord zurückzuziehen, «in den Schoss der
Musen», doch will es sein Glück, dass auch er, von Zeit zu Zeit, seine

Atempausen findet, die Marge der Freiheit, die er braucht, in einem Bauernhaus
in Csobânka, in einem New Yorker Loft, in einem Zimmer in Berlin.

Die Vorwürfe können nicht ausbleiben. Der Essayist ist ein verdächtiger
Mensch. Alle Welt versucht ihn festzunageln. Ist er ein Konservativer? Ein
Extremist? Ein Versöhnler? Ein Konterrevolutionär? Ein Linker? Ein Gläubiger?

Ein Anarchist? «Ich bin kein Realist, ich bin kein Gemässigter, ich bin kein
Konservativer», antwortet Konrad, «obwohl ich realistisch gemässigt, konservativ

bin... Ich versuche, die Logik aufzuspüren, die mich einmal ja und ein
andermal nein sagen lässt... Gegenüber dem Grossen bin ich natürlich klein,
gegenüber dem Mächtigen schwach, gegenüber dem Gewalttätigen feige, gegenüber

dem Aufdringlichen ausweichend... Ich halte ihm auch nicht die andere

Wange hin, ich schiesse nicht mit der Steinschleuder auf ihn, ich beobachte und
beschreibe ihn.»

Schweizer Monatshefte, 66. Jahrgang, Heft 4, April 1986. S.303ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 47



BEDENKENSWERTES

Wirtschaftspolitik: Grund zum Zweifeln

Über Jahrzehnte warnte Willy Linder vor den ordnungspolitischen Sündenfällen aufallen Stufen unseres Staates,

und das politische Tagesgeschehen versorgte ihn in der Tat mit reichhaltigem Anschauungsmaterial. Wer sich

aufden religiös und psychologisch schwer befrachteten Begriff des Sündenfalls einlässt, ist nichts als konsequent,
wenn er auch die Frage nach den Werten und Normen stellt, welche die eine Handlung als «Sünde» und die
andere als «Tugend» erscheinen lassen. Für einen Liberalen ist die Frage entschieden. Er optiert im Zweifel für
die Freiheit und hat gegenüber wirtschaftspolitischen Aktivitäten mehr als nur einen Grund zum Zweifeln.

Willy Linder: IDEOLOGISIERTE WIRTSCHAFTSPOLITIK?

Willy Linder,
geboren 1922, studierte
Wirtschaftswissenschaften

an der Universität
Zürich, an der Sorbonne,

Paris, sowie an der
Londoner School of
Economics. 1971 bis 1987
Leiter der Wirtschaftsredaktion

der «Neuen

Zürcher Zeitung';
a.o.Professor an der

Universität Zürich, Emeritierung

1989. Heute

Honorarprofessor, Mitglied
verschiedener eidg.
Kommissionen, Leiter des

Schweiz. Instituts für

Auslandforschung. Träger

des Ludwig-Erhard-
Preises. Regelmässiger
Kolumnist der «Schweizer

Monatshefte».

_TK.

TC^fôfifîlfci_±~raäK
!__

rT
*_5

S^.

f*. ;/<i4-

Immer wieder wird in der wirtschaftspolitischen Diskussion das «böse» Wort
von der ideologisierten Argumentation in die Waagschale geworfen. Und wer
dies tut, verwendet den Terminus «Ideologie» absichtsvoll in einem pejorativ
gemeinten Sinne. Der Ideologe ist im Blickwinkel dieser Zeitgenossen ein
ungeliebter Geselle, ein inflexibler Mensch, dessen Standfestigkeit bis zur
Sturheit neigt. Michael Kohlhaas lässt grüssen.

Gibt es denn überhaupt eine ideologiefreie Wirtschaftspolitik? Dies kann
tatsächlich dann der Fall sein, wenn es «nur» darum geht, ein bestimmtes
Ziel, das unbestritten ist, mit der «besten» Mittelkombination zu erreichen.
Was soll wirtschaftspolitisch unternommen werden, um die Inflation zu
bekämpfen? Welche wirtschaftspolitischen Instrumente bieten sich an, wenn
die Verbesserung der Innovationskraft einer Wirtschaft zur Debatte steht?
Solche Fragen haben einen primär positivistischen Inhalt. Das Problem der
Ziel-Mittel-Kombination dominiert im Lösungsansatz.

Neben positivistischen Fragen gibt es indessen auch solche mit einer
betont normativen Einfärbung. Und sie dürften in den Niederungen der
Wirtschaftspolitik weitaus in der Mehrzahl sein. Normative Postulate geben an,
wie etwas sein soll. Sie haben deshalb notwendigerweise stets einen Wertbezug

bzw. sind ideologisch magnetisiert. Ob eine freiheitliche Wirtschaftsordnung

aufrechterhalten werden soll und welche Konsequenzen sich daraus für
die Wirtschaftspolitik ergeben, lässt sich letztlich nur auf dem Hintergrund
eines Wertsystems oder einer Ideologie beurteilen. Ob die Produktionsfaktoren

verstaatlicht werden sollen, ist eine Frage, die zwar die gesamtwirtschaftliche
Effizienz tangiert (Wirkung auf den optimalen Einsatz der

Produktionsfaktoren positivistischer Ansatz), aber eben doch vor allem wertbezo¬

gen ist. Die Rechtfertigung einer kollektiven Eigentumsordnung an
den Produktionsfaktoren erfolgte und erfolgt in Osteuropa weiter mit
dem Rückgriff auf das marxistische Wertsystem.
Es könnte die These aufgestellt werden, dass auch die ideologiefreie
Wirtschaftspolitik letztlich nicht um Werte herumkommt, weil sie
sich immer nur auf eine bestimmte Wirtschaftsordnung beziehen
kann; Wirtschaftsordnungen aber sind stets auch Wertordnungen.
Insofern setzt eine positivistische Wirtschaftspolitik Wertentscheide
voraus. In dieser erweiterten Sicht kann es überhaupt keine wert- oder

ideologiefreie Wirtschaftspolitik geben. Und dies ist denn auch der
Grund, weshalb eine wertfreie Wirtschaftspolitik in der Regel auch als

eine wertlose Wirtschaftspolitik zu identifizieren ist.

Schweizer Monatshefte, 65. Jahrgang, Heft 11, November 1985, S.926

Eine erhabene Figur als Preisüberwacher.
Hans Sigg, 0 du liebe Schweiz!,
Nebelspalter, Rorschach 1986.

48 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Von Fürsten und Narren

«Ecole de Genève» nannte sich die Mitte der dreissiger fahre entstandene Gruppe Genfer Literaturwissenschaftler,
die sich von der französischen Tradition der Literaturgeschichte abwandte und diese durch Textinterpretation und
Analyse grosser Kulturthemen ersetzte. Jean Starobinski, einer ihrer bekanntesten jüngeren Vertreter, arbeitete,
beeinflusst von der Psychoanalyse und von Sartres Existentialismus, u. a. über die ästhetischen Auffassungen des

18. Jahrhunderts. Hier vergleicht er die unterschiedliche Verarbeitung beinahe identischer Plots — und damit die
Ästhetik des Erzählens in der italienischen Renaissance mit derjenigen des Begründers der Moderne, Baudelaire.

Jean Starobinski: BANDELLO UND BAUDELAIRE

Jean Starobinski,
geb. 1920, Studium der

Literatur, Medizin,

Psychiatrie, em. Professor

für Literatur- und

Ideengeschichte der
Universität Genf.
Zahlreiche Ehrungen, u.a.:
Balzan-Preis, Charles-
Veillon-Preis des

europäischen Essays (für
sein Werk über
Montaigne). Zu den
Hauptwerken zählen auch

Jean-Jacques Rousseau
und Denis Diderot sowie
Medizin- und

literarhistorische Schriften
über die Melancholie.

Andy Warhol, Electric Chair, 1971.
Graphische Sammlung der ETH Zürich.

In einer Novelle Bandellos lässt ein Fürst seinen Narren, der eines
Majestätsverbrechens angeklagt ist, eine Scheinhinrichtung erleiden; von schrecklicher
Angst erfasst, stirbt der Narr augenblicklich auf dem Schafott. In einem
Prosagedicht Baudelaires stirbt ein eines Majestätsverbrechens schuldiger
Narr auf der Stelle, mitten in der Darbietung seines Könnens, vor den Augen
des Fürsten, der dieses Ereignis zum Gegenstand eines psychologischen
Experiments gemacht hat.

Obwohl sich Bandellos Novelle in einem höchst zivilisierten Milieu
abspielt, sind die wunderbaren Vorfälle, von denen sie handelt, Naturereignisse,

wie aussergewöhnlich sie auch scheinen mögen. Fügen wir hinzu, dass

Bandello die Geschichte zwar um zwei Generationen zurückverlegt, sie aber

gleichwohl mit einem Fürsten der herrschenden Dynastie in Zusammenhang
bringt - nichts in dieser Geschichte würde sich von den gegenwärtigen
Umständen unterscheiden, sie bleibt sozusagen an Land, im Land, auf
dem Boden. Das Unbekannte, das Neue an der Novelle, gleicht dem
Bekannten

Ganz anders bei Baudelaire. Sein Bericht knüpft nirgends an. Keine wirkliche

oder vorgeblich wirkliche Person ist in die Geschichte verwickelt. Ort
und Zeit bleiben unbestimmt. Der Fürst trägt keinen Namen, nur seinen
Titel; er besteht einzig aus (und in) seiner Macht, seiner Stellung im
Figurenspiel eines Hofstaats vergangener Zeiten.

Einer Vergangenheit, die kein zeitliches Merkmal festlegt, lässt sich kein
Ereignis unterschieben; sie ist selbst nur eins in der Bilderwelt, über die der
Dichter frei verfügt. Tatsächlich betrifft der Bericht, den er gibt, in erster
Linie ihn selbst. Er hat jene Charakterzüge zwischen den beiden
Antagonisten aufgeteilt, die er für gewöhnlich sich selbst zuschreibt - ästhetische

Fähigkeiten, nach deren Besitz er selbst trachtet. Er ist also omnipräsent und
omnirepräsentiert. Während Bandello alles daransetzte, das Verhältnis
zwischen sich und seinem Bericht als ein rein äusserliches darzustellen, gestaltet
Baudelaire einen analogen Stoff (eine «Intrige»), indem er sich selbst in die
Stimmen seines «Prosagedichts» versetzt. Sich selbst? Verstehen wir das richtig:

sich selbst als Künstler und Autor, indem er ein reflektiertes Bild der
literarischen Schöpfung gibt - in einer Parabel, in welcher die Kunst sich als

Revolte und als Macht der Symbolisierung definiert, aber auch als verletzlich

gegen die brutalen Zeichen der Ablehnung.
Ist es erstaunlich, dass die Umbildung des Stoffs den Weg der Reflexivität

eingeschlagen hat? Bandello erzählte von natürlichen Zufällen; Baudelaire

spricht von der Bewegung der Kunst, von der Geste selbst: Sein Bericht
thematisiert die ästhetische Handlung. Er erhebt beinahe alle Elemente, die
bei Bandello mit schlichter Objektivität dargestellt wurden, in die subjektive
Potenz.

Schweizer Monatshette, 65. Jahrgang, Heft 1, Januar 1985, S.67ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 49



BEDENKENSWERTES

«Des Abends dann die Wehgesänge ...»
Die «metaphysische Haltung» seiner Gedichte brachte Brodsky schon früh in Teufels Küche: Mit
Arbeitslager und Zwangsaussiedlung aus seiner Heimat wurde der «Parasit» bestraft. In New York

entstand der Gedichtzyklus, der Brodskys — durchaus auch politische — Reaktion aufden Einmarsch
der sowjetischen Truppen in Afghanistan darstellt; verschlüsselt und dennoch so konkret, dass man
sich der Sinnlichkeit seiner Visionen nicht entziehen kann. Felix Philipp Ingolds Übersetzung der

«Winterkampagne» wurde zuerst in den «Schweizer Monatsheften» abgedruckt.

Joseph Brodsky
(lossif Brodskij), geboren

1940 in Leningrad,
lebte in New York. Tod

1996. Lyriker, Übersetzer,

Essayist. 1964 in

der UdSSR unter
Anklage gestellt und zu

fünf Jahren Zwangsarbeit

verurteilt, jedoch
vorzeitig entlassen;
1972 erfolgte seine

Zwangsaussiedlung aus

der Sowjetunion, worauf
sich Brodsky - nach

Zwischenaufenthalten in

Österreich und England -
in den USA niederliess.
Brodskys umtangreiches
lyrisches Werk liegt bei

Ardis Publishers (Ann

Arbor) in mehreren Bänden

(russisch) vor.

Inzwischen gibt es deutsche

Übersetzungen.

Joseph Brodsky: VERSE VON DER WlNTERKAMPAGNE

des Jahres 1980

«Zur Mittagsglut in einem Tale Dagestans.»
M. Ju. Lermontow

Die Geschwindigkeit der Kugel ist
bei Kälte ganz vom Zielobjekt bestimmt,
vom Drang des Schusses, der sich herzwärts frisst
und im Gewebe sucht und glimmt.
Die Steine lagern wie ein zweites Heer.
Dem Lehmgrund prägen sich die Schatten ein.
Der Himmel blättert ab wie Kalk. Als wär's
'ne Motte, taucht ein Flugzeug auf, ganz klein,
und gleich darauf- sprungfederleicht - schnellt Rauch

empor. Das Blut, wie Schaum am Rand des Trichters,
ist sehr bald verkrustet, deshalb auch
als Dung nicht tauglich - schon zu Schorf verdichtet.

Der Norden - Hirte, Sämann - treibt die Herde
meerwärts in den Süden und verbreitet
Kälte. Tschutschmekistan — jetzt frostige Erde.
Mechanisch reckt der Elefant beim Schreiten
seinen Rüssel vor der schwarzen Maus:
einer Mine im Schnee; er würgt den Kloss,
der ihm aufstösst, hoch und kotzt ihn aus.
Mohammed gleich will er mit einem Stoss

den Schneeberg schleifen, dem zur Mittagszeit
der Himmel einen harschen Überrest beschert.
Der Berg wankt nicht; die Unverrückbarkeit
— er hat sie den Gefallenen verehrt.

Pablo Picasso, Guernica, 1937,
Museum ot Modern Art,New York.

______*^i

T #J^
______• <3Y _R!fQiW

1 |jM
'¦'. •

m£p __Kï5^™^^Z_m! ^m *^^^F Jfl
K "23____h\ &_~________ ^% i ¦w ¦_______¦

W - '~'______H ^^PJ^^^^^^B M ¦P
____F^°^wfe' ¦'PU '

§?¦

v^ Z./jÊt''.
V ___________

"'•Ny-' ^_yP.

[_i

ils ______
fVp

l ./_#^vl
Ima : ^y^

; _. J-w-ôïv._' M

^^L '_tìm R^* _______ __B v^l

50 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Des Abends dann die Wehgesänge -
kein Slawe ist in Asien daheim.
Da liegt er, halberfroren, im Gedränge
einer Karawanserei - der Mensch, das Schwein.
Es schwelt der Mist, die Füsse sind schon starr;
Klamottengestank, kein Wasser weit und breit.
Die schlimmsten Träume werden wahr.
Gedächtnisschwund. Die Waffen schussbereit.
Der Mund verkrustet vom Hurrageschrei.
Zu loben sind bloss jene andern,
die einst abgetrieben haben — frei
sind sie von Schuld an unsrer Schande.

Was hat das Summen einer Drohne,
eines Flugzeugs zu bedeuten?
Ob zu leben sich noch lohne?
Fällt doch eben dies den meisten Leuten
schwerer, als ein Kartenhaus zu bauen.
Nichts hat Bestand: ein Hauch - zerfallen
sind Familien, gebrochen das Vertrauen.
Die Nacht steht schweigend über all den
Trümmern. Metall schwitzt Öl. Vor Schrecken

(um nicht zu ersaufen in den leeren
Stiefeln) sucht der Mond sich zu verstecken
in Allahs Turban: in den Wolkensphären.

Schale Luft, von keinem mehr benötigt.
Stille, eingeführt und aufgehäuft
nach Belieben. Leere, die sich verläuft
wie Hefeteig. Wär's erst bestätigt,
dass im Kosmos Leben gedeiht - es drohte
Applaus... Der Schütze würde in Stellung gehn.
Auch Morde sind nichts anderes als Tode:

tautologisches Papageiengetön

- das Handwerk einer Jungmannschaft,
die nach dem Leben jagt und ungestraft
es ins Visier nimmt, es erlegt
und sich ans Blut kaum zu erinnern pflegt.

Zieh das Laken hoch und mach dir eine Kuhle
in der modrigen Matratze; dann lausch den Sirenen.
Noch eine Eiszeit - frostige Friedhofsruhe
der Unterdrückung. Die neuen Moränen
walken unsere Erinnerungen,
Blusen und Regime. Um die Erde
kreisend werden wir verstummen —

wir Mollusken! Keiner, der uns hörte...
Lösch das Licht, roll dich zusammen.
Es zieht aus allen Ecken und Wänden.
Knochen sind's, nicht Locken, die nach Ewigkeit

verlangen.
Künftig kriechen wir auf Füssen und Händen.

In der Stratosphäre, von allen vergessen,
bellt eine Hündin, sie starrt aus dem Guckloch.
«Erde! Erde! Hör doch, ich bin's — ein Lebewesen.»

Der Globus da unten, er trägt den Äquator noch
immer als Halsband. Die Schluchten und Felder
ähneln kantigen Gesichtern.
Die Schamröte springt über auf die Flaggenwälder.
Und in schneeverwehten Batterien verrichten
die Hühner - schlaftrunken, zitternd - ihr Geschäft:
sie legen Eier von untadeliger Weisse.
Schwarz bleibt einzig die Schrift im Heft.
Lebensspur eines Hasen, wunderbarerweise.

Aus dem Russischen von Felix Philipp Ingold (Copyright by
Carl Hanser Verlag, München)

Schweizer Monatshette, 63. Jahrgang, Hett 10, Oktober 1983,

S. 82711.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 51



BEDENKENSWERTES

Zu Max Frischs 70. Geburtstag

Viele taten sich schwer mit diesem Autor, der Staatsbürgerlichkeit und
Heimat ins Zentrum seines Schreibens stellte. Die vom «Schweizer

Monatshefte»-Redaktor Anton Krättli unter Schriftstellern, Kritikern
und Persönlichkeiten aus Wirtschaft und Politik durchgeführte Umfrage
zeigt, dass der Jubilar immer noch «nicht ganz leicht zu feiern» war.

AdolfMuschg bricht eine Lanze für diesen «Schutzgeist» der Schweiz.

Adolf Muschg: BÜRGER FRISCH

Adolf Muse hg.

geboren 1934 bei Zürich.
Seit 1970 Protessor lür
Deutsche Sprache an

der ETH Zürich, Schriftsteller.

1994 mit dem

Büchner-Preis
ausgezeichnet. - Werke u. a.:
Im Sommer des Hasen

(1965), Albissers Grund

(1974), Das Licht und

der Schlüssel (1984),
Der rote Ritter (1992),
Nur ausziehen wollte sie

sich nicht (1995).

«Es darf keine Privatleute mehr geben!» hatte Gottfried Keller in seiner
48er Jugend fordern dürfen. Frischs sogenannte Privatheit, bis ans Ende von
«Holozän», ist nicht die Zurücknahme dieser Forderung nach einer gerechten,

offenen, konvivialen Gesellschaft. Viel eher ist es diese Forderung in
ihrer Frageform, als Frage an die eigene Person: Lebe ich selbst offen genug,
dass mir das Leben mit andern gelingt? Die Frage nach der glaubwürdigen
Gesellschaft hat ihren Grund im einzelnen, der sich frag-würdig geworden ist

- leicht, gefällig oder grossartig ist sie dann nicht mehr zu beantworten. Die
am wenigsten anfechtbare — weil auch mit der Anfechtung spielende -
Antwort gibt das Werk. Fragwürdig: Man kann Frisch nicht schätzen, solange
man nicht sehen kann — wie kann man es nicht sehen? —, dass für ihn das Fragen

Würde hat; dass das Provokatorische daran auf die Menschenwürde zielt.
In der Kunst kommt es niemals auf die richtigen Antworten an - sonst wäre

sie eine (schlechte) Primarschule -, sondern auf die richtigen Fragen. Ihre
Richtigkeit ist an ihrer Fruchtbarkeit zu erkennen; daran, dass man ihnen,
ohne sich selbst zu betrügen, nicht mit Ideologie oder Vorurteil begegnen
kann, nur mit der eigenen Existenz. Wenn sie gestellt sind, sind wir es selbst,
die uns ihnen stellen müssen - bei Strafe des Unlebens.

Für mich gehört Frisch zu den wenigen Zeitgenossen, aus deren Arbeit ich
Mut zum Leben schöpfe und Lust zum Spielen. Nicht ganz nebenbei gehört
er für mich auch zu den «Schutzgeistern» einer Heimat, die ich mir von
keinem Vaterland - auch dem eigenen nicht — nehmen lasse; die aber auch für
dieses Vaterland sprechen, wenn es mir dessen schnelle Verteidiger, die
Realisten des Kurzschlusses, verbittern wollen. Bürgerliche Verantwortung —

Frisch hat sie wahrgenommen, eher «schmollend» und «warnend» als «väterlich»

- damit, und nur so, hat er bei vielen heimatlos gescholtenen Intellektuellen

so etwas wie Vaterstelle vertreten können. In seiner Arbeit bleibt der

Bürger, der er ist, durchsichtig auf den Citoyen, der zu werden er sich schuldig

glaubte. Weil dieser Staat so wenig wie ein anderer ohne Citoyens
auskommt? Nein: Weil der freie Mensch jenseits jedes Staatszwecks für sich selber

steht und spricht. An dieser Freiheit muss sich der Staat messen lassen -
das ist auch der Sinn seiner Verfassung - und nicht umgekehrt. Er braucht
keine Liebe und soll keine beanspruchen. Aber in dem Masse, als er die

Bewegung freier Menschen zulässt, verdient er Loyalität.
«Zivilverteidigung»? Dazu gehört, dass das Zivile verteidigt wird. Frisch

hat mehr getan. Er hat es verbreitet.

Schweizer Monatshefte, 61. Jahrgang, Heft 5, Mai 1981, S.38211.

52 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

«Europäer sein hingegen sehr...»

«Warum sind die Europäer trotz ihrer Interessengemeinschaft, trotz ihres Kontrastes zum Sowjetimperium und
ihrer Unterscheidung gegenüber den Vereinigten Staaten einander nicht viel näher gerückt?» Selbst in den

späten 70ern mangelt es am «Civis Europaeus», der bereit wäre, sich in einem Partnerstaat niederzulassen; die
Debatte um eine absolute Gleichwertigkeit der verschiedenen Regional- und Nationalsprachen ist immer noch

im Schwange und der Austausch zwischen den Hochschulen eher gering, resümiert Bondy. Nur Demokratisierung

und Ausweitung der Gemeinschaft gelten ihm als Möglichkeit, die EU vor ihrem Zerfall zu bewahren.

François Bondy,
1915 in Berlin geboren.
Publizist und Essayist
österreichisch-ungarischer

Herkuntt.
Germanistik-Studium an der
Sorbonne. Beteiligung
am Aulbau der europäischen

Bewegung nach

dem Zweiten Weltkrieg.
Mitbegründer von «Preuves',

langjähriger
Redaktor bei den «Schweizer

Monatsheften',
Herausgeber von

Übersetzungen von Ionesco,
Autor literaturwissenschaftlicher

und historischer

Monographien.
Zahlreiche Ehrungen,
u.a. den E.-R.-Curtius-
Preis für Essayistik und

die Bodmer-Medaille der

Stadt Zürich.

François Bondy: GEMEINSCHAFTSHEMMENDE

Gemeinsamkeiten

Zur Rhetorik der «guten Europäer» gehört, dass stets auf die inneren
positiven Gründe der Einigkeit gewiesen wird, als seien äussere Gefahren und
Störfaktoren irgendwie nicht auf der Höhe der grossen Idee. In Wirklichkeit
gibt es fremdbestimmte, defensive Gründe der Einheit, die Notwendigkeit
gemeinsamer Sicherheit und Absicherung. Da es sich so verhält, ist es besser,

das auch auszusprechen. Vor den
Sonntagsreden über die historisch fundierte
gemeinsame europäische Kultur darf
gewarnt werden.

Ein «Europa der Angst» — man kann
auch delikater sagen: ein Europa der

gemeinsamen Sorgen um Sicherheit und
solidarische Eigenständigkeit ist begründeter

als ein «Europa der Kultur». Es

steht dazu nicht im Widerspruch, dass

die Gemeinsamkeiten unserer so gar
nicht nationalen Kulturen anerkannt
werden, Sonett und Sonate, Ölbild und
Roman waren nie «national». Die
europäische Kulturgemeinschaft kann

zur Selbstverständlichkeit werden, aber

nicht zum Motiv für politische
Konstruktionen, deren Entstehung andere
Ursachen hat und anderen Bedürfnissen
entspricht.

Die Demokratisierung der Gemeinschaft

scheint von gutem. Stimmt das

aber durchaus? Mehr Demokratie - das kann bedeuten, dass noch mehr
besondere Interessen sich zur Geltung bringen, dass es noch schwerer wird,
ihnen gegenüber eine grosse Linie durchzusetzen. Dennoch wird Europa in
beiden Richtungen - Demokratisierung und Ausweitung - fortschreiten,
oder zerfallen. Es handelt sich nicht darum, auf diesen Fortschritt zu
verzichten, sondern die damit verbundenen Schwierigkeiten zu erkennen, um sie

aufzufangen und nach Möglichkeit zu mindern.

*
-/

w >r*

I¦*

M45

Hans Emi, Schutzumschlagillustration von

Denken über die Zukunft, Ein Symposium,

Ringier, Zürich 1986.

Schweizer Monatshefte, 59. Jahrgang, Heft 11, November 1979, S.893ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 53



BEDENKENSWERTES

Mehr Flexibilität und Phantasie - weniger Sonderinteressen

Richard Reich, ein engagierter und profilierter Vorkämpfer für eine liberale Wirtschafts- und
Gesellschaftsordnung, wehrte sich als Publizist und Politiker gegen eine schleichende Erosion
durch staatliche Interventionen. Schonungslos hat er immer wieder daraufaufmerksam
gemacht, dass die Freiheit nicht nur durch ihre egalitären und planungsgläubigen Widersacher

bedroht ist, sondern auch durch jene bürgerlichen Kreise, welche sie zu verteidigen
vorgeben und gleichzeitig ihren Sonderinteressen Vorrang einräumen.

Richard Reich: GlBT ES NOCH EINE BÜRGERLICHE POLITIK

B. u
in der Schweiz?

Richard Reich,
in eruzwi ge- Intakte Chancen für eine bürgerliche Politik liegen offensichtlich darin, noch

boren, gestorben 1993. _ cc-....„ mehr als bisher die im Prinzip vorhandene Amnitat zum liberalen ordnungs-Studium der Germanistik
_ f _

&

und Geschichte. 1959 politischen Gedankengut bei Volk und Behörden im gesetzgeberischen und
begann er mit seiner verwaltungsmässigem Einzelfall zum Tragen zu bringen. Es ist mit andern
Tätigkeit in der Inland- Worten ganz wesentlich eine Frage der Organisation der Meinungs- und Ent-
redaktion der «Neuen Scheidungsbildung. Politische Entscheidungen haben in unserem Lande
Zürcher Zeitung' und ¦ ¦ ¦ w. j \r l j j _••¦ n i- -ieinen so stationenreichen Weg der Vorbereitung, dass es weder fur Politiker

Monatsheften' 1962 noch für Wirtschaftspolitiker an Einflussmöglichkeiten fehlt. Wenn wir
wurde Reich in den Vor- heute immer wieder feststellen, dass das eine oder andere «falsch gelaufen»
stand der «Gesellschaft sei, so bringt praktisch jede Fallstudie unter anderem auch Versäumnisse von
Schweizer Monatshefte- Politikern oder Organisationen aus bürgerlichen Kreisen im engeren Sinne an
gewa ac ri z ie- cjen -pag _ Versäumnisse, für die es im einzelnen meist gute Gründe wie

,noo Arbeitsüberlastung, Personal- oder Geldmangel gibt, die wir uns aber im
Vizepräsident, 1982
Präsident. Politisch war Grunde ganz einfach nicht mehr leisten sollten.
er im Zürcher Kantons- Hier also gilt es anzusetzen. Die Eindämmung der schleichenden Erosion
rat (ab 1971) und im unserer Wirtschaftsordnung auf der gesetzgeberischen Ebene ist langfristig
Nationalrat (ab 1982) gesehen auch unter dem rein wirtschaftlichen Aspekt der Einzelunterneh-
tätig. Zwei Jahre lang •*.. j- i • i_ l. r> • • ¦• _r • l i t-j-jmung eine Notwendigkeit von hoher Priorität, die sich letzten Endes im dop-
prasidierte er die ° ° r
Schweizerische Verein!- pelten Sinne des Wortes auszahlt. Wenn es gelingt, dieser Einsicht noch ver-

gung tür politische Wis- mehrt Nachachtung zu verschaffen, dann kann die Titelfrage auch heute
senschatt, der er seit noch bejaht werden. Voraussetzung dazu ist, dass wir noch mehr als bisher
ihrer Gründerzeit 1959 von den konkreten soziologisch-politischen Gegebenheiten und dem wirkli-
ange or e. n ang er chen Handlungsraum der Parteien und Institutionen der Gegenwart ausge-
siebziger Jahre über- _ n-ii.. i •

„ n. hen. Damit, dass wir sie immer wieder an unwiderruflich der Vergangenheitnahm Reich die Direk- '
_ _

tion der «Wirtschalts- angehörenden Verhältnissen und Kriterien messen, verbauen wir uns nur die

förderung'. Über 30 heute offenstehenden Möglichkeiten bürgerlicher Politik. Sie wahrzunehmen
Jahre lang setzte erfordert von uns allen wohl mehr Aufwand, Flexibilität und Phantasie als in
Richard Reich sich tür ^er Vergangenheit. Doch steht dieser Aufwand in einem nach wie vor ver-

' ' nünftigen Verhältnis zum politisch Möglichen im Hinblick auf die Erhaltung
hefte' ein und stellte & r & &

die Weichen neu un" Fortentwicklung einer staatlichen und gesellschaftlichen Ordnung, die

unser Land zu dem gemacht hat, was es ist: ein Staatswesen, in dem sich
wohnlich leben lässt.

Schweizer Monatshefte, 59. Jahrgang, Heft 10, Oktober 1979, S.813 ff.

54 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Europäische Einigung - unser aller Schicksal

Das Europa der römischen Verträge wurde von Visionen getragen. Heute müssen neue Motive gefunden
werden, um den Einigungsprozess voranzutreiben. Die Kritik an Europa ist aber heute ebenso absurd wie
vor zwanzig fahren. 1977 warnte Denis de Rougemont anlässlich der 11. Conférence Winston Churchill
in Fribourg die Europamüden. Egal, ob einer politisch links oder rechts steht, mit Europa sei unser aller
Schicksal verbunden. Die neuen Visionen, das ökologische Europa, das Europa der Regionen betreffen auch
die Schweiz: «L'avenir de lEurope est aussi notre affaire.»

Denis de Rougemont,
geboren 8. September
1906 in Couvet NE,

gestorben 6. Dezember

1985 in Genf, Philosoph
und Essayist. 1940 zu

MHitärhaft verurteilt
wegen kritischem Artikel
zu Hitlers Einmarsch in

Paris, Gründung des anti-
nationalsozialistischen
Gotthardbundes,
langjähriger Autenthalt in
den USA, 1950 Gründung
des Centre Européen de

la Culture und 1963 des

Institut universitaire
d'Etudes Européennes.
Unzählige Preise und

Ehrungen, u.a. Robert-

Schumann-Preis 1970,
verfocht die Idee eines

europäischen
Zusammenschlusses auf der
Ebene der Regionen,

kämpfte schon in den

sechziger Jahren für den

Umweltschutz und das

Recht auf Militärdienstverweigerung.

Publikationen

u.a.: Journal d'Allemagne

(1938), L'Amour

et l'Occident (1939),
Die Schweiz. Modell

Europas (1965), L'avenir
et notre affaire (1977).

Denis de Rougemont: De L'EUROPE DES ETATS COALISÉS

À l'Europe des peuples fédérés

Mouvement de base, spontané et pacifique, dans lequel on voit bien que
les motifs écologiques, régionalistes, fédéralistes, sont intimement entrelacés

et se conditionnent mutuellement, l'écologie trouve ses solutions tantôt au
niveau régional et tantôt à l'échelle du
continent, non dans le cadre d'un Etat-nation.
Et les régions, souvent déterminées par des

problèmes écologiques, sont à leur tour les

unités de base de toute fédération
continentale.

Mouvement qui pour la première fois,
depuis des siècles qu'est apparue cette «vieille
idée neuve» qu'est la fédération de

l'Europe, permet d'envisager son avènement

puissant mais sans violence, et de croire de

nouveau à notre avenir commun.
Ecologie — Régions - Europe: même avenir!
Cette triple émergence va se manifester à

l'occasion de l'élection, dans un an, du
Parlement européen. Ecologistes, régionalistes,

fédéralistes, enfin unis, ne vont pas

manquer d'exercer une influence multiforme

et profonde sur les partis
traditionnels qui verdissent à l'envi pour leur
plaire: phénomène sans précédent! Et il est

clair que le Parlement européen, une fois
doté de la légitimité que donne le peuple,
ne s'en tiendra pas au vote du budget de

Bruxelles. Il voudra, il devra traduire au plan de l'Europe les motifs nouveaux
qui l'auront fait élire: écologie, énergie, politique à l'égard du Tiers Monde,
et défense locale «à la suisse»...

Mais la Suisse, justement, n'y participera pas. Ici éclate le scandale de la

confusion entretenue entre les Neuf et l'Europe tout entière: car tous les

motifs invoqués pour la fédération de l'Europe concernent la Suisse, vitale-
ment.

N'est-il pas temps que les Suisses se réveillent aux réalités continentales et
mondiales dont ils dépendent? Je voudrais que vous gardiez de ma conférence
cette conclusion sérieusement motivée: l'avenir de l'Europe est aussi notre
affaire!

!*____. I
'¦Y-

Urs Bänninger, Trautes Heim/Glück
allein, 1972. Quelle: Sonderfall - Die

Schweiz zwischen Réduit und Europa,
Schweizerisches Landesmuseum,
Zürich 1992.

Schweizer Monatshefte, 58. Jahrgang, Heft 5, Mai 1978, S.lff.
Sonderbeilage, herausgegeben von der Schweizerischen Winston Churchill-Stiftung

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 55



BEDENKENSWERTES

Pablo Nerudas Erinnerungen als Beispiel einer möglichen Autobiographie

Pablo Neruda, eine der grossen Erscheinungen lateinamerikanischer

Dichtung der Gegenwart, ist längst in guten Übersetzungen in der
Welt und auch im deutschen Sprachraum bekannt. Hugo Loetscher

geht in seinem Neruda-Portrait von dessen Autobiographie aus und
weist nach, dass sich gelebtes Leben und Dichtung zu einer
transindividuellen Konfession zusammenschliessen.

Hugo Loetscher: «ICH BEKENNE, ICH HABE GELEBT»

Hugo Loetscher,
1929 in Zürich geboren,
studierte Politische
Philosophie und Soziologie
in Zürich und Paris. Seit
1965 publiziert Hugo

Loetscher regelmässig
über lateinamerikanische

Politik und Kultur.
Loetscher erhielt
zahlreiche Preise. Seit 1969
freier Schriftsteller. -
Werke u.a.: Abwässer

(1963), Die Kranzflech-
terin (1964), Der

Immune (1975), Die

Papiere des Immunen

(1986), Saison (1995).

Hugo Lötscher. Quelle: Lexikon
der Schweizer Literaturen, Lenos,
Basel 1991.

Die Autobiographie ist für Neruda nicht in erster Linie Anlass, sich über
die eigene Person zu beugen und in sie hineinzufragen. Die Person für sich
allein genommen, ihre innersten Regungen und Reaktionen machen nicht
sein Interesse aus. Er verwirft von vornherein jede Art der Nabelschau.

Die eigene Person ist Anlass, um von der Welt Erfahrungen zu machen,
und die Autobiographie ist Anlass, um von dieser Welterfahrung berichten zu
können. Geschichten, Portraits, reflektierende Passagen und fabulierende

Seiten, die einzelnen Kapitel durch lyrische Auf- oder Abgesänge
getrennt — dieses lockere Kompositionsschema ergibt sich aus der Art, wie die

Autobiographie niedergeschrieben wurde. Während Jahren hat Neruda an
diesen «Heften» diktiert. Seine Frau Matilde und ein Schriftsteller-Kollege
machten sich an die chronologische Ordnung. Es war Neruda noch vergönnt,
Allendes Sturz und die faschistische Brutalität auf das Papier zu bringen. Eine
endgültige Redaktion des Buches war nicht mehr möglich, was etwelche
Unstimmigkeiten mit sich brachte. «Ich will diese Bilder sammeln, ohne Zeitfolge,
wie jene Wellen, die kommen und gehen.»

Ein Leben zwischen höchster Auszeichnung und Verfemung, eine Karriere,
welche die Illegalität und die Anerkennung in Form des Leninpreises und mit
einiger Verzögerung des Nobelpreises erfuhr, das ist eine Fallinie und eine

Spannweite, die allerdings nicht nur zu Neruda, sondern zu vielen anderen
lateinamerikanischen Autoren gehört.

Er, der sich für eine Dichtung entschied, die auf die Strasse geht, für die
«unreine» Dichtung, wie er es einmal nannte, der sich rühmte, dass er ein
Dichter seines Volkes wurde — er hat bei aller Verpflichtung, die er sich
stellte, nie das Recht auf die schöpferische Phantasie aufgegeben:

« Was den Realismus betrifft, so muss ich sagen, weil er mir widersteht, dass ich
ihn hasse, wenn es um Poesie geht. Mehr noch, die Poesie hat keinen Grund,
über- oder unterrealistisch zu sein, sie darfjedoch antirealistisch sein. Und dies

mit allem Recht, mit allem Unrecht, das heisst mit aller Poesie. »

Die Poesie wird nicht dem Engagement geopfert, sondern das Engagement
kommt zu seiner Poesie. So kann das Wort Schönheit ohne schlechtes
Gewissen verwendet werden. Die Dichtung wurde zur grossen Ode, auch wenn
sie von Verzweiflung spricht. Und so ist auch die Autobiographie eine breit
angelegte Ode, welche die Welt in ihrer Totalität feiert, eine Demonstration
poetischer Vitalität: «Ich bekenne, ich habe gelebt» — der Akzent liegt nicht auf
dem Bekennen, sondern auf dem «ich habe gelebt». Ein Leben, das über sich
selber hinausweist. Von da aus sind auch die Sätze zu lesen, mit denen Neruda
seine Autobiographie einleitet:

«Vielleicht habe ich nicht in mir selbst gelebt. Vielleicht habe ich das Leben

vieler anderer gelebt. Mein Leben ist ein Leben aus allen Leben: den Leben des

Dichters. »

Schweizer Monatshefte, 58. Jahrgang, Heft 1, Januar 1978, S.41ff.

56 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76 JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Des Maestros Gegenstück

Wie kann einer dem Orchester dienen, wenn ihn die Musik, die oberste Herrin der städtischen
Philharmonie, zum Invaliden macht? So fragt Schramm in seinem Bewerbungsschreiben
an den Herrn Generalmusikdirektor und spielt damit aufeinen Gehörschaden an, den kein
Ohren-, Nasen-, Hals-Spezialist beheben könne. Wiederum erreicht Hermann Burger in
dieser Rollenprosa, dass durch Spezialkenntnisse und Fachsprache hindurch, in hartnäckig
am Detail arbeitendem Realismus, das Grotesk-Unheimliche aufbricht.

Hermann Burger,
geboren in Menziken AG

am 10. Juli 1942, frei-

willig aus dem Leben

geschieden am 1. März

1989. Studium der

Architektur, Germanistik
und Kunstgeschichte in

Zürich, Habilitation zur

zeitgenössischen
Schweizer Literatur.
Thema seines Werkes

war die Vorherrschalt
des Todes über das

Leben, aphoristisch
verdichtet in Tractatus

logico-suicidalis. Über

die Selbsttötung (1988).
- Weitere Werke u. a.:
Schiiten (1976),
Diabelli (1979), Kirchberger

Idyllen (1980), Die

künstliche Mutter (1982),
Schuss auf die Kanzel

(1988). Der «Orchesterdiener'

ist der Vorabdruck

einer Erzählung,
die später in Diabelli
(1979) aufgenommen
wurde.

Hermann Burger: DER ORCHESTERDIENER

Meiner unmassgeblichen und, dies möchte ich in Erinnerung gerufen
haben, immer nur kandidierenden Meinung nach darf der Ton-Schaffner nur
gerade so viel von Musik verstehen, dass es ihn unwiderstehlich hinter und
unter die Bühne treibt. Am verwandtesten unter den Komponisten, aber nur
vom Namen her, ist ihm Bruckner. Bruckner habe ich mir in meiner
Schrammkindheit immer als Atlas vorgestellt, der seine neun zentnerschweren

Symphonien gen Himmel stemmt und einknickt dabei. Der Orchesterdiener

tut ein ähnliches, nur darf er sich nicht Bruckner, sondern muss sich
einen Weltmeister im Gewichtheben zum Vorbild nehmen, etwa den Russen
Korsakow. Korsakow ist ein Komparativ zu Bruckner, ja, was sage ich, ein
Superlativ, ein Elativ. Unterstreichen Sie das bitte, Herr Generalmusikdirektor,
oder lesen Sie es kursiv, ich komme darauf zurück. Zunächst noch zwei Sub-

qualitäten: der Orchesterdiener muss sowohl die Ruhe selbst als auch die
Gerechtigkeit in Person sein. Ein enthusiasmierter Wagnerianer, ein in tanzendes

Quecksilber verwandelter Saint-Saens-Jünger kommt für den Posten von
vornherein nicht in Frage. Ich fordere absolute instrumentale Neutralität.
Nicht auszudenken, welche Verheerung der Orchesterdiener in einem vor
Lampenfieber sirrenden Philharmonikerhaufen anrichten würde, wenn zum
Beispiel vor Konzertbeginn an den Tag käme, dass er innerhalb der klassisch
Hohenloheschen Formation die Pulte der Holzbläser, was die Abstände oder
den Wippraum für die taktierenden Füsse betrifft, bevorzugt hätte. Es ist ja
das allerleichteste, den Argwohn der interpretierenden Künstler zu erwecken.
Eine Philharmonie ist eine klingende Kabale, die vollkommenste Polyphonie
eine intrigante. Da kommt es darauf an, dass der Handwerker im Hintergrund

mit Hilfe von Schneckenbohrer, Bandsäge und Feile das Fagott und die
Harfe, das Triangel und die Bratsche wenigstens auf Bühnenzimmerebene
miteinander zu versöhnen weiss. Überlassen Sie die Homogenität gefälligst
dem Dirigenten, werden Sie einwerfen, Herr Generalmusikdirektor. Sicherlich,

sicherlich! Aber ist der Orchesterdiener nicht des Maestros Gegenstück?
Es ist leider ein offenes Geheimnis, dass gerade die sogenannten Tutti-Geiger,

die es nie zum Einzelvirtuosen gebracht haben, einander während des

Symphonierens duellieren. Solche, man nennt sie im Fachjargon Duellanten,
darf der Orchesterdiener nicht auch noch gegeneinander aufhetzen, indem er
den einen mit erstklassigem, den anderen mit Occasions-Kolophonium
versorgt.

Schweizer Monatshefte, 57. Jahrgang, Heft 3, Juni 1977, S.219ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 57



BEDENKENSWERTES

Gesellschaftswandel und Kulturkrise

1977 scheinen die Schlachten geschlagen, die «Wahrheit» näher denn je. Löwenthal
betrachtet die terroristischen und die träumenden Träger der Revolte denn auch nicht mehr
als Vorläufer, sondern als Nachzügler ihrer Zeit. Dennoch aber gibt es Grund zur Klage

für diejenigen, die mit dem Gegensatz zwischen Werten und Wirklichkeiten, mit
der Sinngebung unmittelbar zu tun haben — für die Intellektuellen. Dem allgemeinen
«Weltbild- und Bindungsverlust» muss eine neue Erziehung entgegenwirken.

Richard Löwenthal,
1908 in Berlin geboren,
gestorben 1991.
Studium der Nationalökonomie

und Soziologie, ab

1926 aktiv im
«Kommunistischen Studentenverband'.

Seit 1931

einer der massgeblichen
Theoretiker der illegalen
sozialistischen Organisation

«Neu Beginnen'.
Exil in Prag, Paris und

England. 1942 begann
Löwenthal für die

Nachrichtenagentur Reuter zu

arbeiten, von 1954 bis
1958 war er aussenpolitischer

Leitartikler für
den «Observer'. Ab

1961 Ordinarius für

Politikwissenschaft,
Geschichte und Theorie

der Auswärtigen Politik
am Otto-Suhr-Institut
der Freien Universität
Bertin. 1968 initiierte
er den Bund der Freiheit
der Wissenschaft, aus
dem er 1978 wegen

dessen Hinwendung zur
CDU austrat. 1975

emeritierte Löwenthal.

Veröffentlichungen u.a.:
Jenseits des Kapitalismus

(1947), Ernst Reuter

(1957, zus. mit

W.Brandt), Weltpolitische

Betrachtungen
(1983). Zahlreiche

Ehrungen wie das

Grosse Bundesverdienstkreuz

(1974), die Ernst-
Reuter-Plakette (1978),
Ehrendoktorwürde der
FU Berlin (1988).

Richard Löwenthal: DlE INTELLEKTUELLEN ZWISCHEN

Gesellschaftswandel und Kulturkrise
Wir können die explosiven, weltweiten Probleme von Hunger und

Bevölkerungswachstum, Umweltgefahren und Grenzen des Wachstums,
Rohstoff- und Energiewirtschaft und das von ihnen allen unmittelbar betroffene
Problem des Zusammenlebens der entwickelten Industrieländer und der
unterentwickelten armen Länder nicht lösen und also neue Weltkatastrophen
nicht vermeiden ohne die Bereitschaft des Westens zu umfassenden,
systematischen, ernsthaften Verhandlungen mit den armen Ländern; und das setzt
die Schaffung gemeinsamer Verhandlungsorgane des Westens voraus, nicht
um eine kartellähnliche Position der Stärke zu schaffen, sondern umgekehrt,
weil ein einzelnes Industrieland es sich nicht leisten kann, die erforderlichen
materiellen Konzessionen zu machen, ohne dass seine Konkurrenten mitziehen.

Und wir können die Probleme der Kontrolle des Wachstums in unseren
eigenen Ländern nicht lösen, ohne den Organen des demokratischen Staates

mehr Einfluss auf die Richtung dieses Wachstums, also auf die Richtung der
Investitionen, zu geben und ohne wiederum internationale Organe für die

Koordinierung dieser Massnahmen zu schaffen und sie wiederum international

demokratisch verantwortlich zu machen.

Gleichzeitig stehen wir vor der Notwendigkeit, unsere Erziehungssysteme
und Methoden wirksamer als bisher an den Erfordernissen der Sozialisierung
und Identitätsbildung in einer rasch sich verändernden Gesellschaft
auszurichten. Das Bewusstsein der zentralen Rolle der Erziehung in unserer
Kulturkrise hat im letzten Jahrzehnt in vielen Ländern zu Experimenten geführt,
die teilweise aufgrund ihrer einseitig ideologischen Ausrichtung selbst zu
Faktoren der Verschärfung dieser Krise geworden sind. Ich nenne die
Illusion, Erziehung zum kritischen Denken sei ohne die Vermittlung eines
faktischen Grundwissens möglich, das anfänglich die zur Urteilsbildung
unentbehrliche, aber dem Schüler fehlende Erfahrung ersetzen und später die
unvollkommene Erfahrung ergänzen kann. Ich nenne auch die Illusion, Identität

und Gemeinschaftsbindung liessen sich ohne eine Vorstellung von der
geschichtlichen Herkunft der konkreten Gemeinschaft und unter heutigen
Bedingungen auch von der gemeinsamen Herkunft und den gemeinsamen
Werten des Westens ausbilden. Das freilich, und insbesondere das Bewusst-
machen der westlichen Werte im Unterschied von den sich notwendig
wandelnden konkreten Verhaltensnormen, setzt voraus, «dass der Erzieher selbst

erzogen werden muss» — und das heisst, dass ein solches Bewusstsein in der
öffentlichen Diskussion wiederhergestellt wird.

Schweizer Monatshefte, 57. Jahrgang, Heft 2, Mai 1977, S.123ff.

58 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Die konservative Schweiz und ihre Ängste

Das Schweizer Selbstverständnis ist vor allem seit dem Zweiten Weltkrieg ein
zentrales Thema politischer, sozialpsychologischer und kultureller Reflexion.
Was bedeutet die Schweiz Ende der siebziger fahre ihren Bürgern und warum?
Der Basler Nationalrat, Historiker und Publizist Dürrenmatt versucht diese

Fragen in einer umfassenden Tour d'horizon der verschiedenen Phasen dieses

politischen und gesellschaftlichen Identitätsproblems zu beantworten.

Peter Dürrenmatt: DlE SCHWEIZ - VERLORENES

Sebstverständnis?
Peter Dürrenmatt,

M»
{mm..|-,/v ¦¦.-*. C'.fi«',*}

in Herzogenbuc - Wir waren von Imbodens Feststellung ausgegangen, es sei die Schweiz der
see geboren, gestorben °° w...„„ u. Gegenwart eine der konservativsten Nationen Europas geworden. Mit diesem1989. Historiker, Jour- &

nalist Politiker. Nach Wort konnte nur gemeint sein, sie biete sich als eine zurückhaltende Nation
dem Studium der Philo- in ihrem allgemein politischen Verhalten nach aussen wie im Hinblick auf die
logie und Geschichte Bewältigung der Probleme nach innen dar. Trotzdem: In einer Epoche, in der
Lehrer, Redaktor, Pro- jn der \f/elt aas wirtschaftliche Geschehen dominierte, hatte sich die Schweiz
.essor. Dürrenmatt ver- ¦ -ili j ri • tl rv j l jnicht zurückgehalten, sondern voll eingesetzt. Ihr Einsatz war derart bedeutrat

1950 bis 1964 die * '. &
jliberal-demokratische tend, dass sie schliesslich in der Rangordnung der grössten Industrienationen

Partei im Grossen Rat der Welt den zwölften, als Finanzplatz sogar den dritten Rang einnahm. Ihr
des Kantons Basel. industrielles und finanzielles Poten-
Überzeugter Föderalist, tlz\ erhielt das gleiche Gewicht wie
der sich um die Total- das französische oder das englische.
revision der Bundesver- _. „

_ _ ..,,__ Die Stabilität der schweizerischen
fassung bemuhte. 1968
Ehrendoktortitel der Verhältnisse, der solide Staatshaus-

Hochschule St.Gallen. halt, die Vorsicht mit Währungsex¬
perimenten, der Verzicht auf Streiks

begünstigten den internationalen
Kredit des Kleinstaates Schweiz. So

wurde er in wirtschaftlicher Hinsicht
eine mittlere Macht, während er
politisch der Kleinstaat blieb, der auf
sich selbst bezogen war. „__.,„„.,._.Sonderfall? Die Schweiz zwischen

Ein Teil des Missbehagens in brei- Re(jm und Europdi schweizerisches
ten Volksschichten rührte daher, dass Landesmuseum Zürich, Zürich 1992.

ihnen die Entwicklung unheimlich
zu werden begann. In ihren Augen war das, was sich abspielte, tatsächlich zu

wenig konservativ. Der Ruf, es reiche jetzt mit der Expansion, erklang aus der

Mitte des Volkes. Der konservative Unwille wandte sich gegen die wachsende

Überfremdung, die in einem Ausmasse vor sich ging, wie sie kein anderes

europäisches Land kannte. Er wandte sich gegen den hemmungslosen
Landverkauf an Ausländer; er wandte sich gegen die sichtbar werdende internationale

Verflechtung auf den Gebieten der Wirtschaft und der Aussenpolitik.
Es war die Meinung des Volkes, nicht diejenige des Bundesrates und der
Bundesversammlung, die dem Beitritt der Schweiz zu den Vereinten Nationen
opponierte. Mit einem Wort: Das Malaise entstand nicht aus dem Missbehagen

des Volkes am allzu grossen Konservatismus der Offiziellen, es entstand,
weil diesem Volk die Bereitschaft, mit der Zeit zu gehen, zu stürmisch
vorkam. Wenn wir abermals das Wort von Imboden aufgreifen, so ergibt sich,
dass die offizielle Schweiz durchaus mit der Zeit ging, dass sie aber tatsächlich

mit dem Gewicht des konservativen Geistes des Volkes zu rechnen hatte.

Schweizer Monatshefte, 56. Jahrgang, Heft 9, Dezember 1976, S. 77311.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 59



BEDENKENSWERTES

Türkei: Suche nach der Identität

«In Ägypten, in Syrien, im Irak, in Libanon sogar bestand die komplexe Lage, dass die «Verwestlichung»
der Gesellschaft und des Wirtschaftsprozesses gleichzeitig mit einem Kampfgegen die Kolonisatoren
einhergehen musste», hebt der Nahostexperte Hottinger 1976 als Hypothek dieser Krisenherde hervor.
Die Türkei hingegen konnte sich aus einer Position der Stärke heraus entwickeln. Doch statt der

Kolonialismusproblematik muss der säkularisierte Staat sein kulturelles und religiöses Vakuum auflösen,
in dem sich Extremisten verschiedenster Couleur nur zu gerne breit machen.

Arnold Hottinger: ATATÜRKS ERBE

Arnold Hottinger,
1926 in Basel geboren,
Journalist und

Nahostspezialist. Nach dem

Studium der romanischen

und orientalischen

Sprachen u.a.
• NZZ'-Korrespondent für
den arabischen Raum.

Später auch für Spanien
und Zypern. - Werke

u.a.: Die Araber (1960),
Die Mauren, Arabische
Kultur in Spanien (1995).

Die Modernisierung (man kann auch sagen «Verwestlichung») der Türkei ist
anders verlaufen als jene der übrigen muslimischen Völker des Nahen Ostens,
der Araber und der Perser. Der Unterschied ist unauflöslich mit der Person
Atatürks verbunden.

Von Atatürk aus ist eine keilförmige Schneise des «bon sens» und der
kühlen Vernunft in den Wald der türkischen Politik geschlagen worden. Das
obere Ende des Keils, zur Zeit des Vaters der Türken, war so breit, dass es

zuerst den ganzen Wald zu beherrschen und
zu lichten schien. Im Laufe der Jahrzehnte,
nach dem Tod des Gründers der modernen
Türkei, hat sich die breite Schneise

verengert. Wald und Gestrüpp wuchsen auf
beiden Seiten hoch. Doch die allgemeine
Richtung der Waldschneise ist nach wie vor
gegeben, man kann in ihr vorwärtsdringen.
Die Tatsache, dass sie breit angelegt im
Rücken liegt, bedeutet schon eine
Richtweisung, wie sie die anderen muslimische
Staaten, die auf Zufallswegen in den Wald
eingedrungen sind, nicht besitzen. Der
Wald mit seinem Gestrüpp ist für alle
muslimischen Staaten letzten Endes dadurch
gegeben, dass sie sich modernisieren müssen

(wenn sie es unterlassen, vergehen sie

schon aus Machtgründen) und dass sie dabei

Gefahr laufen, sich selbst zu verlieren. Die Schneise aber, wie sie Atatürk
angelegt hat, zielt darauf ab, diesen Wald in der Richtung auf die europäische
Kultur hin zu durchdringen.

Jb

Kemal Atatürk

Schweizer Monatshefte, 56. Jahrgang, Heft 5, August 1976, S.39311.

60 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Kultur der Elite und der Basis

Die Kultur der Schweiz — auch sie ein Sonderfall, zumal hier wie überall in Europa am Ende der sechziger
fahre Abschied von einem elitären Kulturbegriffgenommen wurde. Den in den siebziger fahren entstandenen
Bericht der Kommission Clottu, wie denn unter den neuen Voraussetzungen die Ziele schweizerischer Kulturpolitik

zu definieren seien, unterzieht Anton Krättli, 28 fahre lang Kulturredaktor der «Monatshefte», einer
kritischen Betrachtung und kommt zu einem ernüchternden Befund: Die Konsequenzen eines neuen Kulturbegriffs

kläre die Kommission nicht. Wesentliche Probleme hat sie nicht erkannt.

Anton Krättli: «DlE SUCHE NACH DER NEUEN KULTUR»

Anton Krättli
wurde 1922 in Lautenburg

geboren, studierte
in Zürich Germanistik
und Geschichte und war
Feuilletonredaktor am

• Winterthurer Tagblatt',
von 1965 bis Januar
1994 Kulturredaktor der
•Schweizer Monatshefte',
wo er die meisten seiner

Aufsätze und
Kommentare publizierte, von

denen eine Auswahl in
der dreibändigen
Auswahl «Zeit Schrift' in

Buchform erschienen
sind. Als Literatur- und

Theaterkritiker schrieb
er ausserdem für die

• Neue Zürcher Zeitung»
und war Mitarbeiter des

zweiten Programms von

Radio DRS. Für seine

Tätigkeit an den

«Schweizer Monatsheften'

wurde er 1976 mit
einer Ehrengabe des

Kantons Zürich, für sein
Gesamtwerk 1994 mit
dem Aargauer Literaturpreis

ausgezeichnet.
Seine neuste Publikation,

Wortverliebt und

unbesonnen. Annäherungen

an Clemens Brentano,

erschien 1996 in
Zürich. 1962 gab er neu

entdeckte Briefe von

Clemens Brentano an

Heinrich Remigius
Sauerländer und 1968 ausgewählte

Schriften von

Adam Heinrich Müller
heraus.

Die sprachlich-kulturelle Vielfalt der Schweiz ist zwar als ein Phänomen
«multi-dimensionaler Segmentierung» bekannt und beschrieben, man weiss,
dass die politischen und verwaltungsmässigen Strukturen von konfessionellen,

sprachlichen, sozialen und regionalen überlagert sind, so dass ein
verwirrendes Geflecht von Zugehörigkeiten und Abgrenzungen entstanden ist.
Daran, so meinen wir, müsste eigentlich eine Untersuchung der kulturellen
Situation anknüpfen und weiter erforschen, welche Verschiebungen und
Umstrukturierungen denn durch Binnenwanderung, allgemein grössere Mobilität,

grundlegend veränderte Lebens- und Kulturgewohnheiten und Verbreitung

des Fernsehens auf der Landkarte der kulturell eigenständigen Landesteile

und Regionen zu verzeichnen sind. Man findet jedoch im Bericht der

Experten ausser höchst summarischen Hinweisen darauf, dass da einiges in
Veränderung begriffen sei, keine exakte Auskunft darüber. Ausgeschlossen
scheint es indessen nicht, dass im Bereich dieser neueren und neusten
Entwicklungen Entdeckungen zu machen wären. Wenn wir an Vorstellungen
festhalten, die lange vor dem Auftreten neuer Gegebenheiten entstanden
sind, werden wir die tatsächliche kulturelle Lage der Schweiz heute nicht
genau genug kennen. Als ich 1972 im Rahmen der Föderalismus-Hearings der

Stiftung für eidgenössische Zusammenarbeit über die Möglichkeiten einer
kantonalen Kulturpolitik befragt wurde, gab ich — etwas voreilig, wie sich

nun zeigt - der Vermutung Ausdruck, wahrscheinlich werde man sich über
die Ermittlungen der Kommission Clottu, die damals ja schon an der Arbeit
war, noch wundern. Es schien mir damals wie heute selbstverständlich, dass

die Problematik des Kulturgefälles zwischen Zentren und Zwischenregionen,
zwischen Stadt und Land, dicht besiedelten und ländlichen Gebieten in
einem Land wie der Schweiz, wo es schliesslich weder eine Metropole noch
eine Provinz, sondern unendlich viel differenziertere Segmentierungen gibt,
kulturgeographische Feinarbeit geradezu herausfordere.

Vielleicht, man ahnt es, schreckte die Kommission vor Konsequenzen
ihres Auftrags und ihrer Kulturdefinition zurück, die unweigerlich zur Revision

vertrauter Vorstellungen führen müssten. Eifersüchtig hüten die Inhaber
der Kulturhoheit und die Träger des vielgestaltigen Kulturlebens in den

Regionen ihre Autonomie. Niemand soll ihre Kreise stören. Aber stört man sie

wirklich, wenn man den tatsächlichen Verhältnissen kulturpolitisch Rechnung

trägt? Das nämlich würde niemals heissen, man wolle Zwischenregionen
für einzelne Zentren sozusagen kulturell vereinnahmen. Zunächst wäre,

auf der Ebene gründlicher Forschung, Funktion und Möglichkeiten dessen,

was da «Einzugsgebiet» oder «Hinterland» heisst, genau zu definieren. Und
vor allem ginge es um den Zusammenhang, um Impulse, die in beiden
Richtungen fliessen müssen: von der Spitze zur Basis, aber auch von der Basis zur
Spitze.

Schweizer Monatshefte, 56. Jahrgang, Heft 3, Juni 1976, S.235ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 61



BEDENKENSWERTES

Trennendes und Verbindendes

François Bondy erweist sich immer wieder als findiger Förderer und Entdecker
fremdsprachiger Autoren. Auch der autobiographische Text «Der Tod des kleinen Schäfers»
des westschweizer Schriftstellers Biaise Cendrars erscheint aufdeutsch zuerst in den

zu jener Zeit von Bondy geleiteten «Schweizer Monatsheften». Er erzählt von zwei
Prinzipien, die im Kriegslazarett in ihrer Reinform erlitten und erlebt werden:
Das mütterlich-pflegende, lebensspendende und das männlich-sezierende, tödliche.

Biaise Cendrars: DER TOD DES KLEINEN SCHÄFERS

Biaise Cendrars,
eigentlich Frédéric Sauser,

1887 in La-Chaux-de-

Fonds geboren, gestorben

1961. Kindheit in

Ägypten und Nepal.
Uhrmacherlehre in Petersburg,

Medizinstudium in

Bern. Seit 1910 in Paris.

Schuf suggestive Lyrik
in freien Versen,

avantgardistische, bildüberflutete

Romane. - Werke

u. a.: Poèmes élastiques
(1919), Moravagine

(1926), Mireilles kleines

Tagebuch (1930),
Madame Thérèse (1956).

Blaise Cendrars, gezeichnet von

Géa Augsbourg. Quelle: Lexikon

der Schweizer Literaturen, Lenos,

Basel 1991.

riß
^5rAr^•y \

\\

/
OuJ***-)- VtAj-H^u/ru.

Hier will ich nur sagen, dass es nötig war, zweiundsiebzig Tampons aus
seinen zweiundsiebzig tiefen Wunden herauszuziehen, die Wunden der Reihe
nach auszuputzen, mit Desinfektionslösung und physiologischem Serum zu
spülen, zu erweitern, zu reinigen und frische Tampons einzuführen. Dann
kam der transversale Durchschuss an die Reihe: die Kanüle herausnehmen,

Einspritzungen machen, mit Sonde, Schere, Pinzette, Tupfern arbeiten,
Jodtinktur in das Loch schütten, eine neue Kanüle einsetzen. Und schliesslich

musste man noch das ganze klägliche wimmernde Ding frisch verbinden,
umdrehen, schütteln, in eine andere Lage bringen, wieder festschnallen,
waschen, umziehen - es dauerte jeden Nachmittag drei geschlagene Stunden.
Der Chirurg ging, nachdem er mit seinen Sonden und Pinzetten gewaltet
hatte, der Arzt verschwand eilig, sobald die Injektionen gemacht und die

nötigen Salben und Schmerzmittel verschrieben waren, und meiner armen
Freundin Adrienne oblag es, die grausame Behandlung ohne Zittern zu Ende

zu führen, wie ein Henker. Ich gestehe, dass auch sie am Ende ihrer Kräfte,
nicht weit von einer Ohnmacht entfernt war, wenn schliesslich alles
vollbracht war und der Verband, der an sich schon ein Kunstwerk darstellte, wieder

richtig sass.

«Jetzt verstehen Sie, warum mich vor mir selber ekelt, Cendrars», sagte sie.

«Ich kann nicht mehr. Dabei bin ich so stolz auf meinen Kleinen! Dieser

ganze Apparat hier und die Behandlung, die er bekommt, das ist alles mein
Werk. Die Ärzte hätten ihn einfach zerhackt, aber ich will ihn retten. Ach,
ich weiss, dass es schwer ist und noch lange, lange dauern wird. Aber wenn
Sie wussten, was der arme Junge schon alles durchgestanden hat! Er war zum
Tode verurteilt. Zehnmal, zwanzigmal schon wollten die Ärzte ihn aufgeben.
Es wäre nichts mehr zu machen, die Infektion nähme überhand. Aber ich
habe nicht nachgelassen, und jetzt geht es ihm wirklich besser, viel, viel besser.

Sogar der Chirurg hält den Fall nicht mehr für aussichtslos...»
Der Generalstabsarzt hatte sich mit einer Pinzette und einer Lanzette

bewaffnet. «Geben Sie mir das Messer. Na, eine schöne Bescherung ist
das! Ich kümmere mich also gar nicht um die oberflächlichen Trichter, so tief
sie auch sind. Die bilden keine Gefahr. Ich muss den eigentlichen Herd, das

Infektionszentrum, die Minenkammer biossiegen, die uns jeden Augenblick
mitten ins Gesicht hinein explodieren kann.»

Und während der berühmte Professor weiter perorierte, wie im Kolleg vor
seinen Studenten, liess er die Tat dem Wort folgen, schnitt energisch ins
lebende Fleisch hinein, erweiterte die zweiundsiebzig Einschüsse zu einer
einzigen, grossen, tiefen Wunde und bahnte sich so zielbewusst seinen Weg, dass

der kleine Soldat nach einer Stunde tot war. Doch er hatte schon eine gute
Weile früher zu brüllen aufgehört.

(Aus dem Französischen übertragen von Trude Fein.)

Schweizer Monatshefte, 56. Jahrgang, Heft 1, April 1976, S.47ff.

62 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

ElN LITERATURKRITISCHER EPILOG ZUM JAHR DER FRAU

Schon Virginia Woolfhatte ihre Zeitgenossen aufrütteln wollen mit der Frage, wie es etwa einer
Schwester Shakespeares ergangen wäre, so begabt und produktiv wie er. Doch noch in den 70ern
«wird niemandem recht wohl bei diesem fahr der Frau)», wie die Autorin im letzten Monat des

unrühmlichen Besinnungsjahres konstatiert. Nur ganz allmählich beginnt die amerikanische
«Women's Lib»-Bewegung in Europa Breitenwirkung zu entwickeln. Elsbeth Pulvers Aufsatz
würdigt und interpretiert einige einschlägige literarische Neuerscheinungen jener Zeit.

Elsbeth Pulver: SHAKESPEARES SCHWESTER

Elsbeth Pulver,
Studium der Germanistik
und Geschichte; Doktorat,

Unterricht an einer
amerikanischen Universität,

dann an einer höheren

Mittelschule in Bern.

Seit 1981 freiberufliche
Literaturkritikerin.
Publikationen: Die

deutschsprachige Literatur der
Schweiz (in Kindlers

Literaturgeschichte der

Gegenwart, 1974/1980);
M. L. Kaschnitz (1984).
Buchpublikationen u.a.:
zu Robert Walser, Kurt

Marti, Josel Viktor
Widmann, regelmässige
Literaturkritiken bei der
• NZZ» und den «Schweizer

Monatshetten».

Die Wahnsinnige,
Eduard Bick, um 1918.
Quelle: Geschichte des
Kantons Zürich, Bd. 3,

Werd, Zürich 1994.
© Stittung «Neue Zürcher

Kantonsgeschichte-.

Nicht erst seit die Frauenfrage als gesellschaftliches Problem bewusst
gemacht wurde, ist die Frau beredet worden. Von der besorgten Theologenfrage,

ob die Frau wohl eine Seele habe, über Pestalozzis Lob der Mutter bis

zu den jüngsten Thesen und Modellen feministischer Autorinnen ist die Frau,
die ihr zukommenden Aufgaben und die Grenzen ihres Wirkens, Gegenstand

der Analyse und sachlichen Darstellung - und mehr noch der Spekulation

und Demagogie gewesen. Und seit die Frau sich selber zu verstehen und
zu definieren versucht (statt sich ihr Wesen einfach vom Mann erklären zu
lassen), sind Bücher zu dieser Frage (von Iris von Roten bis Esther Vilar) auch
immer wieder ein Skandalon geworden.

An der Sache selbst ändert sich, trotz aller verbalen Aufregung, nur wenig
und dies Wenige langsam. Was Wunder, dass viele sich scheuen, zu diesem
Lärm noch mehr beizutragen. Wer sich heute besonders emanzipiert
fühlt oder geben will, der behauptet kühn, die Frauenfrage existiere gar nicht
— wenigstens nicht für die eigene Person!

Betrachtet man allerdings die Neuerscheinungen des letzten Jahres, so
scheint es doch literarisch etwas auf sich zu haben mit diesem Jahr der Frau:
«Eine Frau» nennt Peter Härtling seinen neuen Roman; und Karin Struck,
Erfolgsautorin von «Klassenliebe», gibt ihrem neuen Werk einen Titel, von dem

man glauben könnte, er sei durch Trivialliteratur so gut wie Pädagogik
endgültig abgebraucht: «Die Mutter». Christa Wolfstellt sich der brillanten
Erzählung «Selbstversuch» ein geradezu feministisches Thema. Und ausgerechnet

in diesem Jahr erscheint Hans Mayers grosses Werk «Aussenseiter», in dem
ein Teil dem Aussenseitertum der Frau gilt.

Dass die Frauen — in ihrer Mehrheit — zu übertriebener Anpassung an eine
männlich orientierte Welt neigen, lässt sich bis in die allerjüngste Zeit reichlich

belegen: Sie haben die ihnen zugewiesene Rolle über alle reale Notwendigkeit

hinaus akzeptiert, und wenn sie sich von ihr lösen, übernehmen sie

allzu oft die bestehenden männlichen Verhaltensmuster und Wertsetzungen.
Die letztgenannte Weise des Verhaltens gewinnt literarische Gestalt in

der von Hans Mayer mit Grund als exemplarisch bezeichneten Figur der

Judith. Brauchbarkeit und Unzulänglichkeit dieses literarischen Modells,
beides wird im Umgang mit den neuesten Texten deutlich: Im Modell der
Judith werden die der Frau gesetzten Grenzen überschritten, ohne dass doch
dabei die geltenden Wertsetzungen in Frage gestellt würden, wie dies nun,
beherrscht bei Christa Wolf, chaotisch-emotional bei Karin Struck, geschieht.
In beiden Büchern (auch die Figur der Katharina Perchtmann, Schöpfung
eines Mannes [Peter Härtling], gehört in diese Reihe) ist die Haltung rebellisch;

aber die Rebellion richtet sich nicht nur gegen den Status quo, sondern
auch gegen Programme, die schon im Entstehen erstarren, gegen das alte wie
ein diktiertes Rollenschema der Frau.

Schweizer Monatshefte, 55. Jahrgang, Heft 9, Dezember 1975, S. 72411.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 63



BEDENKENSWERTES

Gegen das Übergewicht der Ballungsräume

Auch föderalistische Systeme sind gegenüber dem Trend zur Zentralisierung nicht immun. Das demokratische

Mehrheitsprinzip hat Mühe mit dem Phänomen der Sperrminorität, mit der Tatsache, dass die bevölkerungsschwachen

Bundesglieder beim Ständemehr gleich viel Gewicht haben wie die bevölkerungsstarken, dass eine
Mehrheit der Kleinen die Grossen fremdbestimmen kann. Was heisst eigentlich «Solidarität» in einem heterogenen

Bundesstaat? Geht ihr Appell an die Starken oder an die Schwachen, an die Grossen oder an die Kleinen?
Die Frage gewinnt an Aktualität, weil die Schweiz im europäischen Rahmen zu den kleineren Staaten gehört.

Roberto Bernhard: DAS FÖDERALISTISCHE ÄRGERNIS

Roberto Bernhard, J3as Veto Vereinzelter hat - wo immer es in der Weltgeschichte in Verge
oren un au - hältnissen in Erscheinung trat, die einem solchen Akt nicht (oder nicht mehr)

gewachsen in Winter- _,.
jenes Charisma verliehen, dessen er zum Bestehen vor quantitativ ausgench-thur, studierte an der '

_
* °

Universität Zürich (mit teten Erwägungen bedarf— Ärgernis und Widerstand wachgerufen. Ehe man
Seitenblicken aut indessen an eine solche Institution Hand anzulegen versucht, sollte man sich
neuere Geschichte und vergegenwärtigen, wieweit sie ein entbehrliches Überbleibsel aus einem
Soziologie) Jurispru- früheren Zustande des Gemeinwesens oder inwieweit sie systemimmanent
denz, promovierte da- j j • l i i- i r> j -i • r^ c-- i j v ¦ -iund damit unentbehrlicher Bestandteil eines Gefüges ist, das der Kritiker garselbst und ist Inhaber ° °
des zürcherischen An- nlcht zerstören möchte.

waltspatents. 1958 war Dem Ärgernis der Bevormundung der «grossen» Kantone durch die
er als Pressebericht- «Zwerge» steht also das nicht minder lebhaft empfundene Ärgernis einer als
erstatter deutschschwei- naheliegend erachteten, «automatischen» und erstickenden Präpotenz der
zensc er ei ungen un «mächtigen» Stände über die mit geringerem Stimm- und Wirtschaftspoten-
Zeitschritten beim ° °„ „ r „.
c „ tial ausgerüsteten gegenüber. Wer ertragt was leichter? bo lange der SinnSchweizerischen Bun- b

desgericht akkreditiert dafür wach bleibt, dass die Kantone — unabhängig von ihrer Einwohnerzahl
und betasste sich mit — geschichtlich gewachsene, unverwechselbare «Persönlichkeiten» sind, die
der Erläuterung poli- ungeachtet ihres äusseren Umfangs gleichen Respekt verdienen, wird die Ant-
tisch-kulturellen Ge- wort lauten müssen, dass der Grössere den Kleineren eher zu ertragen ver-
schehens in der West- ¦¦ i r i / \möge als umgekehrt.
Schweiz, in der er fast ° ° ¦

anderthalb Jahrzehnte ^er frühere brillante Bundesstadtkorrespondent der «Gazette de

Laugewohnt hat. sänne», Pierre Grellet, wurde nie müde, seinen Landsleuten beizubringen,
welch entscheidendes Gewicht für die Erhaltung der föderalistischen Struktur

dem Ständemehr zukomme; nur in einer Koalition mit den
deutschsprachigen Landkantonen, vor allem jenen der Innerschweiz, könnten die
Westschweizer eine Barriere gegen das wachsende Übergewicht der grossen
Ballungsräume in der deutschen Schweiz errichten und durchhalten. Es geht
hier um subtile Dinge, die das gute Verhältnis der Sprachgruppen berühren.
Einen klugen, erfahrenen Politiker hörten wir einmal sagen, die Existenz und
das Bestehen der Schweiz beruhe darauf, dass den Minderheiten immer etwas
mehr zugehalten werde, als ihnen rein numerisch zukomme. Es zahlt sich
aus.

Schweizer Monatshefte, 55.Jahrgang, Heft 4, Juli 1975, S.280ff.

64 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Hermes und Kalliope

Die Zusammenhänge zwischen den grossen gesellschaftlichen Antipoden Wirtschaft und Kultur sind, so von
Salis, enger, als der vielbeschäftigte Manager oder der im Elfenbeinturm verschollene Literat annehmen mag:
So haben z. B. zwei verarmte Philosophen, Marx und Rousseau, die Welt des Geldes gebaut und geteilt. Aus

wirtschaftlichen und politischen Umstürzen entsteht, vice versa, auch ein Raum für neue Kunst, für Experimente.

Am Beispiel der Schweizer Kunstszene lässt sich dies besonders gut zeigen. Von Salis nimmt gewissermassen

das Thema der Buchmesse 1998 vorweg: «Die Schweiz in der Welt, die Welt in der Schweiz.»

lean Rudolf von Salis,
1901 in Bern geboren.
Historiker, Schriftsteller,

Publizist von

internationalem Ruf. Von

1952 bis 1964 Präsident

der Pro Helvetia
und des Nationalfond-

Stiftungsrates. Ehrungen

und Auszeichnungen
in Deutschland, Frankreich,

Österreich und

der Schweiz. Sein Hauptwerk:

Weltgeschichte
der Neuesten Zeit, nhg.
1988. - Weitere Werke

u.a.: Rainer Maria
Rilkes Schweizer Jahre

(1936), Im Laufe der
Jahre (1962), Schwierige

Schweiz (1968),
Notizen eines
Müssiggängers (1983), Dem

Leben recht geben.
Gespräche mit Klara
Obermüller (1994).

Jean Rodolphe von Salis,
Pastellzeichnung von Rosina Kuhn. Quelle:
Lexikon der Schweizer Literaturen,
Lenos, Basel 1991.

Jean Rodolphe von Salis: ÜBER KULTUR, WIRTSCHAFT

und Politik
In einem Beitrag der Genfer Professorin Jeanne Hersch zum «Jahrbuch»

der Stiftung Pro Helvetia, in dem von der kulturellen Lage der Schweiz die
Rede ist, sagt die Verfasserin: «Während normalerweise die Sachen zur Trägheit

und der Geist zur Erneuerung neigen, scheint sich bei uns das Gegenteil zu
ereignen: Die Kräfte der Wirtschaft stossen uns vorwärts, während wir bleiben
möchten, was wir waren. Mit der Gegenwart und der unmittelbaren Zukunft
konfrontiert, bleibt der Geist in der Schweiz in der Defensive. Sicher passen wir
uns an, und wir werden uns anpassen, aber resigniert und ohne Freude. Wir
wünschen die Dinge nicht so zu sehen, wie sie sind. Wir möchten beinahe, dass

sich die Anpassung ohne unser Wissen vollziehe, während wir schlafen, damit
wir fortfahren können, uns auf die gleichen Grundsätze, die gleichen Tabus

zu berufen, ohne zu prüfen, ob sie noch ihren Sinn haben. Das ist keine
gesunde Situation für die Kultur, denn die Kultur entspringt dem Mut, klar zu
sehen.»

Dieser Text ist von 1964, und schon damals stimmte er nicht mehr ganz;
heute ist eher das Gegenteil eingetreten: Das kulturelle Schaffen in der
Schweiz ist für viele Wohlgesinnte zu einem Schrecken geworden.

Ich glaube, dass ausser der Wirtschaft, die unser Land vorwärtstrieb, weil
es mit der europäischen und Weltwirtschaft eng verbunden ist und durch die
Exportindustrie und die Banken sich den Regeln der Weltwirtschaft anpassen
muss, auch die Technologie dazu beitrug, dass die Schweiz, wenn ich es

französisch ausdrücken darf, wieder «contemporaine du reste du monde» wurde.
Wir müssen Zeitgenossen der andern Völker sein. Ich will damit gar kein
Werturteil fällen. Die heutige Welt ist, was sie ist: Die Weltpolitik wird sicher
nicht bei uns gemacht, aber wir leben nolens volens in ihrem Rahmen. Das

geistige Leben hat in der ganzen Welt Impulse von den Katastrophen und
Brüchen erhalten, die das Schicksal der Menschheit des 20. Jahrhunderts
sind. Es wäre eine schlecht verstandene «geistige Landesverteidigung»,
wenn sie sich den neuen Erscheinungen und Strömungen in der Welt
verschliessen würde und das Schweizerhaus bei geschlossenen Fensterläden
erhalten wollte.

Wir brauchen zweifellos nicht alles nachzuahmen, was draussen geschieht,
aber wir müssen es zu Kenntnis nehmen und uns damit auseinandersetzen.
Damit kommen wir in unseren Überlegungen zu unseren «Nonkonformisten»
in der Literatur, Kunst, Kirche, Jugend, die uns anscheinend so viel zu schaffen

machen. Es gab mir, als ich für die schweizerische Kulturpolitik
mitverantwortlich war, zu denken, dass die kulturelle und geistige Präsenz der
Schweiz im Ausland gerade von solchen Persönlichkeiten nach dem Kriege
wieder hergestellt wurde, die innerhalb unserer Grenzen auf Unverständnis,
ja oft auf heftige Kritik stiessen.

Schweizer Monatshefte, 54. Jahrgang, Heft 12, März 1975, S.88611.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 65



BEDENKENSWERTES

Vom Nachteil und Nutzen historischer Orientierungssysteme

In den siebziger fahren ging es darum, die bürgerlichen Abwehrreflexe gegen die anti-autoritäre Bewegung zu
überwinden und in eine konstruktiv-kritische Auseinandersetzung hinüberzuführen. Dabei hat sich die
historisch-politologische Tradition, die Erich Grüner repräsentiert, als besonders dialogfähig erwiesen. Es ging damals
darum, die radikale Kritik an der Konsumgesellschaft ernst zu nehmen, sich vom Überschuss an rhetorischer
und physischer Gewaltsamkeit zu distanzieren und die Stich worte «Selbstverwirklichung» und «Lebensqualität»
in den Zusammenhang einer jahrhundertealten ideengeschichtlichen Diskussion zu stellen.

Erich Grüner,
1915 in Bern geboren,
war nach seinen Studien
in Bern, Wien und London

von 1941 bis 1961
Gymnasiallehrer in Basel.

Später Ordinarius tür

Sozialgeschichte und

politische Soziologie an

der Universität Bern und

Direktor des dortigen
Forschungszentrums tür
Geschichte und Soziologie

der schweizerischen
Politik. Von seinen
zahlreichen Publikationen
seien erwähnt: Die Wirt-

schattsverbände in der

Demokratie, Erlenbach

1956; Die schweizerische

Bundesversammlung

1848, zwei Bände,
Bern 1966; Die Parteien
in der Schweiz, Bern

1969; Regierung und

Opposition in der Schweiz,
Bern 1969; Die schweizerische

Bundesversammlung

1920 bis 1968,
Bern 1970; Die Schweiz

seit 1945, Bern 1971;
Führungsgruppen im

Bundesstaat, Bern 1973.

Erich Grüner: KONSERVATIV UND PROGRESSIV - REAKTIONÄR

UND REVOLUTIONÄR

Der Hauptgegenstand der bisherigen Geschichte war die Aufgabe, mit
knappen Mitteln zu wirtschaften. Die Hauptsorge war: Gelingt es, die alier-
einfachsten materiellen Bedürfnisse zu befriedigen? Für den Grossteil der
Menschheit ist dies nach wie vor eine Überlebensfrage.

Aber vorläufig haben die konsumgesättigten Industriestaaten diesen

Aspekt der Zukunft aus ihren Vorstellungen verdrängt. Ihr Denken kreist
nicht um den Mangel, sondern um den Überfluss. Nach Marx und den
andern Theoretikern sollen sich die Güter einer Überflussgesellschaft reibungslos

verteilen lassen. Unsere Erfahrungen bezeugen das Gegenteil. Auch in
unserer Wohlstandsgesellschaft dreht sich unser Denken fast ausschliesslich.
darum, wie jede Gruppe einen maximalen

Anteil am Konsumkuchen erhaschen
kann. Trotz dem Güterüberfluss halten
wir also am Leitbild einer vergangenen
Zeit fest, als ob die Befriedigung
materieller Bedürfnisse immer noch unsere
einzige Aufgabe wäre. So gesehen sind
wir alle samt und sonders konservativ.

Die Fixierung an Zielen, die ihres
früheren Sinnes entleert worden sind, ist
wohl ein Hauptgrund dafür, dass wir so

grosse Schwierigkeiten haben, neue
Leitbilder zu finden, die uns über den toten
Punkt hinausführen. In einer
Überflussgesellschaft müsste nicht mehr einzig die

Frage im Mittelpunkt stehen, wie wir die
materiellen Bedürfnisse noch weiter
steigern und noch besser befriedigen können.

Vielleicht gibt es aber doch mindestens

ein Anzeichen dafür, dass die
Bereitschaft besteht, ein neues Leitbild zu
suchen. Eines von ihnen sehe ich darin, dass heute der Ruf nach
Selbstverwirklichung des Menschen so laut ertönt. Auch das Postulat nach Lebensqualität

meint etwas Ähnliches. Aber vielleicht erhalten diese Forderungen
erst dann einen weiterweisenden Sinn, wenn man sie in ein neues
Orientierungssystem stellt. Dann müsste die Frage etwas anders formuliert werden,
etwa so: Was soll der Mensch mit sich anfangen, wenn er sich nicht mehr
ausschliesslich als produzierendes und konsumierendes Wesen versteht? Mit dieser

Frage, die im wahrsten Sinne progressiv, das heisst in die Zukunft weisend

wäre, möchte ich schliessen.

3_-Wk#w

_^<sf-/«^v»

Hans Sigg, Karikatur aus:
0 du liebe Schweiz!, Nebelspalter,
Rorschach 1986.

Schweizer Monatshette, 54. Jahrgang, Hett 11, Februar 1975, S.81711.

66 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Eine Kritik der «Umweltideologie»

Nach Wirtschaftswunder und Fortschrittsträumen haben die Zweifel am ewigen Wachstum eingesetzt.
Ökologische Bedenken sollen allzu ungebremsten Expansionsbewegungen einen Riegel vorschieben.

Hoffmann-Nowotny aber entdeckt hinter den Umweltschützern eine saturierte Mittelschicht, die genug
Zeit und Geld hat, «sich ein wenig vom allgemeinen Getriebe zu entfernen», aber nicht reich genug
ist, «um sich auffachten und privaten Inseln vor den Massen zu schützen». Effektive Zukunftsstrategien

müssten Wachstum — ein qualitatives Wachstum — mittragen, mitausbilden.

Hans-Joachim

Hoffmann-Nowotny,
geboren 1934, studierte
Soziologie, Sozialpsychologie

und
Nationalökonomie in Köln und

Zürich. Zur Zeit Professor

tür Soziologie an

der Universität Zürich.

Forschungsschwerpunkt:
Fragen der Migration.

Hans-Joachim Hoffmann-Nowotny: SOZIOLOGISCHE

Bemerkungen zu den «Grenzen des Wachstums»

Hätten Forrester und Meadows ihr Modell desaggregiert und die vorhandenen

Informationen besser genutzt, dann würde sich einmal ihre Fragestellung

auf das Problem der vorausschauenden Behandlung knapper
Ressourcen, zu denen auch die Umwelt gehört, und vor allen Dingen auf das der

ungleichgewichtigen Entwicklung und des ungleichgewichtigen Wachstums
reduziert haben. Zum anderen hätten sie besser dem berechtigten Vorwurf
begegnen können, ein globales Modell zur Verewigung von Elend und
Ungleichheit produziert zu haben, in dem scheinbar objektive Gesetzmässigkeiten

und Berechnungen nur dürftig die Interessen einer sehr kleinen Schicht
kaschieren.

Ein Modell wie das von Forrester und Meadows, das in seinen Voraussagen
so erschreckend, ja lähmend, und gleichzeitig so pauschal und undifferenziert
ist, dass es schon von daher - selbst wenn es mehr oder weniger zutreffend
wäre — wenig Chancen hat, andauernde Betroffenheit auszulösen, ist wenig
geeignet, die Grundlage eines weltweiten Sozialexperiments abzugeben, vor
allen Dingen dann nicht, wenn es die soziale Dimension völlig ausspart.

Angesichts der apokalyptischen Visionen auf der einen Seite, die von
Forrester und Meadows so scheinexakt gezeichnet werden, und der völligen
Ratlosigkeit auf der anderen Seite, in die sie ihre Anhänger gleichzeitig stürzen,
ist es nicht verwunderlich, dass Teile der Umweltbewegung offen sektiererische

Züge zeigen.
Aufforderungen zu Irrationalität, zur Abkehr von der kausalanalytischen

Methode, ja vom wissenschaftlichen Vorgehen überhaupt, sind nicht mehr
selten. Und der nicht mehr so neue Appell, wir müssten wieder einmal neue
Menschen werden, ist nur ein weiterer Indikator für eine Flucht aus der
Wirklichkeit.

Schweizer Monatshette, 54. Jahrgang, Hett 9, Dezember 1974, S.62811.

_

Das ist unser

j des
Fortschritts:

^tf/.d
» i
¦5

Demonstration in Basel gegen die

Umweltkatastrophe beim Chemieunternehmen Sandoz AG

und die Zerstörung der Natur durch Giftstoffe,
1986. Quelle: Chronik der Schweiz, Chronik und
Ex Libris, Dortmund und Zürich 1987.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 67



BEDENKENSWERTES

Weniger «machen», mehr «gestalten»

Zum 80. Geburtstag des deutschen Nationalökonomen Eugen Böhler, der von 1924 an
als Ordinarius an der ETH Zürich wirkte und 1929 das betriebswirtschaftliche Institut
der ETHZ gründete, schreibt Tuchtfeldt über die Schwächen einer Zeit, die sich aufdie
Macher, die Organisatoren, die Managertypen verlässt, welche statt Distanz und historische

Analyse einen Aktionismus fordern und vorleben, der sich, so Tuchtfeldt, in
Prognosegläubigkeit verliert und die Politik in vorhersehbare Fallen tappen lässt.

Egon Tuchtfeldt: ÜBER DEN MYTHOS DER MACHBARKEIT

Egon Tuchtfeldt,
1923 in Burg
(Schleswig-Holstein) geboren.
Studium der
Volkswirtschaftslehre. 1962-1989
Ordinarius in Bern.

Seine Hauptarbeitsgebiete

sind allgemeine
und sektorale
Wirtschaftspolitik,

Sozialpolitik, Wirtschaftssysteme,

internationale
Wirtschaftsbeziehungen,
europäische Integration,
Entwicklungsökonomie,
Geschichte der
Volkswirtschaftslehre. Tuchtfeldt

ist auch als Herausgeber

tätig (u.a.
Werkausgaben von W. Röpke).

Giovanni Battista Piranesi
(1720-1778), Das gigantische Rad.

Quelle: Graphische Sammlung der
ETH Zürich, Zürich.

&¦

«Die Zukunft ist machbar», lautete ein Ausspruch des schwedischen

Ministerpräsidenten Olof Palme. «Alles ist machbar; es muss nur der richtige
Macher kommen», sagte ein anderer zeitgenössischer Politiker. Während man
früher vom «Staatsmann» sprach, dann vom «Politiker», schreiben die
modernen wirtschafts- und sozialwissenschaftlichen Lehrbuchautoren ungeniert
vom policy-maker — ungeniert, weil es sich hier nicht nur um einen der
üblichen Anglizismen in unserer Sprache handelt, sondern um den Ausdruck
einer unbewussten Weichenstellung des Denkens, eben des Mythos der
Machbarkeit.

Die Hybris des positivistisch-rationalistischen Weltbildes, wie sie sich in
der «Philosophie der Machbarkeit» manifestiert, spiegelt tiefgreifende
Wandlungen in der Auffassung von der historischen Wirklichkeit wider. Die vor-
findliche Welt, wie sie allmählich geworden ist, wird in zunehmendem Masse

überlagert durch eine rational konstruierte Welt — rational konstruiert auf der
Basis von Prognosen und Planungen. Die Gläubigkeit der «Zukunftsbewälti-
ger» an die Planung als Allheilmittel für alle Probleme (die dabei nur allzu oft
erst das Ergebnis früherer Fehlplanungen sind) ist entwaffnend.

Die «Macher» sehen denn auch die Ursachen der von ihnen verschuldeten
Probleme unbeabsichtigte und unerwünschte Nebenwirkungen) nicht
etwa darin, dass sie zu viel, sondern gerade darin, dass sie zu wenig «machen»
und dass sie es nicht gut genug «machen». Sie wollen daher mehr «machen»
und es besser «machen». So ertönt denn überall der Ruf nach mehr und
besserer Prognostik, nach mehr und besserer Planung. Diese Antwort wäre
zweifellos richtig, wenn das dahinter stehende Konzept, eben der
konstruktivistische Rationalismus, dem Wesen menschlicher Ordnung gemäss wäre.
Verneint man dies, dann geht die Antwort der «Macher» am Kern der
Problematik vorbei.

Politik will und muss handeln (wobei auch das Nichthandeln gegebenenfalls

politisch relevant sein kann, was oft übersehen wird). Aber es stellt einen
grundsätzlichen Unterschied dar, ob sich Politik als «machen» oder als

«gestalten» versteht. Wir haben es hier keineswegs mit einer blossen Änderung
der Bezeichnung zu tun. Denn «gestalten» besitzt eine andere Qualität als

«machen».

Gestaltung im hier verstandenen Sinne eines empirischen Rationalismus
bedeutet behutsame Formung des Vorhandenen, wie es aus den historischen
Kräften gewachsen ist. Politik als «Daseinsgestaltung» unterscheidet sich
daher schon im Anspruch notwendigerweise von der Hybris des konstruktivistischen

Rationalismus.

Schweizer Monatshefte, 53.Jahrgang, Heft 8, November 1973, S.542ff.

68 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

On peut toujours faire mieux

Die vom Staat garantierte Freiheit kann nicht grenzenlos sein, und es gibt immer wieder Situationen, in denen die
Freiheit der einen aufKosten der Freiheit der andern geht. Die Abgrenzung der Freiräume ist eine niemals definitiv

und niemals restlos befriedigend lösbare Aufgabe, darum ist auch der Liberalismus ein niemals abschliessend

erfüllbares Programm. Gerade weil Freiheit immer in Relation mit Beschränkungen aller Art steht, müssen Liberale

den jeweils aktuellen Herausforderungen aktiv begegnen. Sie können sich nicht damit begnügen, konservativ

zu sein, fean François Aubert ist einer der profilierten Vertreter dieses zukunftsgerichteten Liberalismus.

Jean François Aubert: l_A SUISSE EST-ELLE LIBÉRALE?

Jean François Aubert,
1931 in Peseux NE

geboren. Seit 1956
Professor für Staatsrecht,
seit 1967 an der Universität

Genf. 1971-1979
war Aubert Nationalrat.
Mitarbeiter in verschiedenen

juristischen
Fachzeitschriften und Verfasser

von zahlreichen
Aufsätzen und

Monographien und eines
Lehrbuches des

Bundesstaatsrechtes.

D'abord, le libéralisme est une affaire de degré, et c'est pour cela,
justement, que le point ne peut pas être tranché d'une façon nette. Il n'y a pas
d'Etat totalement libéral. Il n'y en a pas non plus de totalement tyrannique.

Dans l'échelle, la Suisse

occupe une place avouable;
il faut une bonne dose de

hargne pour le nier.
La liberté, en Suisse, est

juridiquement garantie par
la Constitution et par les

lois. Ceux qui s'estiment
lésés ont des actions et des

recours. Mais il est normal

que ces procédures se heurtent

à des barrières, parce
qu'on ne conçoit guère
qu'une personne puisse, au

nom du libéralisme, diffamer

son prochain, polluer
les rivières ou démolir
l'Etat. Notez que la solution

des conflits d'intérêts
M. C. Escher, Circle Limit IV. Quelle: M. C. Escher, doit être constamment re-
Graphik und Zeichnungen, Benedikt, Köln 1992. vue et qu'on peut toujours

faire mieux.
La liberté est vaine, si l'on ne s'en sert pas. Il y a bien des gens qui, touchés

dans leur situation juridique, ne se défendent pas, parce qu'ils sont faibles,
qu'ils ont peur ou qu'ils ne savent pas comment s'y prendre. On les aiderait
à bon compte en créant, dans chaque district, un office de renseignement.

Mais la liberté souffre encore de tout un réseau de contraintes privées.
Nous ne parlons pas des influences économiques, auxquelles une législation
bien faite permet de résister. Nous pensons, plus simplement, à la famille, aux
amis, aux connaissances. Il y a une foule de choses que nous ferions, si nous
étions seuls, et que nous ne faisons pas, crainte de nuire à nos enfants, de nous
brouiller avec nos voisins ou d'embarrasser de quelque manière notre vie
sociale. Ces entraves sont de tous les temps et de tous les pays. On les oublie
parfois, mais elles suffisent à rendre relatifs bien des discours sur la liberté.

Schweizer Monatshefte, 53. Jahrgang, Heft 5, August 1973, S.292

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 69



BEDENKENSWERTES

ES KOMMEN UND GEHEN ALLE DlNGE

1971 wurde Pablo Neruda, einer der grössten lateinamerikanischen Lyriker mit sehr wechselvollem

Leben, mit dem Nobelpreis geehrt. Heinz Fischer zeichnete mit seiner Neuübersetzung von Gedichten

aus verschiedenen Phasen den Gang der Entwicklung des preisgekrönten Autors nach. An dieser Stelle
drucken wir — das Gedicht «Von Zeit zu Zeit» aus der Sammlung «Estravagario» (1958) ab. In ihm
klingt ein Ton des Verstehens und des Humors an. Die ganze Sammlung vermittelt den Eindruck, als

erfasse der Dichter im Schatten des Todes das Leben klarer und nehme es mit grösserer Liebe an.

Pablo Neruda,

eigentlich Nettali
Ricardo Reyes Basoalto,
1904 in Parrai geboren,
gestorben 1973. Im

diplomatischen Dienst.
Trat 1945 der chilenischen

KP bei. Emigration.

Bedeutendster
zeitgenössischer Lyriker
Lateinamerikas. 1971

Nobelpreis für Literatur.

Pablo Neruda: VON ZEIT ZU ZEIT

Zeichnung von José Guadalupe Posada

(1851-1913). Quelle: Andrea Kettenmann,

Frida Kahlo - Dolor y pasión,
Benedikt, Köln 1992.

*

Von Zeit zu Zeit und mit Distanz
sollte man in einem Sarge baden.

Ohne Zweifel ist alles ganz gut
und alles ist ganz schlecht, ohne Zweifel.

Es kommen und gehen die Reisenden,

die Kinder wachsen und die Strassen,

schliesslich kaufen wir die Guitarre,
die im Laden einsam weinte.

Alles ist gut, alles ist schlecht.

Die Gläser füllen
und leeren sich einfach
und manchmal in der Frühe
sterben sie mit ihrem Geheimnis.

Die Gläser und die, die sie leerten.

So überlegen sind wir, dass wir jetzt
den Nachbarn nicht mehr grüssen

und so viele Frauen lieben uns,
dass wir nicht wissen, wie es schaffen.

Und wie feinbetucht wir uns tragen!
Und was für gesetzte Meinungen.

Ich habe einen gelben Mann gekannt,
der sich für orange hielt,
und einen Neger, der sich blond gab.

Es kommen und gehen alle Dinge.

Ich habe gesehen, wie die Diebe

als makellose Gentlemen

gefeiert wurden

— und das ging auf englisch vor sich —

und ich sah Ehrliche hungrig
nach Brot aufdem Müllhaufen suchen.

Schweizer Monatshefte, 52. Jahrgang, Heft 4, Mai 1972, S.271ff.

Ich weiss, dass man mir nicht glaubt.
Aber ich sah es mit eigenen Augen.

Man sollte in einem Grab ein Bad nehmen

und aus der deckenden Erdschicht
dem Stolz oben ins Gesicht sehen.

Dann lernte man das rechte Mass.

Lernte sprechen, lernte leben.

Vielleicht sind wir dann kleinere Narren
vielleicht sind wir dann kleinere Weise.

Wir werden sterben lernen.

Staub werden, keine Augen haben,

ein vergessener Name sein.

Es gibt Dichter, so gross,
dass sie unter keine Tür gehen

undfixe Geschäftsleute,

die sich nicht der Armut entsinnen.

Es gibt Frauen, die durch kein

Zwiebelaug gehen werden

und es gibt viele Dinge, viele Dinge
und so ist es, und so wird es nicht bleiben.

Wenn ihr wollt, glaubt mir nichts.

Ich wollte euch nur etwas zeigen.

Ich bin ein Professor des Lebens,

ein fahrender Schüler des Tods

und wenn das, was ich weiss,

euch zu nichts nützt,
habe ich nichts gesagt, wenn nicht alles.

70 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Unvermeidlicher Druck zum Staat

Schon in den siebziger fahren, als noch das «Gleichgewicht des Schreckens» die weltpolitische
Sicherheits- und Unsicherheitslage prägte, war vom «Ende des Nationalstaats» die Rede. Daniel Frei
beurteilte die Lage in einer sorgfältigen Gegenüberstellung der Kräfte, welche das Staatliche in Frage
stellen, und jener, welche das Staatliche eher stärken. Er kam, speziell für den Kleinstaat, zu einer

positiven Bilanz zugunsten militärisch verteidigter Nationalstaatlichkeit, und zwar bemerkenswerterweise

— schon damals — ohne Bezugnahme aufein konkretes Szenario der Bedrohung.

Daniel Frei: HAT DER STAAT NOCH EINE ZUKUNFT?

Daniel Frei,

geboren 1940, gestorben

1988, war der erste
Lehrstuhlinhaber für
Politische Wissenschaften

an der Universität
Zürich. Nach Abschluss
eines Geschichtsstudiums

wurde er dort mit
28 Jahren Privatdozent
und mit 31 Jahren als
Professor für sein
Fachgebiet gewählt, das er
in Zürich rasch zu einer
Blüte brachte. Er

verfasste als Lehrer und

Forscher 15 Bücher und
eine grosse Zahl von

international beachteten
Aufsätzen. Seit 1964,
unmittelbar nach Stu-

dienabschluss, war er
Mitarbeiter bei den

•Schweizer Monatsheften»

und betreute als
Redaktor von 1968 bis
1972 den politisch-wirtschaftlichen

Teil. Bis zu

seinem allzu frühen Tod

veröffentlichte er dort
28 grössere und
kleinere Beiträge zu Fragen
der schweizerischen
Identität und Neutralität,

der Aussenpolitik
und der internationalen
Strategie und

Sicherheitspolitik.

Das internationale System regelt bekanntlich im Gegensatz zu einem
innenpolitischen System die in ihm vorkommenden Konflikte in sehr primitiver
Weise. Mit Konflikten haben wir freilich immer zu rechnen, solange unsere
Welt noch nicht zum Schlaraffenland oder zum Paradies geworden ist, denn
die Summe der Wünsche und Interessen der einzelnen Gruppen oder Individuen

ist meist viel grösser als die Summe der Mittel, um diese Wünsche zu
befriedigen. Während nun aber im Innern der Staaten bestimmte Regeln,
Gesetze, entwickelt worden sind, um die Konflikte ohne Gewaltanwendung zu
lösen, stehen im internationalen Bereich für die gewaltfreie Lösung von
Konflikten nur sehr mangelhafte Methoden zur Verfügung, und zwar kranken sie

alle an dem Übel, dass ihr Funktionieren vom Willen der einzelnen Staaten

abhängt: In der Uno ist die Abhängigkeit im sogenannten «Vetorecht» der
Grossmächte sogar förmlich verankert; die Bemühungen um eine Abrüstung
scheitern bekanntlich immer wieder am Argwohn der einzelnen Staaten; der

Erfolg diplomatischen Verhandeins hängt vom Willen der einzelnen
Verhandlungspartner ab; das System der strategischen Abschreckung bezieht sich
ebenfalls allein auf die einander im Konflikt gegenüberstehenden Partner.

Etwas Übergeordnetes dagegen fehlt; es fehlt etwas, das, um mit Carl
Friedrich von Weizsäcker zu sprechen, die internationale Politik zur
«Weltinnenpolitik» macht, und es zeichnet sich leider auch keine Entwicklung ab,
die in diese Richtung führen würde. Solange sich das internationale System
in diesem Zustand befindet, bleibt der einzelnen Gemeinschaft freilich im
Notfall nur die Waffengewalt und im Normalfall nur die Rückversicherung
durch die mögliche Waffengewalt übrig. Oder anders ausgedrückt: So sehr
auch die verschiedenen Kräfte, vor allem die Wirtschaft, über den Staat
hinausweisen und ihn in Frage stellen, so sehr gilt nun eben auch einmal die
Tatsache, dass in machtpolitisch-strategischer Hinsicht, von den Gegebenheiten
des internationalen Systems her, ein unvermeidlicher Druck zum Staat hin
besteht. Die Menschen haben also im heutigen, nur rudimentär organisierten

- weil ausschliesslich auf dem Willen von Einzelstaaten beruhenden —

internationalen System gar keine andere Wahl, als sich in Staaten zu organisieren.

Mit dem Staat als der grundlegenden politischen Organisationsform
ist folglich vor allem aus diesem Grund auf absehbare Zukunft fest zu rechnen,

so sehr man sich auch eine universelle Ordnung wünschen möchte.

Schweizer Monatshefte, 51. Jahrgang, Heft 8, November 1971, S.558f.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 71



BEDENKENSWERTES

Die Ewig-Gestrigen in Neuauflage?

Herbst in Deutschland. Die Rote-Armee-Fraktion hat mehrfach
zugeschlagen, ihr harter Kern wird erst ein fahr später verhaftet
werden — die Angst geht um in Deutschland. Die Wehrlosigkeit der
Weimarer Republik, ihre bis in den Selbstmord aufrechterhaltene
«Toleranz» werden von aufgeschreckten Intellektuellen immer
wieder beschworen. Dietrich Schindler gehört zu diesen Mahnern.

Dietrich Schindler: GRENZEN DER TOLERANZ

Dietrich Schindler,
geboren 1924, war von

1964 bis 1989 Professor

für Völkerrecht,
Europarecht, Staatsund

Verwaltungsrecht
an der Universität
Zürich, seither
Honorarprofessor. 1958 bis
1968 gehörte er der
Redaktion der 'Schweizer
Monatshefte' an. Er ist
weiterhin MitgUed des

Vorstandes der 'Schweizer

Monatshefte'.

.._ •¦

x_ t£.

F V \J

__

Soll Toleranz auch jenen gegenüber geübt werden, deren Ziel es ist, die
freiheitlich demokratische Grundlage unseres Staates zu zerstören? Diese Frage
stellt sich seit einiger Zeit im Hinblick auf Gruppen und Personen, die
bezwecken, unsere «spätkapitalistische» Gesellschaft mit ihrem «faschistischen»
Charakter in eine imaginäre «sozialistische» zu verwandeln.

Die Erfahrungen mit dem Nationalsozialismus und dem Faschismus führten

zur Erkenntnis, dass jenen Personen und Gruppen, welche die Freiheit
zum Kampf gegen die freiheitlich demokratische Ordnung missbrauchen,
kein Anspruch auf die Freiheitsrechte gewährt werden darf. Die
Bundesrepublik Deutschland hat 1949 diesen Grundsatz in Artikel 18 ihres

Grundgesetzes verankert und damit die im Interesse der Freiheit gebotenen Schranken

der Toleranz gesteckt. Eine entsprechende Bestimmung wurde in die
Europäische Menschenrechtskonvention aufgenommen. Dieser Grundsatz ist
in neuerer Zeit teilweise in Vergessenheit geraten. Wenn es auch von Vorteil
sein kann, extremistischen Gruppen die Möglichkeit zu belassen, sich in Freiheit

zu manifestieren, um sich auf diese Weise selbst totzulaufen, hat solche
Toleranz doch ihre Grenzen.

Verschiedene Faktoren sind für das Missverständnis der Toleranz
verantwortlich:

Einmal wissen wir, dass aufzahlreichen Gebieten Reformen nötig sind. Im
Bestreben, ihnen keine Hindernisse in den Weg zu legen, dulden wir alles und
übersehen, dass die Umtriebe der Extremisten nicht zu Reformen, sondern
zur Anarchie und zum Nihilismus führen.

Viele unterschätzen die Bedeutung der extremistischen Gruppen, da diese

vorwiegend von Jugendlichen gebildet sind und den Eindruck einer
vorübergehenden Verirrung erwecken. Man begegnet ihnen mit grösster Nachsicht.
Dabei wird nicht bedacht, dass die Tolerierung fortdauernder Verstösse gegen
unsere Ordnung, das Vertrauen in diese Ordnung zerstört.

Ein wachsender Fatalismus schliesslich begünstigt die falsch verstandene
Toleranz. Typisch ist der Ausspruch: «Wenn sie einen kommunistischen Staat
haben wollen, sollen sie ihn haben.» Es sollte stets in Erinnerung behalten werden,

dass mehrere Generationen nötig sind, um Ordnungen aufzubauen,
kurze Zeit aber genügt, um sie zu zerstören.

Es ist Zeit, sich der Erfahrungen zu erinnern, welche der Nationalsozialismus

und Faschismus uns gelehrt haben.

Schweizer Monatshefte, 51. Jahrgang, Heft 7, Oktober 1971, S.456

Demonstration am Helvetiaplatz in

Zürich, 1968. Quelle: Sonderfall
Schweiz, Schweizerisches
Landesmuseum, Zürich 1992.

72 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Erbarmen kennt Samuel Becketts Welt nicht

1970 — ein denkwürdiges Jahr Literatur: «Mercier et Camier», Samuel Becketts erster direkt auffranzösisch
geschriebener Roman, erscheint. Die beiden Clochards suchen das Erbarmen am Himmel zu finden, als könne
die Luft es tragen. Tatsächlich klammern sich Mercier und Camier an clownesken Dialogen fest, weil ihnen die
Dinge des Lebens schon lange abhanden gekommen sind. Wer loslässt, das wissen beide, hat auch den
Weggefährten für immer verloren. Radikaler, trauriger war Beckett nie. Gerda Zeitner, die grosse Vermittlerin der
modernen französischen Literatur im deutschsprachigen Raum, leuchtet anhand dieses Romans die Kraftfelder
von Becketts Gesamtwerk aus.

Gerda Zeitner: STILÜBUNGEN GEGEN DEN TOD

Gerda Zeitner,
geboren in Zürich,
Studium der Romanistik
in Zürich, Rom, Paris.
Promotion über Pierre
Corneille. Literaturkritische

Beiträge an

Zeitschriften, Zeitungen,

Rundfunk in

Deutschland, Schweiz,
Frankreich. Mitarbeit
an der >NZZ» für neue
französische Literatur.
Buchveröffentlichungen:
Das Wagnis des
französischen Gegegenwarts-

romans, 1960; Die

eigenmächtige Sprache, 1965;
Beim Wort genommen,
1973; Im Augenblick der

Gegenwart, 1974;
Das Ich ohne Gewähr,

1980; Ästhetik der

Abweichung, 1995.

Was aber Beckett mit seinem Satz vom Erbarmen sagt, ist die Tatsache,
dass heute die Verbindung zwischen dem Inneren des Bewusstseins und der
Aussenwelt abgebrochen ist und damit auch die symbolische Ausdrucks- oder
Leseweise unmöglich wurde. «Honni soit qui symboles y voit», lautet der letzte
Satz von «Watt». Und wenn dieses Wort natürlich den Leser nun gerade
einlädt, nach Symbolen zu suchen, fordert er doch auf, diese am Ende wieder zu
verwerfen. Die eigentliche Situation von Becketts Menschen - die natürlich
nicht nur «seine» Menschen sind — soll nicht mit einer Lüge verdeckt werden.
Es dürfen keine Verbindungen vorgetäuscht werden, wo doch mit allem die
Verlassenheit anzuklagen ist und die Kluft zwischen dem Menschen und seiner

Umwelt. «Wir leben in einer beinahe rasend gewordenen Welt, die uns von
allen Seiten anfällt», sagt Michel Butor. Wir brauchen nur auf die Strasse zu
gehen und haben ein Muster davon. Das technische Zeitalter hat unseren
Lebensraum ins Gesichtlose, Feindliche und Aggressive entfremdet. Wollte man
Becketts Ausspruch in vielleicht unerlaubter Weise zuspitzen, könnte man
sagen, es gebe in unseren Städten wirklich keine Luft mehr, die ein Erbarmen
zu tragen vermöchte, da sie ja mit Abgasen schon übervoll ist. Das soll nicht
heissen, Beckett treibe Zeitkritik; was aber bei ihm im Horizont des Ewigen
erscheint, ist dennoch die Situation des heutigen Menschen.

Feststeht, der Satz vom Erbarmen ist ein clownesker Satz. Um derweise in
die Luft zu gucken, das in ihr liegende Erbarmen zu suchen und es natürlich
nicht zu finden, braucht es den Clown. Auch Becketts Clown ist eine — spielhafte

- Chiffre für das Nichts.
In diesen paradoxen Strukturen liegt endlich auch der Grund, weshalb

Merciers und Camiers rührende und heldenhafte Veranstaltungen gegen das

Verkommen im Unartikulierten auf die Dauer nicht tragen können. Es sind
Scheinprozeduren, welche die Ruinenwüste zwar hinauszögern, die Bedrohung

jedoch nur um so deutlicher werden lassen.
Sie tun es nicht umsonst. Der Wert der Sprachübung bleibt. Denn der

stilisierte Dialog der beiden Clochards steht am Eingang zu Becketts ganzem
dramatischen Schaffen. Hier wird erstmals der präzise, lakonische und
doppeldeutige Wortwechsel versucht, der über die Rampe zu tragen vermag. Und
wer wollte leugnen, dass die Hinwendung zur Bühne mit ihrem Anspruch auf
Sichtbarkeit und Struktur nicht auch eine Vorkehrung gegen das Verdämmern

im Kontur- und Namenlosen sein könnte?

Schweizer Monatshefte, 51. Jahrgang, Heft 3, Juni 1971, S.19111.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 73



BEDENKENSWERTES

ES GIBT KEINEN ERSATZ FÜR WIRKLICHE KONKURRENZ

Ln der Wirtschaftspolitik kommt es besonders häufig vor, dass für populäre, an sich vernünftige Ziele
Mittel eingesetzt werden, die nicht nur untauglich sind, sondern kontraproduktiv. Es gehört zu den

wichtigsten und vornehmsten Aufgaben wirtschaftswissenschaftlicher Publizistik, solche Zusammenhänge

zu klären und vor gefährlichen Illusionen zu warnen. Gottfried Haberler unternimmt dies im
Rahmen eines Aufsatzes über den Zusammenhang von Arbeitsmarkt und Inflation. Als konkretes

Beispiel dienen ihm die heute im europäischen Rahmen wieder diskutierten «Lohnrichtlinen».

Gottfried Haberler,
1900 bei Wien geboren,
gestorben 1995; lehrte
von 1928 bis 1936 an

der Universität Wien;

von 1936 bis 1971 Pro-

lessor für internationale
Wirtschaftstheorie in

Harvard. Haberler gehört
zu den prominentesten
Spezialisten auf dem

Gebiet der Währungspolitik.

Zu den Ehrungen
zählen u.a. der Bernhard
Harms-Preis (1974),
Antonio Feltrinelli-Preis
(1981). Ausgewählte
Werke: Der Internationale

Handel (1933),
Economic Growth and

Stability (1974).

Gottfried Haberler: SlND WIR ZU EWIGER INFLATION

VERDAMMT?

Die Lohnleitlinien versuchen also, den Zustand, der sich in einer
reibungslosen Konkurrenzwirtschaft einstellen würde, in unserem von Gewerkschaften

monopolisierten Arbeitsmarkt herbeizuführen. Das ist ein durchaus
löbliches und vernünftiges Ziel.

Das Mittel ist jedoch völlig ungeeignet, weil der Durchschnittslohn als

solcher in einer individualistischen Wirtschaft nicht direkt dekretiert oder
direkt manipuliert werden kann.

Die Folge wäre eine kumulative Beeinträchtigung der rationellen Verteilung

der Produktionsmittel, Verzögerung der Erhöhung der Produktivität
und Verlangsamung des Wirtschaftswachstums. Es müssten daher mehr und
mehr Ausnahmen von der Regel der gleichmässigen Erhöhung aller Löhne
gemacht werden, und die Politik der Lohnrichtlinien würde sehr rasch in
den Sumpf allgemeiner detaillierter Lohn- und Preiskontrollen führen.
Denn Lohnkontrollen ohne Preiskontrollen sind politisch unmöglich. Die
Erfahrung hat diese

Behauptung immer wieder

bestätigt. Wo
immer die Politik der
Lohnleitlinien oder
Einkommenspolitik ernsthaft

versucht wurde, ist
sie rasch versandet und
versumpft.

Es gibt eben keinen
synthetischen, künstlichen

Ersatz für wirkliche

Konkurrenz. Wenn
es nicht gelingt, die

Monopolstellung der
Gewerkschaften am
Arbeitsmarkt zu beseitigen
oder zumindest stark zu
vermindern und ein Mindestmass von Konkurrenz sicherzustellen, so muss
ein gewisses Ausmass an Arbeitslosigkeit sowie von Lohn- und Preisverzerrungen

in Kauf genommen werden, und jeder Versuch, diesem Übelstand
durch Inflation beizukommen, ist auf die Dauer - und zwar auf relevante,

verhältnismässig kurze Dauer - zum Scheitern verurteilt. Wie man den
Missbrauch der Monopolgewalt der Gewerkschaften verhindern kann, ist
allerdings ein Problem, das noch in keinem demokratischen Land zur vollen
Zufriedenheit gelöst wurde.

-.•.•¦•

Rembrandt Harmensz van Rijn, 1606-1669.
Der Geldwechsler. Gemäldegalerie Berlin.
Staatliche Museen, Preussischer Kulturbesitz.

Schweizer Monatshefte, 50. Jahrgang, Heft 10, Januar 1971, S.848ff.

74 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Die moralische Verantwortlichkeit des Wissenschaftlers

Angesichts der atomaren Bedrohung, die ein Oppenheimer nicht hatte ahnen können,
angesichts zweier bis aufdie Zähne bewaffneter Blöcke, deren Existenz, simpel gesehen,

aufein paar Bänden bedrucktem Papier eines wirtschaftswissenschaftlich interessierten
Philosophen beruhen, denkt Karl Popper in einem 1968 vor dem Internationalen
Philosophenkongress in Wien gehaltenen Referat, das in den «Monatsheften» zum ersten
Mal abgedruckt wurde, über die neue prinzipielle Verantwortung der Wissenschaft nach.

Sir Karl Popper,
1902 in Wien geboren,
gestorben 1994. Popper
wurde 1946 Professor
für Logik und
Wissenschaftstheorie an der
London School of Economics.

Er gilt als Begründer

des kritischen
Rationalismus. - Werke

u. a.: Logik der
Forschung (1934), Die

offene Gesellschaft und

ihre Feinde (1957), Das

Ich und sein Gehirn (mit
J.C. Eccles, 1977).

Sir Karl Popper

5*
_^*

•v
_/_______¦___

Karl Popper: ElNE OBJEKTIVE THEORIE DES HISTORISCHEN

Verstehens

Man darf wohl sagen, dass das Problem der moralischen Verantwortlichkeit
des Wissenschaftlers heute mehr als früher einen jeden von uns angeht;
heutzutage sind nicht nur die Naturwissenschaften, sondern auch alle anderen
Wissenschaften anwendbar. Es gab einmal eine Zeit - und sie liegt nur etwa
vierzig Jahre zurück —, in der der reine Naturwissenschaftler oder der reine
Geisteswissenschaftler nur eine moralische Verantwortung hatte, die hinausging

über die Verantwortungen, die wir alle haben: die Verantwortung nämlich,

nach der Wahrheit zu suchen.
Diese glücklichen Zeiten gehören der Vergangenheit an. Heute kann nicht

nur alle reine Naturwissenschaft zur angewandten Naturwissenschaft werden,
sondern sogar alle Wissenschaft, von der Logik bis zur Urgeschichte.

Absolute Loyalität schuldet er [der Studierende] weder seinem Lehrer noch
seinen Kollegen, sondern nur der Menschheit. Man kann die Stellung jedes
Wissenschaftlers, ja jedes Intellektuellen mit der des Arztes vergleichen, der

verpflichtet ist, den ihm anvertrauten Patienten nach bestem Wissen und
Gewissen zu helfen.

Nur Naturwissenschaftler können beispielsweise die Gefahren des

Bevölkerungswachstums voraussehen oder die des zunehmenden Verbrauchs von
Erdölprodukten oder der für friedliche Zwecke verwendeten Atomenergie
(wegen des sich häufenden Atommülls). Wissen sie auch genug darüber? Sind
sie sich namentlich der Grösse ihrer Verantwortung bewusst? Einige unter
ihnen zeigen sich der Aufgabe gewachsen, andere nicht, so scheint es. Manche

sind wohl zu sehr mit konkreten Aufgaben beschäftigt; andere geben sich
vielleicht ganz einfach nicht genügend Rechenschaft. Aus diesem oder jenem
Grunde scheint es niemand als seine Aufgabe zu betrachten, sich zum Beispiel
um die ungewollten Auswirkungen der bedenkenlos vorangetriebenen
technischen Entwicklung zu kümmern. Die Möglichkeiten der praktischen
Anwendung naturwissenschaftlicher Kenntnisse sind betörend. Obgleich schon
viele Leute daran gezweifelt haben, ob uns der technische Fortschritt in allen
Fällen wirklich glücklicher mache, halten es doch nur wenige für ihre Pflicht,
herauszufinden, wie viele vermeidbare neue Leiden die zwar ungewollten, aber

oft unvermeidlichen Folgen des technischen Fortschrittes mit sich bringen.
Das Problem der ungewollten Folgen unserer Handlungen — Folgen, die

nicht nur unbeabsichtigt, sondern oft auch nur schwer vorauszusehen sind —

ist das grundsätzliche Problem des Sozialwissenschaftlers.
Da sich der Wissenschaftler nun einmal unentwirrbar in die Anwendung

seiner Wissenschaft verwickelt hat, so sollte er darin eine seiner besonderen

Verpflichtungen sehen, die ungewollten Folgen seiner Tätigkeit so weit als

möglich vorauszusehen. Dann kann er, bevor es zu spät ist, die Aufmerksamkeit

auf jene ungewollten Folgen lenken, die wir vermeiden müssen.

Schweizer Monatshefte, 50. Jahrgang, Heft 7, Oktober 1970, S.56111.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 75



BEDENKENSWERTES

«Es gibt 'nen Trend zum Grossbetrieb heute...»

Immer wieder bieten die «Schweizer Monatshefte» Schriftstellern ein
Forum für noch unveröffentlichte Texte an. Unter dem Titel «Schweizer

Autoren» erschienen 1969 als Vorabdruck Proben aus dem Werk dreier
(damals) junger Berner Autoren. Gerhard Meier ist einer der

Lyriker, aufderen Schaffen in dieser Form hingewiesen werden soll.

10 fahre zuvor waren seine ersten Gedichte herausgekommen.

Gerhard Meier: DAS GRAS STEHT WIEDER AUF

Gerhard Meier,
1917 in Niederbipp
geboren. Arbeiter,
Angestellter, Autodidakt.
Seit 1970 treier Schritt-
steiler: Lyriker und

Erzähler. - Werke u.a.:
Es regnet in meinem

Dort (1971), Die Toteninsel

(1979), Borodino

(1982), Die Ballade

vom Schneien (1985),
Bauer und Bindschädler

(1987), Das dunkle Fest

des Lebens (mit Werner

Morlang, 1995).

Briefträger, in Katastrophenfällen plaudern sie aus der Zeitung. Die Strassen,

wenn immer möglich, drücken sich um die Hügel. Die Leute, von Notdurft
und Wollust umgetrieben, vertreiben die Zeit.

Im Herbst liegen die Flüsse bloss, und die Uhren drehen träger, und es gibt
mehr Häuser mit steilen Dachstühlen jetzt, und in Dachstühlen gibt es den

Hausbock doch. Über die Zäune schwingen Goldruten.

Wie pathetisch die Gegend sich gibt, wenn nach Regentagen Ostwind
aufkommt, und in Gärten, alten natürlich, farbige Glaskugeln auf Pfählen die

Welt wiedergeben in seltsamer Verzerrung.

Es gibt nen Trend zum Grossbetrieb heute (Konsum, Migros, Suhrkamp),
und was schon gross ist, schliesst sich zu noch grösserem zusammen. Vereinzelt

gibts einzig schwarze Madonnen noch.

Das Gras steht wieder auf

Faksimile eines Gedichts von Gerhard

Meier. Quelle: Lexikon der Schweizer

Literaturen, Lenos, Basel 1991.

sU/L+^i^Uj-t i) e«

f_W*<^ /rt*-rtb fiU^vv Jlt^tvd.

£i£^ L^cLe*, ^rw _^*w

wenn nach Regentagen Ostwind aufkommt die Leute von Notdurft und
Wollust umgetrieben die Welt wiedergeben in seltsamer Verzerrung die

Uhren träger drehen und die Flüsse

vertreiben die Zeit es gibt 'nen Trend zum Grossbetrieb heute und in Gärten

alten natürlich farbige Glaskugeln auf Pfählen und in Dachstühlen gibt
es den Hausbock doch wenn immer möglich Konsum

Migros Suhrkamp und was schon gross ist im
Herbst schliesst sich zu noch grösserem zusammen

(wie pathetisch die Gegend sich gibt)
vereinzelt gibts einzig die Strassen noch liegen
schwarze Madonnen

bloss in Katastrophenfällen plaudern sie

über die Zäune schwingen Goldruten Briefträger
drücken sich um die Hügel aus der Zeitung gibt
es mehr Häuser mit steilen Dachstühlen jetzt und

das Gras steht wieder auf

Schweizer Monatshefte, 49. Jahrgang, Heft 7, Oktober 1969,

S.6571.

76 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Marktwirtschaft: Ursprung und Ziel freiheitlicher Lebensformen

Ludwig Erhard gilt zu recht als Animator und Promotor des «deutschen Wirtschaftswunders».
Sein Erfolg war eindrücklich und seine Verdienste sind unbestritten, aber sein Projekt einer
freien Wirtschaftsgesellschaft ist den sozial- und wirtschaftspolitischen Kompromissen zum Opfer
gefallen. Die Marktwirtschaft ist und bleibt aufein Lebensgefühl angewiesen, das Freiheit mit
Verantwortung verbindet. Das Soziale an der Marktwirtschaft wird gerade nicht durch Schranken
und Interventionen an sie herangetragen oder angefügt, es liegt in ihrem freiheitlichen Kern selbst.

Ludwig Erhard,

geboren 1897 in der
Fürth, gestorben 1977.
Studium der Volks- und

Betriebswirtschalt.
Erhard bereitete die

Währungsreform von

1948 vor und wurde der
• Vater des Wirtschaftswunders-.

Er setzte das

Konzept der sozialen
Marktwirtschaft durch.

Abgeordneter,
Wirtschaftsminister der
BRD, 1963 Nachfolger
Adenauers als Bundeskanzler.

Rücktritt 1966.

Ludwig Erhard

- ggg^k

Ludwig Erhard: MARKTWIRTSCHAFT UND INDIVIDUELLE

Freiheit

Mir genügt also ein bloss formales Bekenntnis zur Marktwirtschaft nicht
mehr, wenn es nicht mit einer glaubhaften Treue zu freiheitlichen Lebensformen

gepaart ist. Wer mit wachen Sinnen das Zeitgeschehen aufnimmt,
kann doch gar nicht an der Wahrnehmung vorbeigehen, dass unsere
gesellschaftliche Entwicklung und die Formen unseres Zusammenlebens immer
mehr kollektivistische Züge annehmen. Schon scheint es in einem falschen
Fatalismus als fast selbstverständlich betrachtet und auch geglaubt zu werden,
dass der einzelne - der auf sich selbst gestellte freiheitsbewusste Staatsbürger
— gar nicht mehr in der Lage wäre, für seine Existenz und seine Lebenssicherung

einzustehen, sondern dass sein Schicksal dem Staat oder mächtigen
Kollektiven überantwortet werden sollte, wenn nicht sogar müsste.

Die Sozialisten entdeckten ihre Liebe zur Marktwirtschaft erst dann, als

ihnen bewusst geworden war, dass ihre Vorstellungen einer
Zentralverwaltungswirtschaft nicht nur keinen Widerhall mehr fanden, sondern immer
heftigerer Ablehnung begegneten. Sie bedienten sich dabei des aus ihrer Sicht
nicht ungeschickten Tricks, das innerste Wesen der Marktwirtschaft als einer
ordnungspolitischen, aber auch sittlich fundierten Gesellschaftsvorstellung
auf einen rein mechanischen Wirtschaftsablauf zu reduzieren. Aus Not und
Zwang bekannten sie sich schliesslich mit Weh und Ach zur Anerkennung
der Funktion des Marktes, ja mit Einschränkungen auch zu einer besseren

Würdigung des Ordnungselements, des Wettbewerbs und der freien
Preisbildung.

Aber jenseits dieser Spielregeln nimmt das kollektivistische Denken immer
mehr überhand. Die Marktwirtschaftler sozialistischen Geblüts huldigen der

Auffassung, dass, wenn man Marktwirtschaft nur als eine technische Funktion

verstehe, der den Interesseneinflüssen unterliegende Staat neben

eigensüchtigen Zielsetzungen doch zugleich auch über die Möglichkeit
verfüge, die ökonomischen, sozialen und wirtschaftspolitischen Daten so zu setzen

— oder auch dahin zu verändern —, dass nach dem mechanischen Ablauf
des Marktgeschehens dennoch das Ergebnis zustandekäme, das wohl dem
Willen des Kollektivs, aber eben nicht mehr dem Lebensgefühl einer freien

Wirtschaftsgesellschaft entspricht.
Im übrigen bleibt es eine wichtige Aufgabe, dem penetranten Versuch, die

freie Marktwirtschaft, die wir meinen, als abgetan und altmodisch zu
charakterisieren und eine andere, rechenhafte Auch-Marktwirtschaft etablieren
zu wollen, unseren geistigen und seelischen Widerstand entgegenzusetzen.
Gegenüber der klaren Ordnungsvorstellung der freien Marktwirtschaft ist der
zweifelhafte Wert des heute so viel gerühmten «Pragmatismus» ins rechte
Licht zu rücken.

Schweizer Monatshefte, 49. Jahrgang, Heft 3, Juni 1969, S.259 ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 77



BEDENKENSWERTES

Aktuelles und Grundsätzliches

1968 — die Jugend läuft Sturm. «Unrast» heisst denn auch das Thema des Septemberheftes, in dem
Hilde Domin ihre Analyse des Verhältnisses von Lyrik und Politik veröffentlicht. «Aufgaben und
Möglichkeiten einer Opposition in der Schweiz heute», «L'agitation estudiantine en Suisse romande»,
«Die Unruhe in der deutschen Jugend» und anderswo beschäftigen die Autoren dieser Ausgabe. Kirche
und Kultur geraten ins Kreuzfeuer politischer Kritik und Forderungen. Domin, noch nie weitabgewandte
Träumerin, erreicht in diesen Jahren den Kulminationspunkt ihrer poetologischen Reflexion.

Hilde Domin,

geboren 1912, Studium
der Nationalökonomie,
Soziologie und Philosophie.

1932 Emigration,
seit 1960 in Heidelberg.
Arbeitet als Übersetzerin,

Dozentin,
Schriftstellerin. Erste Gedichte

1951. Zahllose Preise
und Ehrungen. - Werke

u.a.: Nur eine Rose als

Stütze (1959), Rückkehr
der Schiffe (1961),
Hier (1964).

Hilde Domin. Quelle: Hilde Domin,
Aber die Hoffnung, Piper,
München 1982.

0

SP

4

Hilde Domin: DAS POLITISCHE GEDICHT UND

die Öffentlichkeit

Die Frage der Wirkung von Kunst, ob Gedichte etwas «ändern», ist weit
komplizierter.

Skeptischer als Brecht (Lyrik soll die Wirklichkeit verändern), zuversichtlicher

als Benn (Lyrik, Kunst, ist folgenlos), frage ich: Handelt es sich
zumindest um ein Höherlegen der Schwelle der Manipulierbarkeit?

Wie steht es um die Steigerung des Menschen zu seinen eigenen Möglichkeiten,

als Voraussetzung einer menschlicheren Welt?
Um ehrlich zu sein, es steht schlecht. Hat etwa der Lyriker, hat der Lyrikleser

zu denen gehört, die sich besonders bewähren, wenn die «Proben» kommen?

Widersteht er den geheimen — oder durchaus nicht geheimen — Verführern

diesseits und jenseits des Eisernen Vorhangs besser als die meisten?
Die hohe Identität mit sich selbst, die das Gedicht auslöst (beim Schreiben,

beim Lesen), ist eine Identität auf Augenblicke. Punktuelle Ekstasen.

Derartige Augenblicke tragen ihr Alibi in sich. Die Katharsis, diese Bereinigung

zwischen Innen und Aussen, zwischen Wirklichkeit und Gegenwirklichkeit,

vollzieht sich in der «Sphäre der Entlastung» (Gehlen), ist als solche
in der Tat «folgenlos».

Der «Innehaltende» in diesem — auf jeden Fall «produktiven» —Augenblick
des Innehaltens, seiner punktuellen Ekstase, ist «herausgetreten» aus Zeit und
Aktivität. Obwohl er sich gerade der Wirklichkeit, der Essenz der Wirklichkeit

seiner Erfahrung, zuwendet und in diesem Augenblick frei ist von jedem
korrumpierenden «Interesse», das Tun verhindert oder verbiegt. Doch ist dieser

Augenblick der Freiheit kein Augenblick der Tat.
Und doch wird aus dieser Sphäre der «Entlastung», des vom Handeln

abgewandten Antriebs heraus, immer erneut auf die Wirklichkeit zugehalten,
um des «es soll anders sein» willen, um des Traumbilds dieser Wirklichkeit,
das sich täglich mehr entfernt. Dieser sich immer mehr erweiternde Riss
zwischen der Realität und ihrer Möglichkeit erzeugt den Sprung und den
Vorstoss, das Sich-nicht-Abfinden, Sich-nicht-Einpassen.

Die Möglichkeit der Verantwortung wäre also nicht sowohl im Inhalt des

Mitgeteilten, sondern im wesentlichen in der Identität des Sich-Zurückneh-
mens aus der Welt des Funktionierens, auf den archimedischen Punkt
ausserhalb dieser Zweckbezogenheiten.

Ob wir etwas «ändern» oder nicht, es geht um die mögliche Verantwortung
eines jeden, in einer Zeit, deren wesentliches Erlebnis die Ohnmacht des

Einzelnen ist. Um das Paradox des Festhaltens an der unmöglichen Verantwortung.

Und vor allem auch um die Verantwortung dessen, der die gemeinsame
Erfahrung zu objektivieren hat, um die Verantwortung des Dichters, die
«richtigen Namen zu nennen». Um - Mindestforderung - das wahrhaftige
Benennen unserer Welt.

Schweizer Monatshefte, 48. Jahrgang, Heft 6, September 1968, S.626ff.

78 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Vers le Marché commun

Aufdem Weg zur europäischen Einigung nach dem Zweiten Weltkrieg treten immer wieder Schwierigkeiten
auf: Wie wird verhindert, dass sich Europa zu einer amerikanischen Kolonie degradiert, dass die europäischen
Staaten nicht zu einer losen Sammlung neutraler Gebilde ohne politische oder moralische Verpflichtungen
werden? fragt in dieser Situation Raymond Aron. Mit den Verträgen von Paris und Rom wurde zwar der
Grundstein für Jean Monnets «utopisme pratique» eines vereinten Europas gelegt, doch geblieben ist vor
allem die Praxis. Also möge es sich, so Aron, zumindest aufseine einzelstaatlichen Qualitäten besinnen.

Raymond Aron: L'IDÉE EUROPÉENNE

Gesellschaft heisst sein
Hauptwerk von 1964).
1955 wurde er Profes-

Raymond Aron, r Le contenu de l'unité européenne n'est pas moins incertain que l'exten-
m ans ge oren, _jon je cette unjté. S'agit-il de répondre au défi américain pour reprendre une

gestorben 1983. Als » _• _ i • •> __ • u
i -_.!,.. „„,. c i„_- expression qu un livre recent a popularisée? Mais, nous 1 avons vu, la com-Journalist und Soziologe r n f r
analysierte er die mo- munauté européenne telle qu'elle fonctionne actuellement, n'entraîne pas
derne Industriegesell- l'action commune, dans l'ordre scientifique ou technique, qui améliorerait les

schaff (Die industrielle chances d'une réponse efficace au défi américain. Quel projet politique ani¬

merait l'unité européenne?
S'agit-il enfin de culture et non plus de politique ou d'économie? En ce

sor an der Sorbonne cas' 'a menace vient moins de l'absence d'unité étatique que de l'influence
qu'exercent les forces jointes de l'industrie et de la technique. L'Europe a dû
sa grandeur à la diversité des nations, elle a failli mourir des guerres entre les

rois et les peuples. Elle ne survivrait pas à des conflits sanglants mais elle
n'a pas besoin, pour survivre, de se constituer en un seul Etat.

Cette Europe ne se condamme pas, pour autant, aux déchirements d'hier.
L'Allemagne, même réunifiée, ne retrouvera pas la puissance qui lui permit,
en 1914 et en 1939, de mener la guerre sur deux fronts. Elle restera inférieure
soit à ses voisins de l'Est, soutenus par l'immense Russie, soit à ses voisins de

l'Ouest, assurés de la garantie américaine. Pour les prochaines décennies, une
Europe d'Etats nationaux a des chances sérieuses de connaître la paix. Recrue

d'épreuves, lassée de vaines ambitions, les Européens veulent la paix avant
tout et se déchargent sur d'autres des responsabilités de l'ordre mondial. Ils
souhaiteraient probablement sortir de l'histoire, celle qui s'écrit avec la sueur,
le sang et les larmes.

J'en viens du même coup à ma dernière remarque. Repliée sur elle-même,
diversée en Etats nationaux, assoifée de paix et de confort au balcon de la

grande histoire après tant de vaines tueries, l'Europe a-t-elle encore une
vision, une vocation?

(S)i, par leur style de vie, par la fidélité aux traditions en une époque que
marquent technique et industrialisation, les Européens apportent une
contribution originale à la culture mondiale, alors, unis ou non en un Etat, ils

resteront dignes de leur patrie, ils reprendront confiance en eux-mêmes, en
leur capacité de demeurer uniques et irremplaçables.

Schweizer Monatshefte, 48. Jahrgang, Heft 5, August 1968, S.225ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 79



BEDENKENSWERTES

Arbeit am Mythos

« Was könnte im Zeitalter der beklemmendsten weltumspannenden Gegensätze und
angesichts technischer Möglichkeiten, die diese Konflikte zu einem existenzbedrohenden

Gefahrenherd für die Menschheit im ganzen machen, für eine philosophische Reflexion
belangvoller sein als die Frage nach der Möglichkeit und den Voraussetzungen des Friedens»,

fragt Wilhelm Keller einleitend zum Abdruck dreier Vorträge zu diesem Thema in den
«Schweizer Monatsheften». Hans Blumenberg hat sich zu dieser Frage geäussert.

Hans Blumenberg,
1920 in Lübeck geboren,

gestorben 1996.
Professuren für
Philosophie an verschiedenen

Universitäten im

In- und Ausland.

Initiator und Mitherausgeber

des Archivs für
Begriffsgeschichte. -
Werke u.a.: Arbeit am

Mythos (1979), die
Lesbarkeit der Welt (1981).

• Das ist kein Traum... die Gefallenen
sind dafür gefallen, dass ein ver-

abscheuungswürdiger Krieg nicht von

neuem beginnt', Frans Masereel.
Quelle: Franz Meyer, Wir wollen frei
sein, Sauerländer, Aarau 1974.

SS.v_££

«
\4

Hans Blumenberg: WIRKLICHKEITSBEGRIFF UND

Staatstheorie

Aber: gibt es keinen anderen Zusammenhang zwischen Norm des Friedens

und der Wirklichkeit des Staates als den der Friedlichkeit aus Erschöpfung,

aus dem Kalkül der gerade nicht zureichenden Macht und der Ungunst
der Gelegenheit? Ist der Wirklichkeitsbezug des Staates — und damit sein
Verhältnis zur Norm des Friedens — eine Konstante in der Geschichte und damit
für die politische Theorie? Dem nachzugehen, nötigt zu einem Umweg.

Man muss sehen, wie wenig getan wird und getan werden kann, wo es um
die grossen politischen Alternativen geht, nicht nur in der Aussenpolitik,
sondern auch in der Innenpolitik. Es ist freilich selbst ein politisches
Bedürfnis, das Bewusstsein zu erhalten, es könnte viel getan werden, wenn nur
dies oder jenes — insbesondere Personen — anders würde. Gelegentlich wird
leichtsinnigerweise demonstriert, dass die Reserve des Ganz-Anderen
erschöpfbar ist.

Gemessen an dem, was entschieden werden könnte, wird das, was
entschieden werden kann, immer mehr reduziert; wenn uns das am Phänotyp der

Vorgänge nicht greifbar wird, so liegt dies am Bedarf der modernen
Nachrichtenwelt an «Ereignissen», der eher ihren Kapazitäten als den Realitäten
entspricht. Schliesslich wird auch die Möglichkeit des Krieges in die «verbale
Modalität» übergehen. Es bedeutet nicht, dass an den Krieg als Mittel nicht
mehr gedacht wird, wohl aber, dass dieser Gedanke nicht zu Ende gedacht
werden kann. Das wäre der schlechte Friede, aber nicht der schlechteste.
Nicht der Friede aus Einsicht und Gesinnung, aus der grossen humanen

Anstrengung, den zu erwarten, zu fordern und dessen Bedingungen nachzudenken

der Mensch nicht aufhören kann, sondern der Friede aus der Sicherheit
der Enttäuschung und der notwendigen Katastrophe am Versuch seines

Gegenteils. Es ist oft genug gesagt worden, dass die hochgradige Empfindlichkeit
moderner Strukturen in Versorgung, Verwaltung und Produktion jeden

Gedanken an Gewalt auch konventionellster Art abenteuerlich macht. Die
Einschränkung dieser Aussage, die man heute noch machen muss, beruht darauf,

dass solche Empfindlichkeit der Organisation des alltäglichen Lebens auf
der Welt nicht überall erreicht ist und das Risiko der «kleinen Abenteuer» bei

geringerer Verletzlichkeit unterschätzbar bleibt.
Die ontologische Depotenzierung des Staates als der «Wirklichkeit der

sittlichen Idee», dem gegenüber «das Individuum selbst nur Objektivität, Wahrheit

und Sittlichkeit als ein Glied desselben» besitzt, ist zwar eine Regel für
ein noch zu vollziehendes Umdenken, aber nicht ein solches, das einen neuen
Wirklichkeitsbegriff entwirft und den Gang der Dinge gleichsam vorschreibt,
sondern das nur die Aporie der Entmachtung der Macht nachvollzieht und
vor der falschen Enttäuschung bewahrt.

Schweizer Monatshefte, 48. Jahrgang, Heft 2, Mai 1968, S. 121 ff.

80 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Übereinkunft ist besser als Gewalt und Zwang

Die oft blindwütige Auflehnung der 68er gegen das Establishment hatte den etablierten
Staat und die mit ihm verfilzte Wirtschaft im Visier. Die Diskussionen wurden nach dem
Schema von «gut» und «böse» geführt, und Kapitalismus und Marktwirtschaft wurden dem
Bösen zugerechnet. Marktwirtschaft beruht ihrem Wesen nach auf «Vielfalt und Wahl» und
ermöglicht Freiheit im Sinn von Selbstbestimmung, Spontaneität und Übereinkommen.
Sie ist damit ein Gegenprinzip zum Zwang im totalen Staat.

Ludwig von Mises: WIRTSCHAFT UND STAAT

Ludwig von Mises,
geboren 1881 in Lemberg

(Österreich),
gestorben 1973. Von Mises

ist einer der bedeutendsten

Nationalökonomen
und Gesellschaftstheoretiker

seiner Zeit. Von

Mises lehrte an der
Universität von Wien,
leitete als Ökonom die
Wiener Handelskammer

(1909-1935) und
unterrichtete in seinem
bekannten Privatseminar.
1935 wurde er nach Genf

berufen. Von 1940-1945
arbeitete er am National
Bureau of Economic
Research in New York,

danach bis 1969 an der
Universität New York.

Zu seinen Hauptwerken
zählt Nationalökonomie

- Theorie des Handelns
und Wirtschaftens (engl.

Erstausgabe 1949).

Es ist kein Zufall, wenn die sozialistischen Autoren den Kapitalismus als

«Produktionsanarchie» anprangerten und die Übertragung aller Autorität
und Macht auf die «Gesellschaft» forderten. Entweder ist es dem Menschen
freigestellt, nach seinem eigenen Plan zu leben, oder er wird gezwungen, sich

bedingungslos dem Plan des Götzen «Staat» unterzuordnen.
Es ist weiter nicht von Belang, wenn sich die Sozialisten heute als «Linke»

bezeichnen und die Verteidiger einer begrenzten Staatsgewalt und der
Marktwirtschaft als «Rechte» abtun. Die Bezeichnungen «links» und «rechts» haben

jede politische Bedeutung verloren. Der einzige bedeutsame Unterschied
besteht zwischen den Verteidigern der Marktwirtschaft und einer entsprechend
beschränkten Staatsgewalt einerseits und den Befürwortern des totalen Staates

anderseits.
Zum erstenmal in der Menschheitsgeschichte besteht vollständiges

Einverständnis zwischen der Mehrheit der sogenannten «Intellektuellen» und der

grossen Mehrheit der andern Bevölkerungsklassen und -gruppen. Sie alle
rufen leidenschaftlich und heftig nach Planung, mit andern Worten, nach ihrer
eigenen totalen Versklavung.

Das Hauptmerkmal der kapitalistischen Gesellschaft besteht im
Wirkungskreis, den sie der Initiative und der Verantwortung ihrer Glieder über-
lässt. Der einzelne ist frei und unabhängig, solange er bei der Verfolgung seiner

eigenen Ziele die Freiheit seiner Mitbürger nicht beeinträchtigt. Auf dem
Markt ist er als Konsument souverän. Im politischen Bereich ist er Stimmbürger

und nimmt als solcher an der Gesetzgebung teil. Politische Demokratie
und Marktdemokratie sind voneinander abhängig. In der marxistischen
Terminologie ausgedrückt heisst das: Die parlamentarische Regierung ist der
Überbau der Marktwirtschaft wie Despotismus der Überbau des Sozialismus.
Die Marktwirtschaft ist nicht bloss eines der denkbaren und möglichen
Systeme menschlicher Zusammenarbeit auf wirtschaftlichem Gebiet. Nur sie
erlaubt es, dem Menschen ein Produktionssystem einzurichten, das

unerschütterlich die beste und billigste Versorgung der Verbraucher herbeiführt.

Ä
V x.

¦ j2~*K*2M^^k.^_ _-^^__3^.

Schweizer Monatshefte, 48.Jahrgang, Heft 1, April 1968, S.13ff.

Titelphoto der Biographie von Margit
von Mises, 'Ludwig von Mises.
Der Mensch und sein Werk',

Philosophia, München 1981.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 81



BEDENKENSWERTES

«Das herrliche Inbegriffensein»

«Es mag sich empfehlen, dass ein Schriftsteller eine literarische
Betrachtung mit sich selbst beginne. Genau besehen und wenn man
ehrlich ist, was ja aufdasselbe hinausläuft, kann man ja gar nicht
anders.» Drei fahre vor seinem Tod hält der 71jährige eine humorvolle
Rückschau aufdie Irrtümer, Umwege und Buschpfade, die er

jeder Autor - im Laufe seines Schaffens begehen musste.
wie

Johannes UrzidU: DER AUTOR ALS SELBSTKRITIKER

Johannes Urzidil,
1896 in Prag geboren,
1970 in Rom gestorben.
Freundschaft mit Kafka

und Werfel. 1939
Emigration nach

Grossbritannien, 1941 nach

New York. Lyriker,
Erzähler und Essayist.
Der Traummantel (1945),
Goethe in Böhmen

(1962), Da geht Kafka

(1965).

Johannes Urzidil. Quelle: J. Urzidil,
Väterliches aus Prag und
Handwerkliches aus New York, Artemis,
Zürich 1969.

*

Bis heute, nach einem halben Jahrhundert des Schreibens und Ver-
öffentlichens, weiss ich noch immer nicht, ob ich eigentlich aus Stärke oder

aus Schwäche produziere. Man könnte antworten: Zerbrich dir mit solcher

psychologischer Tüftelei nicht den Kopf. Du produzierst, und damit basta.

Aber es wäre freilich schmeichelhaft, die Stärke anzunehmen. Ein verworrener

Jugendfreund, dessen Äusseres schon dazumal alle Beatniks der subluna-
rischen Welt vorweggenommen hatte, wie der Expressionismus alle
Absurditäten von heute, versuchte mich mit der tückischen Formel zu trösten:
«Schau Johannes, du hast eine verborgene Kraft, die deine immanente Schwäche

vermöge der Produktion dauernd überwindet.»
Der Selbstkritik übende Autor muss auch in Anschlag bringen, dass nicht

nur er das Werk schafft, sondern das Werk auch ihn und dass er auch in dieser

Beziehung keine statische Erscheinung ist, sondern aus jedem Schaffens-

prozess vollkommen verändert hervorgeht. Ein vielleicht jahrelanges
Zusammenleben mit einem Werk, von dessen frühestem Impuls und erster
Vision durch die Realisierungen aller Entwicklungsstufen, verwandelt
notwendigerweise den Autor, und es kann sein, dass am Ende nicht er das Werk
objektivieren und kritisch werten kann, sondern das Werk kritisiert ihn.

Wenn das Gefühl des Autors, er sei eine winzige Welle im unabsehbaren
Ozean der Literatur, eine minutiöse Schaumblase sogar nur auf dem Gischt
der sich überschlagenden Welle, etwas Beängstigendes enthalten mag, so hat
es zugleich auch etwas Tröstliches. Denn es ist ja nicht nur Vergehendes,
sondern auch Bleibendes darin enthalten, das Immerwiederkehrende der
dennoch immer neuen Welle, der immerwiederkehrende und doch immer neue
Gischt, das herrliche Inbegriffensein in ein Ewiges und Elementares. Ich
vergehe nicht, denn das Ganze vergeht nicht. Non omnis moriar! Die grösste,
ewige Sehnsucht der Menschen, die für sie von ihren Dichtern erfüllt wird.

Wer sich durch viele Jahre seines Lebens dem Publikum stellte, der hat freilich

erfahren, dass die Bedeutung seiner Leistung zu erheblichem Teil durch
das Vertrauen bezeichnet wurde, das man ihm entgegenbrachte, so dass nicht
nur das zunächst vielleicht Unverständliche entgegengenommen, anerkannt
und am Ende verstanden wurde, sondern dass er sich dem Vertrauen der
Hörer oder Leser gelegentlich auch mit einem Irrtum ausliefern durfte,
keinesfalls aber mit einer Täuschung. Wenn man nicht glaubt, wem man die
Redlichkeit der Impulse und Visionen nicht zutraut, der mag die glanzvollsten

Erkenntnisse verkünden und die brillantesten Romane schreiben: Es

wird nichts fruchten.
Die selbstkritische Grundfrage des Autors ist also: Bin ich so vertrauenswürdig

und mit meinen Visionen so einig, dass von allen, die da schreiben,

einzig ich allein sie in meiner Sprache festhalten kann, darf und soll?

Schweizer Monatshefte, 47. Jahrgang, Heft 12, 1967, S.117311.

82 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Hegels politische Antithetik

«Unter den grossen Philosophen des 18. und 19. Jahrhunderts ist Hegel (1770—1831) wohl der aktuellste und
zugleich umstrittenste. Da sich Hegel Zeit seines Lebens mit den Ordnungsproblemen von Staat und Gesellschaft
auseinandersetzte, stand sein Werk immer in Gefahr, zum Spielball der politischen Ideologien zu werden. Dieser

Politisierung leistete Hegels Gedankenwelt nicht nur durch ihre tiefgründige Vielschichtigkeit, sondern auch
durch eine genuine Vieldeutigkeit Vorschub.» So führt die Redaktion in den 1966 vor der «Internationalen
Hegel-Gesellschaft» gehaltenen Vortrag Lübbes ein, der dem Geheimnis der «vermittelnden Kraft» dieses letzten
universalen, von festem Glauben getragenen Systems nachspürt.

Hermann Lübbe: HEGELS KRITIK DER POLITISIERTEN

Gesellschaft
Hermann Lübbe,
1926 in Aurich geboren;
Studium der Philosophie.

Verschiedene
Professuren für Philosophie
und politische Theorie.

Staatssekretär in

Nordrheinwestfalen. Seit 1971

bis zu seiner Emeritierung

an der Universität
Zürich. Seine Essays
wurden zusammengefasst
in 'Freiheit statt
Emanzipationszwang'. Autor
vieler Monographien zu

politischer Philosophie
und Kulturtheorie.

I
Hermann Lübbe.

Quelle: privat.

TJ|

Georg Wilhelm Friedrich
Hegel (1770-1831).
Quelle: Klassiker der

Philosophie II, Beck,
München 1981.

Hegels politische Antithetik bedarf einer Erklärung. Wieso herrscht einerseits
das Pathos der Freiheiten der bürgerlichen Gesellschaft, andererseits aber der
Grundsatz, diese Freiheiten durch ständische Organisation der bürgerlichen
Untertanen-Gesellschaft zu brechen? Wieso wird die Presse einerseits als

Medium der in der bürgerlichen Gesellschaft wesentlichen öffentlichen
Meinung anerkannt, andererseits aber an die Kette einer obrigkeitlichen Zensur
gelegt? Wieso heisst der «Wille des Volkes» einerseits ein «grosses Wort», das «zu
entweihen» man sich zu hüten hätte, andererseits aber eine Grösse, in
Beziehung auf die der Staat die Funktion hat zu verhindern, dass sie politische
Gewalt bekommt?

Angesichts solcher Fragen hilft evidenterweise das eingangs erwähnte
hermeneutische Prinzip der Unterstellung pluralistischer Fülle nicht weiter.
Hegel hat hier nicht vieles bringen wollen, um manchen etwas zu bringen.
Das geschilderte Einerseits-Andererseits ist politisch gezielt. Es entspricht
einer dezidierten politischen Position, und zwar einer Position, die sich Hegel
als Lösung eines politischen Problems ergeben hat, das durch den Verlauf der
Französischen Revolution gestellt und ad oculos demonstriert worden war.
Hegels Rechtsphilosophie ist als politische Philosophie Antwort auf die
Frage, wie sich die politische Emanzipation des Menschen, die Freiheit des

Menschen als Glied der bürgerlichen Gesellschaft verwirklichen und zugleich
sich die unvermittelte Politisierung dieser Gesellschaft verhindern lässt. Und
Hegels Antwort ist, dass die durch die politische Emanzipation der bürgerlichen

Gesellschaft befreite potentielle politische Gewalt dieser Gesellschaft

nur konstitutionell vermittelt, institutionell, näherhin «ständisch» gebrochen
wirksam werden darf.

Dabei ist Hegels politisches Denken nicht einmal in erster Linie von der
Furcht vor gewalttätiger Aktion der Massen bewegt, die bloss brutal und
insofern eigentlich unpolitisch ist. Hegels Kritik der politisierten Gesellschaft

richtet sich spezieller gegen jene Politisierung der Gesellschaft, die
durch die Politisierung des Privatesten und Innerlichsten geschieht, nämlich
durch die Politisierung der Tugend und der Gesinnung. Diese Politisierung
der Moral ist nach Hegel die zwangsläufige Folge des Versuchs, den Willen
des Staates mit dem allgemeinen Willen der Gesellschaft vermittlungslos zu
identifizieren. Die Gesellschaft — das ist die Menge der Einzelnen, Individuen
und Gruppen, in der Besonderheit ihrer Interessen und Absichten. Soll der
Staatswille unmittelbar allgemeiner Wille eben dieser Gesellschaft sein, so ist
seine Existenz theoretisch einzig als Gesellschaftsvertragswille denkbar, und
praktisch existiert er als öffentlich waltender Enthusiasmus der Tugend, die
jeden Einzelnen in seiner Gesinnung, das heisst ohne instituionelle Vermittlung

aufs Allgemeine verpflichtet.

Schweizer Monatshefte, 47. Jahrgang, Heft 3, Juni 1967, S.237 ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 83



BEDENKENSWERTES

Eine Antrittsvorlesung in Zürich (1966)

«Das vergleichende Studium der europäischen Romantik steht noch in den Anfängen»,
stellt der Literaturtheoretiker Paul de Man 1966 fest, der sich als Zerstörer und Erneuerer,
als «Dekonstruktivist» aufder ganzen Welt einen Namen machen wird. In der Romantik
liegt für ihn ein Schlüssel zu unserer heutigen Welterfahrung: Die Erfahrung der
zeitlichen Beziehung zwischen dem Akt und seiner Deutung versteht De Man als

Grunderfahrung des romantischen Autors wie seines Interpreten im 20. Jahrhundert.

Paul de Man: WORDSWORTH UND HÖLDERLIN

Paul de Man,

geboren 1919, gestorben

1983. Einer der

Günderfiguren des

sogenannten 'Dekon-
struktivismus», einem

antitraditionalistischen
literaturtheoretischen
Ansatz. Extraordinarius
für vergleichende
Literaturwissenschaft in

Zürich von 1964-1968,
Ordinarius ebendort von

1968-1971. Danach

Lehrtätigkeit in Yale.

Werkauswahl: Blindness
and Insight (1971),
Allegories of Reading,

(1979), The Rhetoric
of Romanticism (1984),
The Resistance to

Theory (1986), Aesthetic

Ideology (1988).

M.C. Escher, Zeichnende Hände, 1948.

Quelle: M.C. Escher, Graphik und

Zeichnungen, Benedikt, Köln 1992.

tmmemmmmamm \V'y Y-'."

iY.

¦17

-~.

Das heroische und das prophetische Element, die sich bei vielen romantischen

Dichtern wiederfinden, leiten sich von diesem titanischen Ursprung
her. Aber die Dichtung lässt es nie zu, dass diese Gewalt blindlings der
unbekannten Zukunft des Todes entgegenstürzt. Sie wendet sich auf sich selbst
zurück und gliedert sich wieder einer zeitlichen Dimension ein, die danach
strebt, der Erde verbunden zu bleiben, und die die reissende Zeit der Tat
durch die schützende Zeit der Deutung ersetzt.

Das Titanentum bei Hölderlin und Wordsworth ist daher in keiner Weise
mit dem Satanismus gleichzusetzen, dem zum Beispiel Milton im Paradise
Lost gegenüberstand. Es ist eine der Weisen der Vergangenheit, auf welche
die Dichtung sich stützt, um entstehen zu können, und es charakterisiert in
erster Linie jene Dichtung, die weniger in einer persönlichen als in einer
geschichtlichen Erfahrung gründet. Eine der möglichen Entsprechungen des

historischen Titanentums auf persönlicher Ebene wäre das innere
Aufgehen der Sterblichkeit. Diese zeitliche Verdoppelung der Tat und ihrer
Deutung, die Hölderlin durch das Doppelgesicht des Dichters, Wordsworth
durch den Abstand symbolisiert, der den Vollzug einer Handlung von ihrem
Verständnis scheidet - diese Trennung enthüllt eine allgemeine Struktur der
dichterischen Zeitlichkeit: Sie verleiht einer Vergangenheit Dauer, die sonst
unverzüglich in das Nicht-Sein einer Zukunft sinken würde, die sich dem
Bewusstsein entzieht. Sie ist somit ein Akt, durch den es einem vom
Selbstverlust bedrohten Gedächtnis gelingt, sich zu erhalten.

Der Dichter scheidet sich endgültig vom Helden durch seine Sorge, die

Erinnerung zu bewahren, auch die Erinnerung an die heroische Tat, die sich in
die Zukunft wirft und sich in diesem Entwurf zerstört. In diesem wesentlichen

Punkt treffen sich der Dichter und der Historiker in dem Masse, als sie
beide von einer Handlung sprechen, die ihnen vorangeht, die aber nur dank
ihrem Eingreifen für das Bewusstsein existiert.

In eben dieser Weise kann man auch die Schwierigkeiten verstehen, welche
die Literaturhistoriker der Romantik gegenüber empfinden. Als ein naher
und besonders aktiver Moment in der Geschichte des Bewusstseins erscheint
uns die Romantik notwendig in einem titanischen Licht, aus dem keine
Entmythologisierung sie ganz zu lösen vermag. Daher rührt unsere zwiespältige
Einstellung zu einem Phänomen, das uns immer über Gebühr anziehen oder
abstossen will, je nachdem wir den Aspekt der Erneuerung oder der Gefahr
betonen. Aber die Reflexion Wordsworths und Hölderlins über das Verhältnis

von Tat und Deutung erlaubt die Feststellung, dass wir uns der deutenden

Aufgabe, die unsere romantischen Vorfahren uns hinterlassen haben,
nicht entziehen dürfen, wenn wir unsererseits eine geschichtliche Bedeutung
gewinnen wollen. Wir dürfen den dichterischen Edelmut, dem unser eigenes
Bewusstsein tributpflichtig ist, nicht im Vergessen versinken lassen.

Schweizer Monatshefte, 45. Jahrgang, Heft 12, März 1967, S. 1141 ff.

84 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Pain et porte - Passion des sens

«Ponge ist eigenwillig», charakterisiert Gerd Henninger den schwierigen Autor im Vorabdruck seines

Vorworts zur im Herbst 1965 erscheinenden Sammlung ausgewählter Werke, die er mitübersetzte. «Seine

neuartigen Prosastücke und seine Gedichte von dunkler Prägnanz stellen einen Mikrokosmos dar, den man
bizarr, ja verworren nennen könnte, wenn er sich nicht als Ausdruck höchst subtiler Überlegungen zu
erkennen gäbe. Der Text ist eine Art Fetisch, der die Kongruenz von Sprache und Welt leistet; von ihm
aus gesehen gibt es bald Wort, bald Gegenstand; er ist selbst beides in einem.»

Francis Ponge: l_E PARTI PRIS DES CHOSES

Das Vergnügen mit der Tür

Könige fassen Türen nicht an.

Sie kennen dies Glück nicht: sanft oder heftig eine dieser vertrauten
Füllungen von sich her zu schieben, dann sich umzudrehen nach ihr, um sie

wieder zurechtzurücken - zurechtrücken - eine Tür in den Armen zu halten.

...Das Glück, eins dieser hohen Hindernisse eines Zimmers bei seinem

Porzellanknopf am Bauch zu packen; dies unverhoffte Leib-an-Leib, wenn
der Schritt einen Takt verhält, das Auge sich öffnet und der ganze Körper sich

an seine neue Behausung gewöhnt.

Mit freundlicher Hand hält er sie noch, bevor er sie endgültig verstösst und
sich einschliesst - was ihm das kräftige, doch gut geölte Einschnappen der
Feder auf angenehme Weise versichert.

Francis Ponge,
1899 in Montpellier
geboren, gestorben 1988.
Studium an der Ecole

Normale Supérieure.
Begann 1923 zu

veröffentlichen. Engagierte
sich in der Résistance,
1937-1947 Mitglied der
kommunistischen Partei.
Antipode des traditionellen

Lyrismus,
Rückführung zum Gegenstand.

- Werke u.a.:
Le parti pris des choses

(1947), Le carnet du

bois de pins (1947),
La rage de l'expression
(1952), Ausgewählte
Werke l/ll, frz./dt.
(1965/1968).

Das Brot

Die Oberfläche des Brotes ist wunderbar, schon wegen des gleichsam
panoramaähnlichen Eindrucks, den sie verschafft: als hätte man, wie's einem
beliebt, die Alpen, den Taurus oder die Cordilleras de los Andes in Händen.

So wurde denn eine formlose Masse, aus der gerade ein Rülpser steigt, für
uns in den Sternbackofen geschoben, wo sie beim Erstarren in Täler, Grate,
Hügelwellen und Risse aufbrach... Und all diese Gestaltungen seitdem so

klar herausgearbeitet, diese feinen Fliesen, denen das Licht beharrlich seine

Spiegelungen anvertraut - ohne einen Blick für die nichtswürdige Verweichlichung,

die unter der Oberfläche herrscht.
Dieser schlaffe, kalte Untergrund, den man Krume nennt, gleicht in

seinem Gewebe den Schwämmen: Blätter oder Blüten sind da wie siamesische

Zwillinge, die an allen Ellbogen zugleich miteinander verwachsen sind. Wird
das Brot altbacken, so welken diese Blüten und ziehen sich zusammen: sie

lösen sich dann voneinander, und ihre Masse zerbröckelt leicht...
Brechen wir sie immerhin: soll doch das Brot in unserem Mund weniger

Gegenstand der Ehrfurcht als des Verzehrs sein.

Schweizer Monatshefte, 45. Jahrgang, Hett 7, Oktober 1965, S.67011.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 85



BEDENKENSWERTES

Von der Würde des Abwägens

In den sechziger Jahren stand der Werturteilsstreit im Zentrum der sozialwissenschaftlichen Diskussion. Drei
Positionen standen sich gegenüber: die rechtsstehenden Normativisten, die einen bestimmten Wertkanon als

gegeben und verbindlich annahmen, die linken Dialektiker, welche vom Wissenschaftler eine Pflicht zur
Parteilichkeit postulierten, und die Positivisten, welche eine objektive Neutralität beanspruchten, jenseits von Politik
und Ethik. Der liberale deutsche Ökonom Friedrich A. Lutz hat in dieser Diskussion klärend und vermittelnd
gewirkt, indem er einen bemerkenswerten «schweizerischen Weg» aus der gegenseitigen Blockierung aufgezeigt hat.

Friedrich A. Lutz,
1901 in Saarburg
geboren, gestorben 1975.
Studium der Volkswirtschaft,

1938 Emigration
in die USA, wo er an der

University of Princeton
Professor wurde.

1953-1972 Professor an

der Universität Zürich.
Lutz war u. a. Mitglied
des Walther-Eucken-

Instituts, Mitherausgeber

von 'OrdO', Mitglied
des Wissenschaftlichen
Beirats beim deutschen
Bundesministerium für
Wirtschaft, Mitbegründer

der Mont-Pelerin-Ge-

Seilschaft (1965-1967
Präsident). Forschungsgebiete

vor allem

Makrotheorie, Geld und

Kredit, Ordnungspolitik.
1967 erhielt er den

Ehrendoktortitel der
Universität Tübingen.

Friedrich A. Lutz: DAS WERTURTEIL IN

der Wirtschaftswissenschaft

Wir leben heute in einer Welt, die mit erstaunlicher Einstimmigkeit dem
recht geist- und seelenlosen Kult der maximalen Wachstumsrate der
Volkswirtschaft huldigt. Ich will mich nun nicht damit aufhalten, über diesen Kult
selber ein Werturteil zu fällen, indem ich auf die grossen Schäden hinweise,
die eine hohe Wachstumsrate für andere Lebensgebiete als das wirtschaftliche
hat. Ich will im Gegenteil einmal davon ausgehen, dass eine möglichst hohe
Wachstumsrate ein erstrebenswertes Ziel sei. Nun gelänge es, zu beweisen,
dass man bei einer von oben dirigierten Wirtschaft eine höhere Wachstumsrate

erzielen könne als bei einer freien Marktwirtschaft, etwa weil es möglich
ist, in einer dirigierten Wirtschaft eine höhere Investitionsquote zu erzwin-.

gen, als sie sich auf Grund der freiwilligen Ersparnisse der Wirtschaftssubjekte

ergibt. Wenn ich mich nun entscheiden will, ob ich wegen der höheren
Wachstumsrate den Dirigismus akzeptieren soll oder nicht, so muss ich
notwendigerweise den Konflikt mit anderen Werturteilen, die sofort ins Bild
kommen, lösen. Bei der Interdependenz aller Lebensgebiete kann der

vollständige Dirigismus nicht ohne Einfluss zum Beispiel auf die Staatsform bleiben.

Er wird kaum in einer Demokratie durchzuführen sein, da er zum
mindesten auf wirtschaftlichem Gebiet diktatorische Macht für den Staat erfordert.

Ich werde also hier wieder abwägen müssen und mich gegen den

Dirigismus entscheiden, obwohl mit ihm ein mir liebes Ziel - die möglichst
hohe Wachstumsrate — besser erreicht wird als in der Marktwirtschaft.

Solche Entscheidungen muss der Nationalökonom immer wieder treffen,
auch im kleinen: im Grunde immer dann, wenn er über die Angemessenheit
wirtschaftspolitischer Massnahmen ein Urteil fällt. Aber fällen muss er sein

Urteil. Ich würde es als erniedrigend empfinden, als reiner Wissenschaftler
die vom Staat gesetzten Ziele jeweils zu akzeptieren, weil ich darüber als

Wissenschaftler nicht befinden kann, mich aber immer bereit zu erklären, die

Wege aufzuzeigen, auf denen das gewünschte Ziel zu erreichen sei, da eine
solche Tätigkeit ja in meinen Kompetenzbereich als Wissenschaftler fällt. Die
Max-Webersche Position in bezug auf das Verhältnis der Wissenschaft zu den

Werturteilen - die Forderung nach Werturteilsfreiheit — ist sicherlich logisch
unanfechtbar; aber sie ist gefährlich, indem sie sehr leicht dazu führt, im
Wissenschaftler - unter Berufung auf das Wesen der Wissenschaft —, wenn ich
mich so ausdrücken darf, eine Art Knochenerweichung hervorzubringen. Es

würde mir gar nicht schwer fallen, aus der Erfahrung zur Zeit des
Nationalsozialismus dafür zahlreiche konkrete Beispiele anzuführen. Für das menschliche

Zusammenleben ist es eben selten weise, einer logischen Einsicht bis zur
äussersten Konsequenz nachzuleben.

Schweizer Monatshefte, 45. Jahrgang, Heft 6, September 1965, S.502ff.

86 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

«Ich stelle mir vor...»

Vor Erscheinen des Romans «Mein Name sei Gantenbein» druckten
die «Monatshefte» eine Passage aus diesem Text über Identität und
Selbstentfremdung, Spiel und Realität, über die Fabrikation von
Fiktionen ab. «Es fehlt die Wirklichkeit», stellt schon Faber fest,
und auch Gantenbeins Leben bleibt (literarische?) «Lüge».

Max Frisch: DER HERR MEINES NAMENS

Max Frisch,
in Zürich 1911 geboren
und dort 1991 gestorben.

Architekt und

Schriftsteller, Büchner-

Preis 1958. - Werke

u.a.: Blätter aus dem

Brotsack (1940), Tagebuch

1946-1949 (1950),
Stiller (1954), Homo

Faber (1957), Tagebuch
1966-1971 (1972),
Montauk (1975), Blaubart

(1986), Schweiz
ohne Armee? (1989).

Max Frisch, Zeichnung von Otto Dix.

Quelle: Lexikon der Schweizer Literaturen,

Lenos, Basel 1991.

*,v

"%

Ein Mann hat eine Erfahrung gemacht, jetzt sucht er die Geschichte dazu -
man kann nicht leben mit einer Erfahrung, die ohne Geschichte bleibt,
scheint es, und manchmal stellte ich mir vor, ein andrer habe genau die
Geschichte meiner Erfahrung...

Das Morgengrauen vor dem offenen Fenster kurz nach sechs Uhr erschien
wie eine Felswand, grau und risslos, Granit: — aus diesem Granit stösst wie
ein Schrei, jedoch lautlos, plötzlich ein Pferdekopf mit weitaufgerissenen
Augen, Schaum im Gebiss, aufwiehernd, aber lautlos, ein Lebewesen, es hat
aus dem Granit herauszuspringen versucht, was im ersten Anlauf nicht
gelungen ist und nie, ich seh's, nie gelingen wird, nur der Kopf mit fliegender

Mähne ist aus dem Granit heraus, wild, ein Kopf voller Todesangst, der
Leib bleibt drin, hoffnungslos, die weissen Augen, irr, blicken mich an,
Gnade suchend —

Ich machte Licht.
Ich lag wach.
Ich sah:

- unversehens erstarrt, eine Mähne aus roter Terrakotta, leblos, Terrakotta
oder Holz mit einem kreideweissen Gebiss und mit glanzschwarzen Nüstern,
alles kunstvoll bemalt, lautlos zieht sich der Pferdekopf langsam in den Fels

zurück, der sich lautlos schliesst, risslos wie das Morgengrauen vor dem Fenster,

grau, Granit wie am Gotthard; im Tal tiefunten, eine ferne Strasse, Kurven

voll bunter Autos, die alle nach Jerusalem rollen (ich weiss nicht, woher
ich das weiss!), eine Kolonne von bunten kleinen Autos, spielzeughaft.

Ich klingelte.
Draussen regnete es.

Ich lag mit offenen Augen.
Als die Krankenschwester endlich kam und fragte, was denn los sei, bat ich

um ein Bad, was aber, ohne Erlaubnis des Arztes, um diese Stunde nicht möglich

war; stattdessen gab sie einen Saft und mahnte zur Vernunft; ich solle
schlafen, sagte sie, um morgen einen schönen Befund zu haben, so dass ich
am Samstag entlassen werden könne, und löschte das Licht...

Ich stelle mir vor:

Ich probiere Geschichten an wie Kleider!

Schweizer Monatshefte, 44. Jahrgang, Heft 5, August 1964, S.437ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 87



BEDENKENSWERTES

«Mit viel Vorsicht wählten sie einen gut geschützten Winkel»

«Wir sind in das Zeitalter des Misstrauens eingetreten», stellt Nathalie Sarraute in ihrer berühmten Romantheorie
«L'Ere du Soupçon», die in demselben fahr wie dieser Aufsatz erschien, fest. Autor, Text und Leser werden von
falschen oder zumindest althergebrachten Ansprüchen befreit, der Realismus der Oberfläche verwandelt sich in
einen Realismus der Tiefe, des Unfassbaren. Ln dem in den «Schweizer Monatsheften» abgedruckten Vortrag
argumentiert die Schöpferin des ersten «Nouveau Roman» (Portrait d'un inconnu, 1948) nicht nur für die Freiheit

des Medienrezipienten, sondern auch für seine Pflichten: Jeder bekommt die Information, die er verdient.

Nathalie Sarraute: WERDEN WIR RICHTIG INFORMIERT?

Nathalie Sarraute,
1902 in Russland geboren.

Seit 1910 in Paris.
Juristin. Begann um

1932 zu schreiben.
1941 Flucht in die
Provinz. Freundschaft mit
Sartre und de Beauvoir.
Prix international de

littérature, Grosser
Nationalpreis Frankreich u.a.

- Werke u.a.: Le planétarium

(1959), Les fruits
d'or (1963), L'usage de

la parole (1980),
Enfance (1983).

Nebelspalter-Karikatur,
September 1933. Quelle: Gegen rote
und braune Fäuste, Nebelspalter,
Rorschach 1949.

mhtfmittt
in Deutschland verbo»«¦maim »er_wi

ßt

m̂m 7/

\r -.
Burger-
Grus

drillt«
Blick

Die Presse, die dem Leser schmeichelt, kann in demokratischen Ländern

nur massig erzieherisch sein. Sie möchte weniger belehren als unterhalten. So

lässt sie unter dem Vorwand, den Leser zerstreuen und anregen zu wollen, oft
Dinge einfliessen, die ihm sonst nur schwer beizubringen wären. In den

Vereinigten Staaten etwa schleicht die Propaganda sogar in die comic strips ein.
Unsichtbar, hinterhältig in homöopathischen Dosen verabreicht, gewinnt die

politische Propaganda in demokratischen Ländern eine überraschende
Wirksamkeit. Die fast völlige Übereinstimmung der Amerikaner in Fragen, deren
Kenntnis sie allein aus der Lektüre ihrer Zeitungen beziehen, ist der Beweis
dafür. Und dabei hat der Leser den Eindruck, dass er eine freie Auswahl trifft,
die seine Überzeugung nur festigen kann.

Was geht nun in totalitären Ländern und besonders in Ländern wie der
UdSSR vor sich? Dort keinerlei Schmeichelei. Man zwingt. Man erzieht.
Keine Verbrechen, höchstens das notwendige Minimum, keine Stars, die von
Zauberprinzen entführt werden, keine Königinnen, die sich über die Wiege
ihres Erstgeborenen neigen. Nichts gestattet den Trieben, sich zu befreien,
abgesehen von der Arbeit.

Hier macht die Propaganda keine Umschweife. Es ist alles reine
Propaganda. Ausser ihr findet der Zeitungsleser nichts. Natürlich kann er auf die
Lektüre der Zeitung verzichten. In Wirklichkeit tut er es aber nicht. Und da

er keine andere Wahrheit kennt als diejenige, die er in ihr findet, da er keine
Vergleichsmöglichkeit hat, ist er überzeugt, dass das, was man ihm vorführt,
die einzige und alleinige Wahrheit ist.

Doch nimmt man mit Erstaunen wahr, dass seine Vorurteile nicht heftiger
sind als die der Bewohner demokratischer Länder. Beide Propagandamethoden

haben also die gleiche Wirksamkeit.
Anders ist es in unterdrücken Ländern, in denen der grösste Teil der

Bevölkerung der Regierung feindlich gesonnen ist. Dort ist die Mehrzahl der
Leser jeder heimlichen oder offenen Propaganda gänzlich abgeneigt. Sie

nimmt die Informationen nur mit äusserstem Misstrauen auf, sie weist sie

von sich, wenn sie nicht ihren Überzeugungen entsprechen. Dort verzichtet
man auf die Presse, so gut es geht. Die Informationen werden vom Mund zum
Ohr weitergegeben. Und nur die Propaganda ist wirksam, die sich im geheimen

unter den Gegnern derselben politischen Richtung verbreitet.
In einem solchen Land muss früher oder später eine Explosion erfolgen.

Die verhasste Regierung wird gestürzt werden. Die Menschen werden eine

Regierung bilden, die ihnen die Informationen liefert, die sie haben wollen.
Und der Kreis schliesst sich: letzten Endes, auf die Dauer, werden die Leser

die Informationen erhalten, die ihnen zukommen.

Schweizer Monatshefte, 43. Jahrgang, Heft 8, November 1963, S.871ff.

88 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Ich und Nicht-Ich

«Kierkegaards Philosophie hat das heutige Denken so tiefgeprägt, dass

die Vorbehalte und sogar die Ablehnung, die sie herausfordern kann,
immer noch eine Form dieses Einflusses bezeugen», schreibt Lévinas

zum 150. Geburtstag des Denkers. Er selbst sieht in den Reflexionen
Kierkegaards die Grundlage für eine neue Ethik, nach der in der
Nachkriegszeit und ihrer neuen Ordnung verzweifelt gesucht wird.

Emmanuel Lévinas: EXISTENZ UND ETHIK

Emmanuel Lévinas,
1906 in Litauen geboren,

gestorben 1995,
russischer Muttersprache,

seit 1932
französischer Staatsbürger.
Studierte bei Husserl
und Heidegger. Nach

dem Krieg Direktor der
Ecote Normale Israélite
Orientate. Professuren
an verschiedenen
Universitäten. Erhielt unter
anderem den Albert-
Schweitzer-Preis, den

Karl-Jaspers-Preis, den

Internationalen Balzan-

Preis. - Werke u.a.:
Totalität und Unendlichkeit

(1987), Wenn Gott
ins Denken einfällt
(1988).

Chagall, Adam und Eva, 1911/1912.
Quelle: Marc Chagall, 1907-1917,
Kunstmuseum, Bern 1995/1996.

/

_¦__*_. ^

Die ganze Polemik zwischen Kierkegaard und der spekulativen Philosophie

setzt die Subjektivität als in sich selbst gespannt voraus, als die Sorge
eines Daseins um die eigene Existenz, als eine Qual um sich selbst. Das Ethische

bedeutet für Kierkegaard das Allgemeine. Die Einzelheit des Ichs verlöre
sich unter der für alle gültigen Regel. Die Allgemeinheit kann das Geheimnis

und das unendlich bedürftige und in Angst um sich selbst befindliche Ich
weder enthalten noch ausdrücken. Ist der Bezug zum anderen wirklich dieser
Eintritt und dieses Verschwinden in der Allgemeinheit? - das ist die Frage,
die man gegen Kierkegaard — wie gegen Hegel— stellen muss. Wenn die
Beziehung mit der Äusserlichkeit keine Totalität zustande bringt, deren Teile
sich vergleichen und verallgemeinern, so nicht deshalb, weil das Ich im
System sein Geheimnis bewahrt, sondern weil die Äusserlichkeit, in der uns die
Menschen ihr Gesicht zeigen, die Totalität zum Bersten bringt. Dieses Platzen

des Systems vom Anderen her ist kein apokalyptisches Bild, sondern die

Unmöglichkeit für das Denken — das jedes «andere» auf das «selbe» zurückführt

- den Anderen zu reduzieren. Eine Unmöglichkeit, die nicht bei ihrer
negativen Bedeutung stehen bleibt, sondern sogleich das Ich in Frage stellt.
Diese Infragestellung bedeutet die Verantwortung des Ichs für den Anderen.
Die Subjektivität ist in dieser Verantwortung, und nur die unreduzierbare
Subjektivität kann eine Verantwortung übernehmen. Das ist die Ethik.

Ich sein bedeutet von nun an: sich der Verantwortung nicht entziehen können.

Dieses Mehr an Sein, diese existentielle Übertreibung, die Ich sein heisst

- dieses Hervorschiessen der Selbstheit im Dasein vollzieht sich als ein
Anschwellen der Verantwortung. Die Infragestellung des Ichs durch das Gesicht
des Anderen ist eine neue Spannung im Ich, die keine Selbstspannung ist.
Anstatt das Ich zu vernichten, macht es die Infragestellung solidarisch mit
dem Anderen. Nicht so, wie die Materie mit dem Block, dem sie angehört,

solidarisch ist. Eine mechanische oder organische Solidarität würde das

Ich in einer Totalität auflösen. Das Ich ist mit dem Nicht-Ich solidarisch, als

läge das ganze Schicksal des Anderen in seinen Händen. Die Einzigartigkeit
des Ichs besteht darin, dass niemand an seiner Stelle antworten kann. Die
Infragestellung des Ichs durch den Anderen ist anfänglich kein Akt der
Reflexion, worin das Ich wieder emporsteigt und sich stolz und abgeklärt
überfliegt; aber sie ist auch nicht der Eintritt des Ichs in eine überpersönliche,

kohärente und universale Gedankenfolge. Die Infragestellung des Ichs
durch den Anderen ist ipso facto eine Auserwählung, die Versetzung in eine

privilegierte Stellung, von der alles abhängt, was nicht Ich ist.
Diese Auserwählung bedeutet die radikalste Verpflichtung, den totalen

Altruismus. Die Verantwortung, die dem Ich seinen Imperialismus und Egoismus

entzieht, verwandelt es nicht in einen Augenblick der universalen Ordnung.
Sie bestätigt es in seiner Selbstheit, in seiner zentralen Stellung im Sein.

Schweizer Monatshefte, 43. Jahrgang, Heft 2, November 1963, S. 170 ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 89



BEDENKENSWERTES

Frommer Abendgesang und Hitlers Rede

Meinrad Inglin, der Autor des «Schweizerspiegels», fuhr 1940 nach Deutschland

aufLesereise. Bedrückend und unbestechlich der Bericht, den er drei fahre später
verfasst und im funi 1963 dann in den «Schweizer Monatsheften» veröffentlichte
ein unfreiwilliges Kriegstagebuch eines der wenigen Ausländer, die damals fast
ungestört in Deutschland reisten. Krank in einem Hamburger Spital liegend,
wird Inglin Zeuge einer grotesken Szenerie.

Meinrad Inglin: MISSGLÜCKTE REISE NACH DEUTSCHLAND

Meinrad Inglin,
am 27. Juli 1893 in

Schwyz geboren, dort
am 4. Dezember 1971

gestorben. Literatur-,
Journalistik- und

Psychologiestudium in

Neuenburg und Bern,

Aufenthalte in Zürich,
Berlin und Norddeutschland.

- Werke u.a.: Die

Welt in Ingoldau (1922),
Grand Hotel Excelsior
(1928), Die Furggel

(1943), Der schwarze
Tanner (1947), Begräbnis

eines Schirmflickers
(1958). Zu seinem
wichtigsten und berühmtesten

Buch jedoch wurde

der Schweizerspiegel,
die romanhafte Aufarbeitung

der Schweizer

Geschichte der Jahre

1914-1918, die 1938
in Leipzig erschien.

Vor der Nachtruhe wurde jeweilen leise meine Zimmertür geöffnet, und
draussen erklang der fromme Abendgesang der Schwestern; darauf erschien
ein stilles Gesicht im Türrahmen und nickte freundlich, die Tür ging zu, und
eine selten gestörte, friedliche Nacht begann.

Eines Tages ging die Tür zur Unzeit auf und blieb geöffnet, eine barsche
Rede drang herein, der Führer sprach im Rundfunk. Auch im Ausland hat
man dem unheimlich verstiegenen Mann jeweilen zugehört. In Deutschland
war seine Wirkung erstaunlich. Das unkritische breite Volk, zu dem er vor
allem sprach, wurde durch den Ton seiner Rede, durch das beherrscht
leidenschaftliche harte Hämmern, das

drohende Crescendo, das Furioso, gepackt und
angesteckt. Unsere Krankenschwestern
widerstanden ihm nicht. Diese sanften, frommen

Wesen, die gewiss hundert Vorbehalte

gegen die Gewaltsamkeit der Bewegung
auf dem Herzen hatten, liessen sich wenigstens

für den Augenblick zu einer Gesinnung

überreden, die ihrem ganzen Dasein

widersprach. Wer mochte sich da noch
wundern, wenn die wehrhafte Jugend, die
eine Neigung dafür besass, begeistert
zustimmte? Die Einsichtigen und Widerstrebenden

mussten schweigen oder verderben,
die anfänglich Schwankenden wurden
mitgerissen. Wer später über die Haltung des

breiten Volkes zu Gericht sitzen will, wird
sich vorerst fragen müssen, ob er selber
beizeiten etwas dagegen getan hat, und auch
dann wird er nur mit einer sehr humanen
Psychologie und nicht mit einem streng moralischen Massstab um ein
Fehlurteil herumkommen. Und wer wird jene ohnehin verwischten Grenzlinien
nachziehen wollen, auf denen im einzelnen, noch gar nicht zur politischen
Verantwortung erzogenen Menschen das bisher Geglaubte verraten und das

Neue geglaubt wurde oder eine ursprüngliche Gleichgültigkeit in ein opportunes

Bekennertum hinüberwechselte. Dies alles dürften die Deutschen einmal

unter sich auszumachen haben. Ihre alliierten Gegner aber, die künftigen
Siegerstaaten, werden nach dem Schuldspruch über die Verantwortlichen
dem unglücklichen Volke nur eine Generalabsolution erteilen können. -(...)

*__ ^th /"*<-A.

Vv^r\CSV
ife-. \4

r>-V

Meinrad Inglin, Holzschnitt von Leo

Leupin. Quelle: Lexikon der Schweizer

Literaturen, Lenos, Basel 1991.

Schweizer Monatshefte, 43. Jahrgang, Heft 3, Juni 1963, S.24611.

90 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Wiederkehr autoritärer Regierungsformen?

Max Imboden war ein scharfsinniger Analytiker des Zeitgeists, und sein Stichwort vom «Helvetischen
Malaise» beeinflusst auch dreissig Jahre nach seiner Prägung immer noch die intellektuelle Diskussion
in der Schweiz. Seine 1963 formulierte Kritik am totalitären Kommunismus ist kaum originell, wohl
aber seine frühe Warnung vor neuen Formen des autoritären Staates und der Hinweis aufdie innere
Verwandtschaft freiheitsfeindlicher Systeme, die sich doch — links und rechts - so gern als Antipoden
und als Retter vor dem jeweiligen Widersacher präsentieren.

Max Imboden,
1915 in St.Gallen
geboren, gestorben 1969.
Staats- und
Verwaltungsrechtslehrer. Professor
in Zürich und Basel,
1960-1964 Mitglied des

Basler Grossen Rates,
1965-1967 Nationalrat.
Imboden war massgeblich

am Ausbau der

Verwaltungsgerichtsbarkeit
des Bundes beteiligt
und schrieb mehrere

Monographien zu staats-
und verwaltungsrechtlichen

Grundtragen.

Max Imboden: DlE GEFAHR DES TOTALITÄREN UND DES

AUTORITÄREN STAATES

Vom autoritären, nicht vom totalitären Staat ist die Rede. Das sind zwei
verschiedene Dinge, mögen sie sich auch in einem, nämlich eben in der
Hervorhebung der Staatsautorität - in der Verleugnung der Demokratie —,

berühren. Im autoritären Staat, so wie wir ihn zu verstehen haben, gibt es

keine Konzentrationslager. Das Eigentum des einzelnen ist geschützt, stark
geschützt vielleicht sogar.

Im autoritären Staat lässt sich somit durchaus leben. Die Wirtschaft blüht.
Das kulturelle Schaffen kann sich entfalten. Nur das Mitspracherecht des

einzelnen an den öffentlichen Dingen ist gering. Es sind zwar Ventile da, durch
die der angereicherte politische Unmut bei entsprechendem Überdruck
abgelassen werden kann. Aber den wirklichen Hebel des Staatsapparates hält
nicht der Bürger in Händen. Entscheidender als Institutionen werden
wiederum Personen. Vor allem wird die Regierungsmacht in starkem Masse

an Personen gebunden. Man kann daher diese politische Ordnung als den

personenbezogenen Regierungsstaat kennzeichnen.
Es ist die politische Müdigkeit der Völker, die im Westen die Gefahr einer

Wiederkehr autoritärer Regierungsformen geschaffen hat. Man ist des dauernden

Kampfes um die politische Macht überdrüssig. Der einzelne zieht sich
auf sich selbst zurück. Er macht den Staat zur Versicherungsanstalt für sein

persönliches Wohlergehen. Das garstige Regierungsgeschäft überlässt er
jenen, die sich erfolgreich darin zu behaupten vermögen. So hängt die Gefahr
des Autoritären aufs engste mit den beiden andern hier registrierten Erscheinungen

zusammen. Wird der Staat nur als Werkzeug verstanden, dann wird
er jenen in die Hände gespielt, die dieses Werkzeug am erfolgreichsten zu
handhaben vermögen. Gilt nur das Grosse als erstrebenswert, dann verbaut
sich der Bürger eine sinnvolle und konstruktive Anteilnahme am politischen
Geschehen. Es ist eine Wahrheit, die mehr als zweitausend Jahre alt ist, dass

echte Demokratie an den übersehbaren Raum gebunden bleibt.
Nun ist zwar objektiv kaum zu bestreiten, dass das Grosse in der Regel -

in der Regel, auch nicht immer - zugleich das Rationelle ist. Aber die Frage
muss anders gestellt sein. Zu prüfen bleibt, ob der rein ökonomische Vorteil
des Grossen die nicht ökonomischen Vorteile des Kleinen aufzuwiegen
vermag. Wir müssen uns, anders gesagt, fragen, ob der Gewinn rationalisierender

Zusammenlegung den Verlust aufwiegen kann, der entsteht, wenn wir
unsere überkommenen kleinräumigen Strukturen mit harter Hand austilgen.
Europa ist der Bereich gewachsener, übersehbarer Strukturen. Vielleicht liegt
darin sogar einer der grössten Werte, die in unserem Kontinent Wirklichkeit
geworden sind. Das Kleine, das Enge und das Besondere machen unsere
wahre Grösse aus.

Schweizer Monatshefte, 43. Jahrgang, Heft 1, April 1963, S.21ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 91



BEDENKENSWERTES

Zum 70. Geburtstag Carl Jacob Burckhardts

«Als hoher Kommissar des Völkerbundes in Danzig, als Präsident und Mitglied des (Internationalen Komitees

vom Roten Kreuz>, als schweizerischer Gesandter in Paris und als Schriftsteller hat sich der Jubilar grosse
Verdienste erworben. Die (Schweizer Monatshefte) danken an diesem Tage dem fubilar für seinen Einsatz
zum Wohle der Zeitschrift und schätzen sich glücklich, einen Freundesgruss aus berufenstem Munde veröffentlichen

zu dürfen.» Mit diesen Worten wünschte die Redaktion ihrem langjährigen Vorstandsmitglied Carl Jacob
Burckhardt alles Gute zum siebzigsten Geburtstag und reicht die Feder an Theodor Heuss weiter.

Theodor Heuss: FÜR CARL J. BURCKHARDT

Theodor Heuss,

geboren 1884 in

Brackenheim (D),

gestorben 1963. Publizist,

Dozent, Politiker.
Erster Kultusminister
von Baden-Württemberg,
1948 Vorsitzender der
FDP, 1949 zum ersten
Bundespräsidenten der
BRD gewählt. Wiederwahl

1954. 1959
Friedenspreis des
deutschen Buchhandels.

Theodor Heuss

* ï

W*

Carl Jacob Burckhardt

'

verehrter, Lieber T~veund,

es hat imme. etwas Beglückendes, in freiem Sein danken zu können/

zumal einen. ^Aitlebenden, einem jüngevenf der aber dock noch im
Ö.ossen geseken dem gleichen Raum des geistigen, des politiscken
Geschehens zugekört. On das breitere Bewusstsein waren Sie als
Historiker durck den ersten Richelieu-Band getreten, durck die
Éssay-Sammlung «Gestalten und /V\ächte» — da spürten wir, wie ein
künstlerischer T-ormwille Vergangenkeiten den jAtem einer zeitlosen
Gegenwärtigkeit zu verleihen verstand. ;Aber Jür diese unsere eigene.
Gegenwart sckenkten Sie uns dann Werke von dokumentarischem
Gewickt: den Briefwechsel mit ¦hlofmannstnal una aie «Danziger
N\ i s s i o n ».

Damit fükrten Sie uns in die Luft dev Zeit, die wir selber geatmet
kaben una atmen una mackten uns zum Zeugen eines männlicken Reitens

im Reick des Geistigen und aev staatsmänniscken Bewäkrung vov
einer weltpolitiscken .Aufgabe. Es war so sckön, folgen zu dürfen, wie
Sie vov den j/Kugen des yMteren, aev Ov\nen seine vev\vauende Freund-
sckaft gesckenkt katte, an Weite der empfindenden und urteilenden
Weltsickerkeit gewannen — man spürt, Sie wollten vor dem verehrten
N\anne in Dankbarkeit bestehen und — Sie kaben bestanden. Das Ge-
sckenk der Liebe, zu dem im Geben und AJekmen sick jeder verpflick-
tet wusste, ist zu einem Gesckenk für uns gevoovden.

LAnd das Buck über CJhre Danziger .jjahre! M&g jemand es eine
Ghfonik der- ___ rfolglosigkeit nennen odev sagen (das meinte mir
gegenüber einmal ein Diplomat), es sei nicht «sensationell» genug — das,
was ich an diesem Ducne aufs höchste bewundere, fasse ick in einen

ganz banalen Begriff: die «Editionstechnik» dev ^\kten, der Protokolle
und der Briefe aus den ^Archiven und ikre TB>indung in psyckologiscker
Charakteristik und Deutung aller wesentlicken .Akteure. So, uniev dem
Gesetz der Wahrhaftigkeit, muss odev sollte dock Gesckickte
dargestellt werden, zumal dev zeitlicken /\)ähe — welck ein Glück, wenn
dies nickt \>on einem Pedanten geschieht, sondevn von einem Schriftsteller,

dessen Blick in die .Abgründe dev menschlichen /Natur reicht.
.Ach, nun bin ich doch ein wenig ins «Rezensieren» hineingeraten.

Sei's drum — Sie haben mir, seit wir im Sommev "1950 zu einem ersten
vertrauten Gespräch uns begegneten und wie von selber eine Freundschaft

da war, um sich immer wieder zu bestätigen, nie die Nachsicht
versagt. Wenn ich also mit dem glückwünschenden Zuruf, um den ich
gebeten Wurde, den Dank für Jh^ Werk und Jhr Wirken verbinde, [\iev

gewiss dev Spvecnev von L4ngezähjten Onvev und meiner Landsleute,
so darf ich — es ist Chnen nichts yNeues — mit dem einfachen Bekenntnis

dev menschlichen Liebe schliessen.
Jhr TTheodor Heuss

Schweizer Monatshefte, 41. Jahrgang, Heft 6, September 1961, S.5981f.

92 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Die Hohlheit der konventionellen Oper

RolfLiebermann, einer, der sich auch in schwieriger Zeit mit Leidenschaft

für das moderne Musiktheater einsetzte, ohne Rücksicht aufden
Geschmack des Bildungsbürgertums. 1961 hielt Liebermann als Intendant
der Staatsoper Hamburg an der Jahreshauptversammlung des deutschen
Bühnenvereins in Lübeck eine Rede, welche die Welt der Oper im
deutschsprachigen Raum gehörig aufrüttelte.

Rolf Liebermann: GEDANKEN EINES AUSSENSEITERS

Rolf Liebermann,
geboren in Zürich am

14. September 1910,
Komponist und
Opernintendant. 1959-1973
und 1985-1988 war er
Intendant der Hamburger
Staatsoper. 1973-1980
Intendant der Grand

Opéra de Paris. Anlässlich

der 700-Jahr-Feier
der Eidgenossenschaft
(1991) schuf er für das
• Fest der vier Kulturen'
das Auftragswerk 3x1

CH + X, das auf den

Bundesbrief Bezug
nimmt. Eigene Opernwerke:

Leonore 40/45
(1952), Penelope (1954),
Die Schule der Frauen

(1955), Der Wald (1986).

Und die Jungen? Eines der ernsten Probleme des musikalischen Theaters
ist, dass es in weitem Masse die Jugend als Publikum verloren hat. Man gibt
dem FussbaU, dem Jazz, der Television und ganz anderen Ablenkungen die
Schuld. Ich glaube, dass die Fehlerquelle eine ganz andere ist. Ich meine,
dass die junge Generation in ihrer unsentimentalen Unbestechlichkeit auf
die Hohlheit, die geistige Leere und die Schablone des konventionellen
Operntheaters negativ reagiert. Ich habe mit vielen jungen Leuten zu sprechen

Gelegenheit gehabt und dabei immer wieder die gleichen Argumente zu
hören bekommen, Angriffe, die ich gar nicht zu wiederholen brauche, weil
sie zu bekannt sind. Sie waren vor allem gegen die Kluft zwischen dem
sensiblen oder überwältigenden musikalischen Ausdruck und der qualvollen
Unbeholfenheit, die sich dem Auge bot, gerichtet. Die gleichen jungen Leute
gehen, so oft sie es finanziell können, ins Sprechtheater. Dort lassen sie sich
auch gern konfrontieren mit der modernsten Produktion der Avantgarde.
Gegenüber der modernen Oper dagegen verhalten auch sie sich, genau wie die
ältere Generation, weitgehend reserviert. Ich höre, wie Sie jetzt inwendig
räsonnieren: Eure modernen Opern sind eben entweder kümmerlich oder

provokant, deshalb kommen sie nicht an. Möglich — was mir aber immer wieder

zu schaffen macht, ist der Eindruck, dass der Hang, die Oper als ein rein
kulinarisches Vergnügen anzusehen, sich durch verschiedenste Publikumsschichten

und, was schlimmer ist, heute auch durch alle Altersklassen
hindurch bemerkbar macht. Ob dies an der Musikerziehung unserer Hochschulen,

die ja leider zum Teil immer noch mit äusserst reaktionären Lehrkräften
besetzt sind, liegen mag oder an einer allgemeinen geistigen Verflachung oder
an dem Wunsch der Jugendlichen, auf einfache Weise und möglichst schnell
die Ausbildung abzuschliessen und in irgendeiner festbesoldeten und
pensionsberechtigten Stelle unterzuschlüpfen, will ich in diesem Rahmen nicht
untersuchen. Es scheint mir aber eine wichtige Aufgabe des Intendanten, ja
seine Pflicht zu sein, seinen Einfluss mit allen Mitteln und gegen alle
Hindernisse dahingehend auszuüben, dass dem Neuen ganz grundsätzlich eine
Chance eingeräumt wird. Wer als Intendant mit seinem Spielplan zwei Jahre

lang nichts als Furcht und Schrecken verbreitet, dem werden seine Stadtväter
schon kein langes Leben in diesem Amte vergönnen. Aber sollten nicht die
verehrlichen Stadtväter endlich auch einmal dem Intendanten an den Kragen
gehen, der seinen Abonnenten im gleichen Zeitraum als modernste Oper den
«Rosenkavalier» vorsetzt und der darüber hinaus sein Gewissen und die Presse

mit einem modernen Ballettabend beruhigt?

Schweizer Monatshefte, 41. Jahrgang, Heft 3, Juni 1961, S.28811.

Odette Weil, Roll Liebermann en répétition avec Jon Vickers.
Musée de l'Elysée, Lausanne. © News Productions, CH-1446 Baulmes.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 93



BEDENKENSWERTES

Wissenschaft - Grundlage einer neuen Ethik?

Die atomare Bedrohung sitzt den Intellektuellen der sechziger Jahre im Nacken. Dialogbereitschaft ist
gefordert, eine Rückbesinnung aufdas sokratische Suchen, aufdie Philosophie. «Im Wettlaufdes kalten
Krieges erscheint der Einsatz taktisch gerade brauchbarer Ideologien weit wichtiger als deren kritische
Destruktion und ihr vielleicht möglicher Neubau», stellt Corti kritisch fest. Im wissenschaftlichen
Denken selbst aber liege der Schlüssel zum friedlichen Park ohne Zäune verborgen: Die Vernunft
sollte nicht nur für den Fortschritt, sondern auch für den Frieden arbeiten.

Walter Robert Corti: BERICHT ÜBER DEN PLAN DER AKADEMIE

Walter Robert Corti
wurde 1910 in Zürich

geboren und starb
1990. Er arbeitete als
Redaktor von «Du».

1946 gründete er in

Trogen das Pestalozzi-
Dort tür Kriegswaisen.
1957 wurde er
Ehrendoktor der Philosophie
der Universität Tübingen.

1975 erhielt er den

Albert-Schweitzer-Preis
in Brüssel.

¦

¦s^

*j_»
"%_»w

I

AbendländischeWahrheitsforschung kann nur im Zeichen schöpferischer

Freiheit vor sich gehen. Nicht die Wahrheit lässt sich planen, wohl aber
die Erarbeitung der Wahrheit. Als Methode hat sich seit Piatons Deutung des

Sokrates die strenge Phänomenbefragung im wahrheitserschliessenden
Gespräche als unverlierbar wesentlich erwiesen. Es ist in aller Wissenschaft viel
dialogisches Verhalten wirksam, auch wo sich dies nicht leicht an der Oberfläche

greifen lässt. Die Lösungen sind uns nicht gegeben. Die unbewältigten
Probleme wandern im befragenden Gespräch durch die Zeiten. So bleibt
gewährleistet, dass in der Forschung die Wahrheit waltet und sie nicht selbst

vergewaltigt wird. Alle Resultate sind grundsätzlich überholbar, von neuem
stets zu befragen. Es ist diese Einstellung gewesen, welche zu den weit-,
erobernden Einsichten und Methoden der Naturwissenschaft und der Technik

geführt haben, es gibt keine Gründe, dass sie nicht auch dereinst das Feld
der sittlichen Lebensgestaltung in eine humane Ordnung führt. Hier aber
kann kein Zweifel bestehen, dass die Bemühungen um die Erforschung der
sittlichen Phänomene keinen Vergleich etwa mit denen der Naturwissenschaften

aushalten. Es liegt dies keineswegs nur an einer spezifischen Uner-
giebigkeit dieser Disziplin, sondern wesentlich auch am Mangel ihrer
grundsätzlichen Förderung. Das hat seine tiefliegenden kulturgeschichtlichen

Gründe, die zudem schlecht untersucht sind. Aber an der Tatsache der

Vernachlässigung ändert das nichts. Der Weg von Archimedes bis zum Bau der
Mondrakete wurde stets reich dotiert; die Ethik haust dazu vergleichsweise
immer noch im armen Halbdunkel hinter Butzenscheiben.

Die wissenschaftliche Erarbeitung der Wahrheit muss
ihrem Wesen nach im Zweigsystem der Einzelforschung
vor sich gehen; das vielbeklagte Spezialistentum und die

Verfächerung bilden ihr Schicksal. Dies schliesst jedoch
ihre sammelnde, zentrierende, überschauende Funktion
nicht aus. Seit der Antike gilt hier die Philosophie als die

zuständige Domäne. Sie sucht die Einheit des Welbildes
herauszuarbeiten, die Stellung des Menschen im Kosmos

zu bestimmen, die Sinnfragen abzuklären und die Maximen

der ethischen Verantwortung bereitzustellen.

Schweizer Monatshette, 40. Jahrgang, Heft 3, Juni 1960, S.246ff.

Wege zwischen Nord und Süd, Wege zur Verständigung?
Die Gotthardbahn. Quelle: Georg Stärk/Erwin Koch,

Unser Jahrhundert, die Schweiz gestern und heute,
Mondo, Lausanne 1991.

94 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Gesellschaftskritik und Therapie

Noch waren die «Einleitung in die Musiksoziologie», die «Negative Dialektik»
oder der «Positivismusstreit in der deutschen Soziologie» nicht geschrieben,
und doch hatte die Frankfurter Schule bereits grossen Einfluss. Einen kurzen
Umriss ihrer unter anderem durch Adorno erhobenen Disziplin Soziologie
zeichnet Plessner in seiner Einführung in Adornos Aufsatz «Ideen zur
Musiksoziologie», der in den «Schweizer Monatsheften» erschien.

Helmuth Plessner: ZUM GELEIT

Helmuth Plessner,
1892 in Wiesbaden

geboren, gestorben 1985.
1933 Emigration.
Professor für Psychologie
an der Universität
München. Lebte ab 1962 in

Zürich. Gilt als eine der

Gründergestalten der

philosophischen
Anthropologie (die
Humanbiologie, Psychologie
und Soziologie miteinbezieht).

- Werke u.a.:
Die Einheit der Sinne

(1923), Macht und

menschliche Natur

(1931), Zwischen
Philosophie und Gesellschaft
(1953), Diesseits der
Utopie (1966).

Unter den Geisteswissenschaften ist Soziologie die jüngste, dem Namen nach

gute hundert Jahre alt, aber die akademische Volljährigkeit ist ihr an den

europäischen Universitäten erst spät bescheinigt worden. Diese Verzögerung
erklärt sich aus den begreiflichen Hemmungen gegen die Anerkennung einer
Wissenschaft, welche das Studium der sozialen Wirklichkeit zu ihrem Beruf
macht und damit der traditionellen Interpretation öffentlicher Dinge durch
die Politiker und Juristen Grenzen setzt. Da die soziale Wirklichkeit ihren
Angehörigen immer erst dann ins Blickfeld zu treten scheint, wenn sie selbst

in Unordnung geraten ist, bedeutet die Etablierung der Soziologie als Fach
das öffentliche Eingeständnis, die Unordnung in kurzer Frist und sozusagen
aus dem Handgelenk des Armes der Gerechtigkeit nicht überwinden zu können.

Eine institutionalisierte Dauerkontrolle der gesellschaftlichen Verhältnisse

in Wissenschaftsform rechtfertigt sich also nur gegenüber einer
Wirklichkeit, die ihren Normen immer wieder davonläuft, weil Richtung und
Geschwindigkeit ihrer Transformation von ihnen nicht eingefangen werden
können. Dieser Tatbestand war seit dem Beginn der industriellen Revolution
gegeben; als ihr Krisenprodukt wurde die Soziologie vom französischen
Positivismus geschaffen, und wenn sie diese Anfangsprägung bis zum Ende des

19. Jahrhunderts beibehalten hat, so liegt das an seinen vergleichsweise
stabilisierten Verhältnissen seit 1848. Mit Recht sträubten sich die Universitäten

unter Führung der Historiker und Philosophen gegen die Anerkennung

eines Fachs, das im Kern nichts anderes war als eine naturalistische
Geschichtsphilosophie nach evolutionistischem Schema.

Die unvergleichlichen Erschütterungen unseres Jahrhunderts haben das

wissenschaftliche Denken über gesellschaftliche Dinge erneut in Bewegung
gebracht und zu einer radikalen Überprüfung seiner Grundlagen und Ziele

gezwungen. Was bis zum Ausbruch der russischen Revolution Gegenstand
theoretischer Debatten war, bestimmt seit vier Jahrzehnten das politische
Kräftespiel der grossen Mächte. Soziologie, ursprünglich als Instrument
gedacht, soziale Ordnung in einer revolutionär veränderten Welt wiederherzustellen,

sieht sich von neuem auf ihre therapeutische Aufgabe verwiesen,
der sie heute offenbar nur gerecht werden kann, wenn sie totalitären Ideologien

mit erfahrungsnahen Untersuchungsmethoden der empirischen
Sozialforschung und einer nicht mehr an Entwicklungsschemata gebundenen
Gesellschaftskritik zu begegnen weiss.

Schweizer Monatshefte, 38. Jahrgang, Heft 8, November 1958, S.585

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 95



BEDENKENSWERTES

«Jeder Klang allein schon sagt Wir»

Theodor W. Adorno dreht das Kausalitätsverhältnis im kompositorischen
Schaffensprozess um. Der Komponist ist ein Vollzugsorgan seines Werkes,

einer, der dem gehorcht, was die Sache von ihm will. Doch was ist grosse
Musik in Adornos gesellschaftsphilosophischem Konzept? Musik von Rang
vermag das gesellschaftlich Unversöhnliche zu versöhnen und gerade
darin wieder hervortreten lassen.

Theodor W.Adorno: IDEEN ZUR M USI KSOZIOLOGIE

Theodor VI. Adorno,
geboren 1903 in Frankfurt

am Main, 1969
gestorben. 1934-1949
Emigrant in England und
in den USA. Komponist,
Musiktheoretiker, Soziologe,

Philosoph. Seine

kritische Theorie beein-

flusste u.a. die

Studentenbewegung und die

•neue Linke-. - Werke

u.a.: Dialektik der
Aufklärung (mit M. Hook-

heimer, 1947),
Philosophie der Neuen Musik

(1949), Einleitung in

die Musiksoziologie
(1962), Negative
Dialektik (1966).

Wie jedem produktiven Künstler, so «gehört» auch dem Komponisten
unvergleichlich viel weniger von seinem Gebilde als die vulgäre, stets noch
am Geniebegriff orientierte Ansicht Wort haben will. Je höher geartet ein
musikalisches Gebilde, desto mehr verhält sich der Komponist als dessen

Vollzugsorgan, als einer, der dem gehorcht, was die Sache von ihm will. Der
Spruch Hans Sachsens aus den Meistersingern, der Komponist stelle die
Regel sich selbst und folge ihr dann, bezeugt das dämmernde Selbstbewusstsein

davon und zugleich den gesellschaftlichen «Nominalismus» der
Moderne, der keine substantiell bestätigte künstlerische Ordnung mehr
vorgegeben ist. Aber noch die selbstgestellte Regel ist eine solche bloss dem
Schein nach. Sie reflektiert in Wahrheit den objektiven Stand des Materials
und der Formen. Beide sind in sich gesellschaftlich vermittelt. Der Weg in
ihr Inneres ist der einzige zu ihrer gesellschaftlichen Erkenntnis. Die Subjektivität

des Komponisten addiert sich nicht zu den objektiven Bedingungen
und Desideraten. Sie bewährt sich gerade darin, dass er den eigenen Impuls,
der freilich nicht weggedacht werden kann, in jene Objektivität aufhebt.
Nicht nur ist er damit an objektive gesellschaftliche Voraussetzungen der
Produktion gefesselt, sondern seine eigentliche Leistung, die einer Art logischen
Synthesis eigenen Wesens, das Allersubjektivste an ihm, ist schliesslich selbst
noch gesellschaftlich. Das kompositorische Subjekt ist kein individuelles,
sondern ein kollektives. Aller Musik, und wäre es die dem Stil nach
individualistischste, eignet unabdingbar ein kollektiver Gehalt: Jeder Klang allein
schon sagt Wir.

Aus: Adorno, Beethoven -Philosophie der Musik. Suhrkamp, Frankfurt am Main 1993.

Dieser kollektive Gehalt indessen ist kaum je der einer bestimmten Klasse
oder Gruppe. Versuche, Musik auf ihre soziale Zuständigkeit zu fixieren,
haben etwas Dogmatisches. Weder Herkunft und Biographie eines Komponisten

noch auch selbst die Wirkung von Musik auf eine besondere Schicht
besagen soziologisch etwas Verbindliches. Die gesellschaftliche Gestik der
Musik von Chopin ist - in einer Weise, deren konkrete Physiognomik noch
zu entwerfen wäre - aristokratisch; ihre Popularität aber rührt gerade von diesem

aristokratischen Gestus her. Sie verwandelt gewissermassen den Bürger,
der in ihrer wohllautenden Melancholie sich selbst vernehmen möchte, in
den Edelmann. Bürgerlich ist die heute lebendige Musik insgesamt;
vorbürgerliche wird nur aus historischer Gesinnung exekutiert.

Wohl aber reflektiert Musik in sich die Tendenzen und Widersprüche
der bürgerlichen Gesellschaft als einer Totalität. Die Idee der dynamischen

96 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Einheit, des Ganzen in traditioneller grosser Musik war keine andere als die
der Gesellschaft selbst. Ungeschieden liegt in ihr die Spiegelung des

gesellschaftlichen Treibens - schliesslich des

Produktionsprozesses — ineinander mit der

Utopie eines solidarischen «Vereins freier
Menschen». Der aller grossen Musik bis

heute unlösbare Widerspruch des

Allgemeinen und Besonderen jedoch — und der

Rang von Musik misst sich gerade danach,
ob sie diesen Widerspruch formend
ausdrückt und schliesslich ihn doch wiederum
hervortreten lässt, anstatt ihn durch
Fassadenharmonie zu verstecken - ist kein anderer,

als dass real das partikulare Interesse
und die Menschheit auseinanderweisen.
Musik transzendiert die Gesellschaft,
indem sie durch ihre eigene Gestaltung dem

zum Laut verhilft und zugleich das
Unversöhnliche im vorwegnehmenden Bilde
versöhnt. Je tiefer aber sie daran sich verliert,
um so mehr entfremdet sie seit der Mitte
des neunzehnten Jahrhunderts, dem Tristan, sich dem Einverständnis mit der
bestehenden Gesellschaft. Macht sie sich von sich aus zu einem Begehrten,
gesellschaftlich Nützlichen, von dem die Menschen etwas haben, so verrät
sie dem eigenen Wahrheitsgehalt nach die Menschen. Ihr Verhältnis zum
Gebrauchswert ist, wie das jeglicher Kunst heute, durch und durch dialektisch.

Theodor W. Adorno (1903-1969).
Quelle: Klassiker der Philosophie II,

Beck, München 1981.

Schweizer Monatshefte, 38. Jahrgang, Heft 8, November 1958, S. 679 ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 97



BEDENKENSWERTES

Die Wahrheit im Propaganda-Pluralismus

Noch war die Gutenberggalaxis nicht gänzlich vom Fernsehen und anderen medialen Räumen

an den Rand des Rezipientenuniversums gedrängt worden, noch waren Computeranimationen in
Hyperrealitäten undenkbar, als auch schon die kulturpessimistischen Stimmen die Verflechtung
von Kommunikation und Kommerz und das manipulative Potential der Massenmedien zu
kritisieren begannen. Friedrich stellt einer restriktiven Propagandapolitik das demokratische
Diktum gegenüber «The cure for propaganda is more propaganda».

Carl J.Friedrich: DEMOKRATIE UND PROPAGANDA

Carl Joachim Friedrich,
wurde 1901 in Leipzig
geboren, gestorben
1984. Von 1926 an

lehrte er an der Harvard

University, 1955 erhielt
er ausserdem eine
Professur in Heidelberg.
Eines seiner
Hauptwerke: Politik als
Prozess der Gemeinschaftsbildung

(engl. 1963).

Da es aus Zeit- und Raumgründen unmöglich ist, Informationen
vollständig zu übermitteln, bringt jeder Versuch der Information immer zugleich
auch den Zwang zur Auswahl mit sich. Entscheidend ist, welches Kriterium,
welcher Massstab für eine solche Auswahl verwendet wird. Darauf ist weder
in der Wissenschaft noch sonst eine klare und einfache Antwort möglich.
Allgemeine Prinzipien, wie etwa Wahrheit, gehen an dem Problem vorbei, weil
es sich ja gerade darum handelt, welche von verschiedenen wahren Tatsachen
mitzuteilen ist. Bekannt ist das Motto der «New York Times»: «all the news
that's fit to print». Wer entscheidet über die fitness, d.h. darüber, ob eine
Neuigkeit zum Druck geeignet ist oder nicht? Auch hier kommt man zu
einem negativen Merkmal: Wird die Auswahl so vollzogen, dass die
Information eine bestimmte Handlung herbeizuführen geeignet ist, also z.B. den
Leser zu bestimmen, für eine gewisse Partei zu stimmen, so ist sie als Propaganda

zu bezeichnen, insbesondere dann, wenn sie Teil einer bewusst als

solche konzipierten Propagandakampagne ist.
Die eingangs skizzierte Anschauung, dass die Demokratie nicht mehr sinnvoll

sei, weil der Mensch heute nicht mehr autonom, sondern nur noch im
Gefolge von Propaganda entscheide, erweist sich als irrig. Denn gerade der
freie Wettbewerb, wie er im Bereich der Massenkommunikation heute üblich

ist, erzieht den Menschen zu eigener
Meinungsbildung.
Auch im Bereich der Propaganda gelten

die beiden alten Wahrheiten und
Warnungen: Unbeschränkte Macht
korrumpiert, und ewige Wachsamkeit

ist der Preis der Freiheit. Die
Beschränkung und die Wachsamkeit
aber werden am ehesten durch die
Bereitschaft und Möglichkeit zu
jeglichen Propaganda selbst gesichert.

Schweizer Monatshefte, 38. Jahrgang, Heft 8,

November 1958, S.ßOOff.

Der Redaktorakler, April 1944.
Quelle: Bö, Abseits vom Heldentum,

Nebelspalter, Rorschach.

m _ä

#****7?? ya?*t*-~r
f.**yr?t'T*w ~*mywr_y

WÏ"W _*/»**• TXr~r V"%*^.C^xr** rvnf^ffff.""
wv^T*1HZ

98 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Markt, Wettbewerb und «Freiheit durch Eigentum»

Röpke ist vor allem durch zwei Hauptanliegen bekannt geworden: sein

kompromissloses Eintreten für die freie Marktwirtschaft und sein beharrliches
Hinweisen aufdie ethischen Grundlagen, die «Jenseits von Angebot und
Nachfrage» liegen. «Eigentum» steht für ihn nicht einfach für materiellen
Besitz, sondern ist die Voraussetzung einer Lebensform, die Glück nicht
nur anstrebt, sondern auch dem Mitmenschen vermittelt.

Wilhelm Röpke,
1899 bei Hannover
geboren, gestorben 1966.
Nach der Habilitation im

Fach Nationalökonomie
1922 ging Röpke ans

auswärtige Amt in Berlin.

1924 war er
ausserordentlicher Professor
in Jena, 1926/1927
Visiting Professor der
Rockefeiler Foundation,
1928 ordentlicher
Professor in Graz und 1929
wieder in Marburg. 1933
beurlaubt, war er bis
1937 in Istanbul, dann

bis 1966 am Institut
Universitaire des Hautes

Etudes Internationales

in Genf. Röpke hatte
als überzeugter und

überzeugender Liberaler
massgeblichen Einfluss
auf die Wirtschaftspolitik

der Schweiz, der
BRD, Italiens und anderer

Länder. Als Anhänger

einer freien
Weltwirtschalt stand er der

europäischen Integration

skeptisch gegenüber.

Drei Ehrendoktortitel

und zahlreiche
Auszeichnungen wurden
ihm zuteil.

Wilhelm Röpke: EIGENTUM ALS SÄULE EINER

freien Gesellschaft
In Wahrheit ruht die Marktwirtschaft nicht auf einer Säule allein,

sondern auf zweien. Sie setzt nicht nur die grundsätzliche Freiheit der Preise und
des Wettbewerbs, sondern auch die Einrichtung des Privateigentums voraus,
und zwar in dem echten Sinne der freien und rechtlich geschützten Freiheit
der Verfügung über das Eigene unter notwendigem Einschluss der Verfügung
von Todes wegen.

Um die Bedeutung des Eigentums für eine freie Gesellschaft recht zu
verstehen, haben wir zu begreifen, dass es eine doppelte Funktion hat. Eigentum
bedeutet nicht nur, dass, wie das Privatrecht lehrt, die individuelle Sphäre der
Entscheidung und Verantwortung gegen diejenige der anderen Individuen
abgegrenzt wird. Es gewährleistet vielmehr auch den Schutz der individuellen

Sphäre gegenüber der politischen Gewalt. Es zieht nicht nur eine
horizontale, sondern auch eine vertikale Grenze, und erst in dieser Doppelfunktion

kann das Eigentum voll verstanden werden als die unerlässliche Bedingung

der Freiheit. Alle früheren Generationen sozialphilosophischer Denker
sind sich darüber einig gewesen.

Wettbewerb als Regulator setzt freie Marktpreise voraus, diese haben zur
unerlässlichen Bedingung die echte Selbständigkeit der Wirtschaftseinheiten,
und diese steht und fällt mit Privateigentum und Dispositionsfreiheit, die
durch keine Planwirtschaft aufgehoben oder gestört ist. Da eine kollektivistische

Wirtschaft die letzte Bedingung unter keinen Umständen erfüllen
kann, ohne aufzuhören, eine kollektivistische zu sein, so bleibt sie von den
Vorteilen des Wettbewerbs in seiner doppelten Funktion als Ordnungs- und
als Steuerungsmittel ausgeschlossen.

Keynes hat durch seine ebenso banale wie zynische Bemerkung «In the long
run, we are all dead» Ruhm und Bewunderung ernten können, obwohl es

niemandem hätte entgehen sollen, dass aus dieser Bemerkung derselbe entschieden

unbürgerliche Geist spricht wie aus der Devise des Ancien Régime:
«Après nous le déluge». Sie verrat die durch und durch unbürgerliche
Unbekümmertheit um das Morgen, die einen bestimmten Stil moderner
Wirtschaftspolitik geprägt hat und uns verleitet, Schuldenmachen als eine Tugend
und Sparen als bedenklich anzusehen.

In Wahrheit kann die Rolle des Eigentums nur verstanden werden, wenn
wir es als Beispiel für etwas nehmen, was weit über das Feld des Sichtbaren
und Messbaren hinausreicht.

Schweizer Monatshefte, 37. Jahrgang, Heft 6, September 1957, S.44111.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 99



BEDENKENSWERTES

Würde versus Masse

Vermassung und Würdelosigkeit attestiert der berühmte Psychiater einer Zeit, die den naturwissenschaftlichen
Rationalismus zum Dogma erhebt. «Das Ziel und der Sinn des Einzellebens (welches ja das einzig wirkliche Leben

ist!) liegt nicht mehr in der individuellen Entwicklung, sondern in der dem Menschen aufgepressten Staatsraison.

Dem Individuum wird die moralische Entscheidung seines Lebens zunehmend entzogen, es wird dafür
als soziale Einheit verwaltet, ernährt, gekleidet, ausgebildet, logiert und amüsiert.» Heutzutage erheben sich
mehr und mehr Stimmen aus einer ganz anderen Richtung, die ebenfalls gegen diese «Staatssklaverei» Sturm laufen.

Carl Gustav Jung: GEGENWART UND ZUKUNFT

Carl Gustav Jung,
1875 im Thurgau geboren,

gestorben 1961.

Begründer der (unter
dem Eintluss von Freud

gegen diesen entwik-

ketten) analytischen
Psychologie. Die

Entwicklung der
Persönlichkeit sah Jung als

einen Prozess der
Individuation, d.h. als eine

innerseelische Entwicklung

im Sinne der
Integration des kollektiv
und subjektiv
Unbewussten zu einem das

bewusste Ich übersteigenden

Selbst, an.

Anselm Kieler, Ausschnitt aus
Glaube, Hottnung, Liebe, 1973.
Quelle: Weltgeschichte der Kunst,
Prestel, München 1992.

IjJKiM''. i«.

Li 3 5 F'.*'«P*t-TiBfii

n __.' fiÉ 1* 9_fl__PWî!KI<*^____

Hl*fHi\W-'- l_ ¦

l/~'y '4Mri|tH______k

_1ZMI

finiWf EWU '__Vfö\wHllllu_V

v_ YySB&f^ >SH

» A H_\>\w>^_IÎB__. A. -.Am\**i«t!l__K\

lim « n.x

Wie die Kirchen, so fordert auch der Staat Enthusiasmus, Aufopferung und
Liebe.

Wenn der Aufklärer seinen Angriff hauptsächlich auf die von der Tradition
behauptete Wunderwirkung des Ritus richtet, so trifft er in Wirklichkeit völlig

daneben. Die Hauptsache, nämlich die psychologische Wirkung, wird
übersehen, obschon sich beide Parteien eben gerade dieser Wirkung, zu
entgegengesetzten Zwecken allerdings, bedienen. Eine ähnliche Situation
besteht auch hinsichtlich der Zielvorstellungen: Das religiöse Ziel, die Erlösung
vom Bösen, die Versöhnung mit Gott und die Belohnung im Jenseits
verwandeln sich in die diesseitigen Versprechen der Befreiung von der Sorge ums
tägliche Brot, der gerechten Verteilung der materiellen Güter, des zukünftigen

allgemeinen Wohlstandes und der Verkürzung der Arbeitszeit. Dass die
Erfüllung letzterer Versprechen noch ebenso unsichtbar ist wie das Paradies,
bedeutet nur mehr eine weitere Analogie und bekräftigt die Tatsache der
Massenkonversion von einem extramundanen Ziel der menschlichen Bestimmung

zu einem ausschliesslichen Diesseitigkeitsglauben, welcher der
Menschheit mit derselben religiösen Inbrunst und Ausschliesslichkeit
angepriesen wird, wie die Konfessionen es in der entgegengesetzten Richtung
auch nicht anders wollen.

Wie ich schon oben andeutete, hat der Diktaturstaat über die Rechtlosigkeit
des Individuums hinaus diesem auch noch seelisch den Boden unter den

Füssen dadurch weggezogen, dass er es der metaphysischen Begründung seiner

Existenz beraubt hat. Es kommt auf die sittliche Entscheidung des

Einzelmenschen nicht mehr an, nur noch auf die blinde Bewegung der betörten
Masse, und die Lüge ist zum eigentlichen Prinzip des politischen Handelns
geworden. Der Staat hat daraus auch die letzten Konsequenzen gezogen, wie
die Existenz vieler Millionen völlig entrechteter Staatssklaven unwider-
sprechlich dartut.

Beide Seiten, der Diktaturstaat sowohl als auch die konfessionelle Religiosität,

betonen in ganz besonderem Masse dies Idee der Gemeinschaft. Diese
bildet das eigentliche Ideal des «Kommunismus» und wird dem Volke
dermassen aufgezwängt, dass das genaue Gegenteil der gewünschten Wirkung
eintritt, nämlich trennendes Misstrauen. Auf der anderen Seite tritt die nicht
minder betonte Kirche als Gemeinschaftsideal auf, und wo erstere, wie im
Protestantismus, notorisch schwach ist, kompensiert die Hoffnung auf oder
der Glaube an ein «Gemeinschaftserlebnis» den schmerzlich empfundenen
Mangel an Zusammenhang. Wie man leicht sehen kann, ist die «Gemeinschaft»

ein unentbehrliches Hilfsmittel zur Organisation von Massen und
darum ein zweischneidiges Schwert. Wie die Addition von Nullen niemals
eins ergibt, entspricht auch der Wert einer Gemeinschaft dem geistigen und
moralischen Durchschnitt der in ihr zusammengefassten Individuen.

Schweizer Monatshefte, 36. Jahrgang, Sonderbeilage zur Märznummer 1957, S.lff.

100 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Zwischen Weltflucht und Wissenschaftskult

Ln einer Epoche, die zwischen apokalyptischer Weltuntergangsstimmung

und wirtschaftswunderndem Machbarkeitswahn hin und
her schwankt, sucht Kokoschka im wahrsten Sinne des Wortes nach
«VorBildern», die das Scheitern mit dem Überleben versöhnen, die
dem Menschen sein Menschsein wieder geben.

Oskar Kokoschka: DAS AUGE DES DARIUS

Oskar Kokoschka,
geboren 1886 in

Pöchlarn, gestorben
1980 bei Montreux.
Einer der bedeutendsten
österreichischen Maler
des 20. Jahrhunderts.

Mitglied des Sturm-Kreises;

1938 Emigration
nach England. Dramen,

Erzählungen, Essays.

Albrecht Altdorfer, Ausschnitt
aus Sieg Alexanders des Grossen
über den Perserkönig Darius in

der Schlacht bei Issos, 1529.
Quelle: Weltgeschichte der Kunst,

Prestel, München 1992.

™|R

•'-
_ " ¦

Was ist Wirklichkeit, wo beginnt sie und wie wird sie begrenzt? Mittags,
an einem Sonntag in strömendem Regen, langte ich auf der letzten Etappe
vor meiner Rückkehr nach London in München an. Ausgestorben war die
Stadt und ausgebombt, weshalb ich mich zu den alten Bildern in der
Pinakothek wendete in dem von Hitler erbauten, «bombenfesten Haus der Kunst»,
welches der Zerstörung standgehalten hat und wo die berühmte
Bildersammlung untergebracht ist. Noch einmal wollte ich vor der «Alexanderschlacht»

von Altdorfer das Rätselraten fortsetzen, was ist Wirklichkeit?
Es ist nicht leicht, selbst nach angestrengtem Suchen, die nicht einmal

stecknadelgrosse Gemme des Antlitzes des Darius im Gewimmel der
Zehntausend ausfindig zu machen. Noch schwerer ist es, in dem abgewandten
Gesicht des im Streitwagen flüchtenden Königs der Könige den Blick des

Geschlagenen zu erhaschen. Viel schneller ist Alexander der Grosse auf seinem
Schlachtross Bukephallos auszunehmen wegen seiner silbern scheinenden

Rüstung
In grosser römischer Schrift und römischen Ziffern wird von dem Triumph

des Grossen Alexander berichtet; in Zahlen sind Sieger und Erschlagene
gegeben. Wer dächte nicht beim Lesen der Namen der Grossen und der Daten
und Siege, wie sie die Geschichte überliefert, daran: Was ist am Menschen
doch und wären ihm alle Königreiche und Herrlichkeiten der Welt zu Füssen

gelegen? Wenn so in wenigen kargen Worten und Zahlen
auszudrücken wäre, was vom Menschen bleibt, in seiner Vergänglichkeit

einer Ameise gleich, auf die man achtlos tritt, und seiner
Geschichte, da könnte das Bild ebensogut menschenleer bleiben.

«Ich will mich nicht beugen! Ich kann nicht untergehen!» Dies sagt
ein Menschenblick, das Auge des Darius, aus einem Farbstäubchen
im Mittelgrund des kosmischen Bildes des Altdorfer. So winzig
klein auch das Antlitz, die ganze Figur, ja das Heer der Zehntausend

und das der Griechen dazu uns erscheinen mag, was sich da

als unser Erlebnis von einer monotonen Geschichte der Menschheit

abhebt, es bleibt der tieftraurige Blick eines Menschen, der
bewusst sein Antlitz von der Glorie der untergehenden Sonne
abwendet. Er erkennt, er ist besiegt! Monoton und starrsinnig ist
darin die Behauptung des Lebens trotzdem, wie die Einzelakte der
Beethovenschen Fuge. Und diese Behauptung ist ins Angesicht des

metaphysischen Jenseits geschleudert! Unversehens hat mich dieser

Blick aus einem Tagtraum aufgeweckt, welchen die anderen
ihren Alltag nennen. Auf einer Flucht durch die Zeit hat mich dieser

Blick des Besiegten angehalten und erweckt.

Schweizer Monatshefte, 36. Jahrgang, Heft 1, April 1956, S.23211.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 101



BEDENKENSWERTES

Sozialpolitik als Überbrückungshilfe

Fritz Rieter hat die «Schweizer Monatshefte» über Jahrzehnte massgeblich mitgeprägt und mitgetragen. Er tat
dies als «Schriftleiter» nicht in Form von längeren Aufsätzen, sondern durch kurze Kommentare, Buchbesprechungen

und Nachrufe und durch die Auswahl von Themen, Autoren und Texten. Es ist wohl kein Zufall, dass

eine seiner ausführlichsten Besprechungen dem Thema Sozialpolitik gewidmet ist und mit Gedanken operiert,
die — bereits damals — im ursprünglichen Sinn «konservativ» waren. Sie dürften heute, angesichts der leeren

Staatskassen, unter ganz andern Bedingungen aber aus dem selben Gesichtswinkel, wieder aktuell werden.

Fritz Rieter,
1887 in Zürich geboren,
gestorben 1970. Doktorat

in Jura 1911 an der

Universität Leipzig.
1922 war Rieter im

diplomatischen Dienst
in Japan und Indien und

trat spàter ins
Instruktionskorps der Schweizer

Armee ein. Von

1946-1970 Präsident
des Vorstandes der

• Schweizer Monats-

heite>, von 1958-1967
ihr Redaktor.

Hans Emi, Abstimmungsplakat
zur Altersvorsorge 1947.

Quelle: Frank C. Thiessing (Hg.),
Emi - Elemente zu einer künftigen
Malerei, Zollikofer, St. Gallen 1948.

JA

#

Fritz Rieter: SOZIALPOLITIK IN EINER FREIHEITLICHEN

Gesellschaftsordnung

Die Sozialpolitik übt starke Einflüsse auf das wirtschaftliche und politische

Leben aus. Da sie durch die rechtliche und wirtschaftliche Struktur des

Landes bestimmt wird, gibt es auch eine spezifisch schweizerische
Sozialpolitik, welche den staatsrechtlichen und politischen Voraussetzungen der
Schweiz entspricht und ihrer Wirtschaftsstruktur Rechnung trägt. Sie ist in
ihrer Begründung und Zielsetzung weitgehend weltanschaulich bedingt. Es

ist daher schwer, innerhalb der nicht-sozialistischen politischen Richtungen
eine grundsätzliche Minimalbasis einer gemeinsamen bürgerlichen
Sozialpolitik zu erarbeiten.

Eine Gefahr für die menschlichen Beziehungen im Betrieb ist die falsch
verstandene Autorität. Wer von Prestige spricht, hat es bereits verloren.
Autorität und Achtung können nur durch Charakter und Leistung gewonnen
werden. Diese Werte müssen auch im persönlichen Benehmen und im
Privatleben feststellbar sein. Von ausschlaggebender Bedeutung ist auch die
Zusammenarbeit innerhalb der Geschäftleitung selbst. Jeder freue sich am
Erfolg des anderen und lasse den anderen erfolgreich sein. Ehrsucht, Un-
offenheit, Missgunst und Rücksichtslosigkeit innerhalb der Geschäftsleitung
haben einen unheilvollen Einfluss auf die menschlichen Beziehungen im
Betrieb.

Für eine befriedigende Gestaltung der menschlichen Beziehungen im
Betrieb braucht es Geduld, innere Überzeugung, einen unerschüttlichen Glauben

an den Mitmenschen, also Güte und Liebe, ohne welche die beste
betriebliche Sozialpolitik und alle gesetzlichen Vorkehren des Staates fruchtlos
bleiben.

Echte Sozialpolitik ist immer nur ergänzend und helfend. Der Staat hat
normalerweise nur jene Aufgaben zu übernehmen, die seine Bürger nicht
erfüllen können. Beruht dieses Unvermögen auf einem Versagen der Bürger
oder ihrer Gemeinschaftsbildungen, so muss der Staat vorhandene soziale
Notzustände überbrücken, gleichzeitig aber die versagende Gemeinschaft
wieder zur Ausübung der ihr natürlicherweise zustehenden gesellschaftlichen
Funktionen zurückführen.

Grundsätzlich geht im Bereich der Sozialpolitik Vertrag vor Gesetz.

Wo Gesetze nötig sind, hat sich der Staat auf Rahmenerlasse zu beschränken,
die das bisherige Ergebnis der privaten Sozialpolitik gebührend berücksichtigen.

Schweizer Monatshefte, 35. Jahrgang, Heft 7, September 1955, S.34411.

102 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Gestaltung und Umgestaltung

Kaum sechs Jahre nach dem Zweiten Weltkrieg, reflektiert Spranger, hört man wieder die
Rede von der Kulturkrise, wie sie vor dem ersten Desaster angehoben hatte. Die Frage
nach dem Sinn stellt sich jetzt gar noch drängender als damals. Spranger aber begreift
eben diese Krisensituation — als welche die Gegenwart fast immer erfahren wird, wie er
in einem philosophiehistorischen Spaziergang zeigt — als Chance und Katalysator für
philosophisches Denken, für neue Deutungen des Kulturprozesses.

Eduard Spranger: DlE GEBURT DES GESCHICHTSPHILO-

sophischen Denkens aus Kulturkrisen
Eduard Spranger,
1882 in Berlin geboren, f^ Ringsum ist das unheimliche Bewusstsein emporgewuchert: Der mo-
1963 gestorben. Er war „, lii_.t~_a_.jij_.i_ i

„ derne Kulturprozess ist nicht mehr lenkbar. Das Abendland hat ihn angekur-
em Schuler Wilhelm

Diltheys und forschte belt; nun läuft die gewaltige Maschine mit immer zunehmender Geschwin-
im Bereich der Kultur- digkeit nach eigenem Gesetz. Diese Kultur, von Menschen geschaffen, um
Philosophie, Psycholo- das menschliche Los auf Erden zu erleichtern, wirkt auf die Lebenden wie
gie und einer geistes- eme fremde Macht zurück. Der Druck der Natur auf den Menschen mag sich

durch die Errungenschaften der Technik gemildert haben. Der Druck der
orientierten, normativen D ° ljdjPädaeoeik deren füh- Kultur ist um so starker geworden. Das ist die tierere Ursache der Rede von
render Theoretiker der Kulturkrisis, die seit 40 Jahren in Europa nicht mehr verstummt ist. Die
er wurde. beiden Weltkriege des 20. Jahrhunderts sind vielleicht nur Auswirkungen je¬

ner Ohnmacht; sie sind ungeheure Explosionen der Maschine, die anscheinend

niemand mehr zum Heilsamen steuern kann. Um so dringlicher ist von
Jahrzehnt zu Jahrzehnt die Frage geworden: Was hat die Geschichte eigentlich

für einen Sinn?

Die letzte Wurzel der Frage nach dem Sinn liegt im Leben des Einzelnen.
Niemand von uns könnte weiter existieren, wenn er nicht die stille Voraussetzung

machte: Das Leben hat einen Sinn. Er mag ihn nur im Genuss

suchen, oder in der Betrachtung, die zur Weisheit führt; er mag ein Werk
gestalten wollen oder sich selbst, seiner Persönlichkeit, eine wertvolle Gestalt

zu verleihen streben. Irgendein «Wozu» muss das Dasein haben. Andernfalls
versinkt es im Nihilismus. Die Kultur, an welcher der Mensch mitarbeitet,
gehört auf die Seite des Werkes, ja sie ist das grösste seiner Werke. Wenn dieses

objektive, überindividuelle Gebilde selbst keinen Sinn hätte, so würde
auch die Kulturarbeit des Einzelnen sinnentleert. Denn er fügt dem Histo-
risch-Gewordenen, das schon als massiver Bau vor ihm steht, nur ein Steinchen

hinzu. Das aber soll an eine Stelle gesetzt werden, wo es Sinn hat. So

erheben wir auch für das grosse Leben, das durch Jahrhunderte und Jahrtausende

hinzieht, das Postulat, dass es sinnvolle Gehalte verwirklichen soll. Wir
leben also nicht nur aus der stillen Voraussetzung, dass unser kleines Dasein
einen Sinn hat; vielmehr müssen wir darüber hinaus glauben dürfen: Die
Geschichte als Ganzes hat einen Sinn.

Schweizer Monatshefte, 34. Jahrgang, Heft 1, April 1954, S.llff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 103



BEDENKENSWERTES

Geschichtsbilder als Hilfen und Hindernisse

In den fünfziger fahren begann in Deutschland der Prozess der Vergangenheitsbewältigung, jene Mischung von
Verdrängung, Selbstanalyse und Selbstanklage — in vielfältigsten Kombinationen. In der Schweiz herrschten
damals günstige Voraussetzungen für eine erste nüchterne und differenzierte Beurteilung des «Dritten Reichs»,

für ein Aufräumen mit Lügen und Mythen, jenseits aller Kriegspropaganda. Walther Hofer hat damals in einer
essayistischen Sammelrezension Überlegungen angestellt, die erst viel später — und leider auch durch gegenseitige
Feindbilder verzerrt — im Historikerstreit der achtziger Jahre wieder aufgetaucht sind.

Walther Hofer,
1920 in Kappelen BE

geboren, Historiker und

Politiker. Seit 1950
Dozent, seit 1959
Professor für Politikwissenschaft

an der Freien

Universität Berlin.
Vorlesungen an der
deutschen Hochschule für
Politik. 1959/1960
Gastdozent an der
Columbia Universität
in New York. 1960
Professor für neuere
Geschichte an der Universität

Bern. Mitherausgeber

der Werke von

F. Meinecke. Seine

Forschungen beschäftigen
sich vor allem auch mit
der Kriegsschuldfrage.
1963-1979 Berner

Nationalrat, Präsident
der Kommission für
auswärtige Angelegenheiten.

1967-1980 als
Mitglied des Europarates
massgeblich an der
Aufnahme Portugals und

Spaniens beteiligt.

Walther Hofer: WEGE UND IRRWEGE GESCHICHTLICHEN

Denkens

Historisches Verstehen bedeutet letztlich «Vergegenwärtigung», das

Vergangene gegenwärtig machen.
Wenn man die damit erkannte unausweichliche Gegenwartsgebundenheit

des historischen Verstehens logisch begriffen hat, dann braucht man sich
nicht mehr über die Tatsache zu verwundern, dass die Aufgabe der Schaffung
eines Geschichtsbildes von jeder Generation neu in Angriff genommen werden

muss. Schon aus dieser Tatsache erhellt die Verantwortlichkeit des

geschichtlich Denkenden gegenüber dem Leben. Noch augenfälliger wird
diese Verantwortung, wenn wir den zweiten Punkt näher betrachten.

Was bedeutet die Tatsache von der Einheit der Geschichte als Gedanke und
als Tat im letzten Grunde für die Formung und das Wesen des historischen
Bewusstseins im allgemeinen und für die Geschichtschreibung, d. h. für die
Arbeit des Historikers im besonderen? (Denn er gibt ja dem historischen
Bewusstsein seines Volkes, seiner Generation die wesentlichen Inhalte.) Der
Historiker- und in weiterem Sinn jeder, der historisch argumentiert -
übernimmt durch seine Erforschung der Vergangenheit insofern eine grosse
Verantwortung gegenüber der Gegenwart, als jene ständig auf diese einwirken
kann. Geschichte als Gedanke und Geschichte als Tat stehen in ständiger
Wechselwirkung. Je grösser aber die Leidenschaft ist, mit welcher ein Volk
seine Wesensgründe in der Geschichte sucht, je intensiver also sein historisches

Bewusstsein entwickelt ist, desto grösser ist der Anteil dieser
Bestrebungen an seiner Wesens- und Schicksalsgestaltung. Je mehr ein Volk sich
selbst im Bilde seiner Geschichte erkennt, je mehr es damit seine Impulse aus
seiner Geschichte empfängt, desto grösser ist die Verantwortung derer, die
dieses Geschichtsbild schaffen.

Schweizer Monatshefte, 30.Jahrgang, Heft 4, Juli 1950, S.23811.

104 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Die Irrtümer der Intellektuellen

Die Beherrschung der Naturkräfte, die den Fortschritt der technischen Zivilisation ermöglicht hat, verleitet die
Menschen zur Annahme, es seien mit den Methoden der rationalen Planung auch in Politik, Wirtschaft und
Kultur vergleichbare Fortschritte zu erzielen. Die Komplexität historisch gewachsener sozialer Kommunikationsnetze

verweist aber diesen intellektuellen Machbarkeitswahn in den Bereich der fatalen Täuschungen, und
zwar schon 1949, vierzig fahre vor der grossen Pleite der sozialistischen Planwirtschaft. Einmal mehr haben
sich vielgeschmähte Thesen eines Aussenseiters im späteren Verlaufder Geschichte als stichhaltig erwiesen.

Friedrich August
von Hayek,
1899 in Wien geboren,
Volkswirtschattler und

Sozialphilosoph. 1992
in Freiburg/Br. gestorben.

1931-1950 wirkte
er als Protessor an der
London School ot Economics,

1950-1962 an

der Universität Chicago,

später an der Universität

Freiburg/Br. Hayek
ist Vertreter des klassischen

Liberalismus und

Vertechter einer liberalen

Wirtschalts- und

Gesellschattsordnung.
Zu seinen Hauptwerken
zählt Die Verlassung der

Freiheit (1960) und die

dreibändige
Aufsatzsammlung Recht,
Gesetzgebung und Freiheit
(1980). Die 'Schweizer
Monatshefte» haben

1992 ein Sonderheft
• In memoriam Friedrich

August von Hayek» mit
Aufsätzen des Ökonomen

herausgegeben.

Friedrich August von Hayek

-"-4C '

i. Ipr

<J

<

Friedrich August von Hayek: DlE INTELLEKTUELLEN UND

der Sozialismus

Dass sie neue Ideen nicht nach ihrem spezifischen Wert, sondern nach
der Leichtigkeit beurteilen, mit der sie sich in das allgemeine Weltbild
einfügen lassen, das ihnen als modern oder fortschrittlich erscheint, ist vielleicht
der charakteristischste Zug der Intellektuellen. Durch diesen Einfluss, den

gerade allgemeine Ideen auf den Intellektuellen und seine Meinungen über
konkrete Fragen haben, wächst die Macht von Ideen zum Guten oder Bösen

mit ihrer grösseren Allgemeinheit, Abstraktheit und oft sogar ihrer Unklarheit.

Weil der Intellektuelle auf den Einzelgebieten wenig wirkliche Kenntnisse

hat, muss sein Kriterium vor allem die Vereinbarkeit neuer Ideen mit
seinem ganzen Weltbild sein.

Das geistige Klima einer Periode wird so zumeist von einigen wenigen
Grundbegriffen und allgemeinen Vorstellungen bestimmt, die das Urteil der
Intellektuellen leiten. Diese Vorurteile sind gewöhnlich Folgerungen, die sie

aus neuen wissenschaftlichen Fortschritten ziehen. Man könnte eine

lange Liste von Modeideen und Schlagworten aufstellen, die im Laufe der
letzten zwei oder drei Generationen nacheinander das Denken der Intellektuellen

beherrscht haben. Ob es nun die «historische Methode» oder die
Darwinsche Entwicklungstheorie war, der universelle Determinismus des

neunzehnten Jahrhunderts oder der Glaube an den entscheidenden Einfluss, den
die Umgebung im Vergleich mit den ererbten Anlagen auf die Entwicklung
des Individuums ausübt, oder ob es die Relativitätstheorie oder der Glaube

an die Macht des Unbewussten war: all diese und viele andere ähnliche Ideen

allgemeinster Art haben durch lange Zeit als Auswahlprinzipien auf Gebieten

gedient, mit denen sie eigentlich nichts zu tun hatten.
Die Rolle der Intellektuellen bei der Fortbildung der sozialen Ideale im

engeren Sinne ist nur scheinbar anders geartet. Ihre charakteristische
Einstellung drückt sich hier darin aus, dass sie abstrakte Schlagwörter schaffen,
Normen, die sie im täglichen Verkehr der Menschen bilden, rationalisieren
und überspitzen. Da sich die Demokratie als eine zweckmässige Institution
erwiesen hat, so scheint ihnen jede Entwicklung zu immer vollständigerer
Demokratisierung aller Institutionen als unbezweifelbarer Fortschritt. Noch
mächtiger als dieser Glaube an die unbegrenzten Vorteile demokratischen
Verfahrens hat sich das Verlangen nach materieller Gleichheit erwiesen. Kein
anderes Ideal hat die politische Entwicklung in neuerer Zeit so sehr beeinflusst

wie diese Forderung, die charakteristischerweise keineswegs ein Wert
ist, der sich spontan aus den sozialen Beziehungen gebildet hat. Nicht aus den

Erfahrungen mit konkreten menschlichen Beziehungen, sondern aus
theoretischen Spekulationen leitet sich diese Forderung ab, von deren praktischer
Bedeutung und Auswirkung sich kaum jemand eine greifbare Vorstellung zu
machen vermag.

Schweizer Monatshefte, 29.Jahrgang, Heft 5, August 1949, S.273ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 105



BEDENKENSWERTES

Schon damals: Bundesverfassung im Blickpunkt

Das entscheidende historische Ereignis, dessen 150. Jubiläum die Schweiz
in zwei Jahren begehen wird, fand — so kurze Zeit nach den beiden
Weltkriegen — zu seiner Jahrhundertfeier forschende Beachtung. Max Huber
reflektiert über die heute noch bestehenden Spannungen zwischen Reform,
also fruchtbarer Veränderung, radikaler, abstrakter «Revolution» ohne
Wurzel in der Geschichte und einer Paralyse, die zum Tod führt.

Max Huber: BEHARRUNG UND WANDLUNG

gestorben 1960, war

Jurist und Diplomat.
Nach einem Jurastudium

Max Huber, (_
_ D[e Verfassung von 1 848 gehört sicherlich zu den grossen, positiven und

1874 in Zürich geboren, glücklichen Taten unserer Geschichte. Dass die Schweiz die zwei Weltkriege
überstanden hat, ohne in ihren materiellen und geistigen Grundlagen zerstört
zu werden, und dass sie in einer Zeit so tiefgreifender und zerstörender

und ausgedehnten Wandlungen durch positive Auseinandersetzung mit dem Neuen eine so
Studienreisen übernahm grosse Stabilität hat bewahren können, ist ein Wunder. Den Eindruck des
er eine Protessur für Wunders, das heisst des von Verstand und Erfahrung aus Nicht-Erklärbaren

' und doch sinnvoll Zusammenhängenden macht der Blick auf die ganze bis-
Kirchenrecht an der Uni- D °
versität Zürich Er hatte henge Geschichte der Schweiz; sie gleicht einer Höhenwanderung, an

viele öffentliche Ämter Abgründen vorbei.
inne; so amtete er zwi- Die heutige Lage ist nicht weniger ernst als je. Allein schon die Tatsache,
sehen 1922 und 1930 dass die Schweiz inmitten eines aufgewühlten, verarmten und grossenteils
am Standigen Internatio- zerstörten Europas liegt, macht uns klar, dass wir nicht auf die ungestörte
nalen Gerichtshof in „ _ w_. rDauer unseres bevorzugten Daseins zahlen können. Wir müssen darauf: ge-Den Haag und war ab p

_

b

1928 Präsident des In- fasst sein, unter erheblich ungünstigeren Verhältnissen durchhalten zu müs-
ternationalen Komitees sen. Wie für die Bergsteiger der Abstieg meist gefährlicher ist, wie im Kriege
vom Roten Kreuz. Ab ein geordneter Rückzug die grössten Anforderungen an die Disziplin eines
1947 widmete er sich Heeres stellt, so wird die Zukunft von unserem Volk vom Besten fordern, was
schriftstellerischen -j.r _.-.• r •_._._.es in der Vergangenheit geleistet hat, um sich zu behaupten.
Tätigkeiten. Zehn Mal

¦ r> • i- .- •

wurde er mit dem Dok- Unsere wunderbare bisherige Bewahrung ist sicherlich in letzter Linie
tortitei ehrenhalber aus- nicht unserer eigenen Bewährung zu danken. Aber gerade darum ist es unsere
gezeichnet. Schuldigkeit, das Beste und Letzte aus uns herauszuholen. Das bedeutet:

Handeln im steten Bewusstsein der Verantwortung, der Verantwortung
gegenüber den Vorfahren, die uns ein wertvolles Erbe übermittelt haben, und
der Verantwortung gegenüber unsern Nachfahren, für die wir uns als
Treuhänder fühlen müssen.

Schweizer Monatshefte, 28.Jahrgang, Heft 6, Mai 1948, S.338ff.

106 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Ausgangslagen damals und heute

Im Gefolge der Französischen Revolution flössen die Ideen freiheitlicher Demokratie und
nationaler Einheit in die neue Helvetik ein und riefen hitzige Kontrahenten aufden Plan:
Die Revolutionäre und die Traditionalisten. Diese Kluft zeigte sich auch im Streit um das

Verhältnis von Staatenbund und Bundesstaat. Edgar Bonjour untersucht zum 1 OOjährigen
Bestehen der Bundesverfassung die widerstrebenden Strömungen jener Zeit und ihre Bündelung
und Aussöhnung in der innerhalb von nur zwei Monaten entwickelten Verfassung der Schweiz.

Edgar Bonjour,
geboren 1898 in Bern,

gestorben 1991. Nach

dem Studium der
Geschichte zwischen 1935
und 1968 Ordinarius für
Schweizer Geschichte
und neuere allgemeine
Geschichte an der
Universität Basel. Im Auftrag

des Bundesrates
verfasste er einen
Bericht über die Neutralität

der Schweiz im Zweiten

Weltkrieg (sog.

Bonjour-Bericht). - Werke

u.a.: Geschichte der
schweizerischen Neutralität,

9. Bd. (1971-1980),
Verfassung (1978),
Erinnerungen (1984),
Freundesbriefe (1987). Bonjour

wirkte auch als

Herausgeber von Schillers
historischen Schriften
u. a. Zwei Ehrendoktortitel

und die Mitgliedschaften

in verschiedenen

Akademien der
Wissenschaften zeugen
von der allgemeinen
Wertschätzung dieses
Historikers.

Edgar Bonjour: DlE GRÜNDUNG DES SCHWEIZERISCHEN

Bundesstaates

Im Ökonomischen die kantonale Souveränität zu Gunsten einer zentralen

Instanz zu beschneiden, gehörte zu den grössten, eine Zeitlang fast

unüberwindlich scheinenden Schwierigkeiten, welche die Revisionskommission

zu meistern hatte. Schliesslich einigte man sich dahin, dem Bunde das

Zollwesen zu überlassen, die vielen Verkehrsschranken im Innern des Landes

aufzuheben und den eidgenössischen
Zollkordon an die Landesgrenze zu
verlegen. Jetzt erst wuchs die Eidgenossenschaft

zu einem eigentlichen
Wirtschaftskörper zusammen, der imstande

war, schweizerische Wirtschaftspolitik
zu treiben und Wirtschaftskriege zu
führen.

Durch diese Ordnung der sogenannten
materiellen Verhältnisse erhielt der

Bund eigene Mittel; da er von den Ständen

finanziell nicht mehr abhängig war,
konnte er sich zum kräftigen Staat
entwickeln. Die im Budgetentwurf der
Revisionskommission eingesetzten
Bundesausgaben haben sich seither
verhundertfacht, obgleich sich die Bevölkerung
kaum verdoppelte. Das ist eine Folge
des dem Bunde erteilten Rechtes, auf
Kosten der Eidgenossenschaft öffentliche

Werke zu errichten. Er hat davon,
durch die Umstände gedrängt, kräftigen Gebrauch gemacht, indem er eine

Politik der Subventionen einleitete — ein etatistisches Gebaren, das den
Werkmeistern der Bundesverfassung noch fernlag.

Der bereinigte Entwurf der Bundesverfassung zeigte nicht das logische
Ebenmass und die theoretische Schönheit früherer eidgenössischer Konstitutionen

wie der helvetischen Verfassung, erwies sich dafür aber als lebensfähig.
Mit wachem Sinn für das Mögliche hatten die Radikalen ihr ungestümes
Zentralisationsstreben gezügelt, nicht bloss, um in kluger Berechnung die

Annahme des Verfassungswerkes durch die Stände und das Volk zu sichern,
sondern ebenfalls aus Achtung vor der Eigenart und Überlieferung des

Landes.

DER FREIHEITSKAMPF DER

EIDGENOSSISCHEN

BUNDESGRONDER

VON MIF. DB. KARL MEYER

VERLAG HÜBER _ CO. FRAUENFELD

Umschlaggestaltung

Schweizer Monatshefte, 28. Jahrgang, Heft 2, Mai 1948, S.73ff.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 107



BEDENKENSWERTES

Etatismus - Hoffnung, Enttäuschung, Verbitterung

William E. Rappard ist aufder Liste des «Landesrings der Unabhängigen» in den Nationalrat gewählt
worden und distanzierte sich in einem grundlegenden Artikel vom populären Vorstoss dieser Partei. Politik
hat psychologische Motive und psychologische Folgen, sie hat auch wirtschaftliche Motive und wirtschaftliche
Folgen, und die Motive und Folgen können sich in vielfältigster Weise überlagern. Es ist ein besonderer

Glücksfall, wenn ein Wissenschaftler die verantwortungsethische Frage nach den Folgen stellt und diese aus
der Sicht seiner Disziplin, aber auch über deren Grenzen hinaus klärend und aufklärend analysiert.

Wiliam E. Rappard: RECHT AUF ARBEIT?

Wlliam E. Rappard,
1883 in New York

geboren, gestorben 1958.
Rappard studierte
Volkswirtschaft und Jura in

Genf, München, Berlin,
Harvard, Paris und Wien.

Er unterrichtete
Wirtschaftsgeschichte in

Genf (1910/11) und war

Extraordinarius in Harvard

von 1911 bis 1913.
Ab 1913 übernahm
Rappard das Ordinariat für

Wirtschaftsgeschichte in

Genf. 1927 gründete er
in Genf das Institut
Universitaire des Hautes

Etudes Internationales.
Seit 1928 Mitglied beim

Völkerbundsrat, Präsident

der internationalen

Konferenz für
Wirtschaftsstatistik. Von

1941-1943 Nationalrat.
1944 einer der Gründer
des Schweizer
Hilfskomitees für
Österreicher. Verfasser vieler
Schriften, u.a.: La

constitution fédérale de la

Suisse, 1948.

Die Prosperität unseres Vaterlandes haben wir, das muss allgemein
zugegeben werden, in erster Linie der Wirkung des menschlichen Faktors zu
verdanken. Nicht dank einem natürlichen Reichtum — das kann nicht oft
genug wiederholt werden -, sondern vielmehr trotz der Dürftigkeit seiner

eigenen Hilfsquellen hat sich das Schweizervolk zu dem aussergewöhnlichen
Grade seines Wohlstandes erhoben. Arbeitseifer, beruflicher Ehrgeiz, persönliche

Ehrlichkeit, vertrauensvolles Zusammengehen von Meister und
Angestellten; Energie, Unternehmungsgeist und Billigkeit auf der einen, freiwillig
geleistete Einordnung an den Arbeitsstätten auf der andern Seite. Das sind
die psychologischen, moralischen und sozialen Fundamente unseres nationalen

Gebäudes.
Um eine vorgeschlagene Reform wie das «Recht auf Arbeit» vernünftig zu

beurteilen, muss man sich daher fragen, welche Rückwirkungen ihre Anwendung

auf die Entwicklung unserer Industrien hätte. Wir haben schon
gesehen, dass diese Industrien, wollte man das vermeintliche Recht zu einer
rechtlichen Realität erheben, Gefahr liefen, entweder durch staatlich
Unternehmungen ersetzt oder, indem man ihnen untragbare Belastungen und
Einschränkungen auferlegte, zugrunde gerichtet zu werden.

Ich fasse daher meinen ersten und hauptsächlichsten Einwand gegenüber
der zur Diskussion stehenden Initiative folgendermassen zusammen:
Entweder ist sie eine einfache Wahlgeste, die anfangs Hoffnungen hervorruft,
hernach aber bittere Enttäuschungen bringt — oder sie stellt eine effektive
Gefahr für das Gedeihen des Landes dar. Sie wäre ein Betrug, wenn sie nicht
dazu bestimmt wäre, etwas Wesentliches an der gegenwärtigen Situation zu
ändern. Bliebe sie illusorisch, so riefe sie bei allen jenen, die sich von ihr eine
tatsächliche Vermehrung ihrer sozialen Sicherheit versprochen hätten, eine
furchtbare und berechtigte Verbitterung hervor. Ausserdem böte sie unseren
eidgenössischen Behörden eine bedauerliche Gelegenheit mehr, sich über

unser Grundgesetz hinwegzusetzen. Aber noch grösser wäre das Unglück,
wenn man versuchte, dem vorgeschlagenen verfassungsmässigen Text eine
seinem Wortlaut und den damit geweckten Hoffnungen angemessene Anwendung

zu verschaffen. Denn das zöge die Schweiz unweigerlich noch tiefer in
die Bahnen des Etatismus hinein. Man liefe tatsächlich Gefahr, bei der
Lahmlegung der freien Initiative und im Ruin der privaten Betätigungen zu enden,
die Basis und gleichzeitig Bedingung unserer nationalen Entwicklung sind.

Ausser diesen politischen und wirtschaftlichen, leicht fassbaren und meines
Erachtens durchaus entscheidenden Betrachtungen scheint mir die Initiative
noch eine besonders heimtückische Gefahr zu bergen. Diese der
psychologischen Ordnung zugehörende Gefahr lässt sich weniger leicht logische
demonstrieren.

Schweizer Monatshefte, 22. Jahrgang, Heft 12, März 1943, S.651 ff.

108 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

Vom Widerspruch im Rechte selbst

Walther Burckhardt, der Staatsrechtslehrer, Kommentator der Bundesverfassung und Rechtsphilosoph macht auf
einen zentralen Punkt aufmerksam, welcher in der ideologischen Diskussion zu wenig Beachtung gefunden hat.
Das Recht als Zwangsordnung ist Teil der sittlichen Ordnung, aber sittliche Gebote lassen sich letztlich nicht
erzwingen. Die Grundfrage ist nicht, wie individualistisch oder sozialisiert eine Ordnung sein soll, sondern ob

und inwiefern man Sozialisierung rechtlich erzwingen kann und soll. Der Rechtsgedanke hat etwas Tragisches.
Er tendiert in seiner Folgerichtigkeit zum Sozialismus und erträgt doch selbst diese Folgerichtigkeit nicht.

Walther Burckhardt: INDIVIDUALISMUS UND SOZIALISMUS

Walther Burckhardt,
1871 in Riehen

geboren, gestorben 1939.
Von 1899 bis 1902
Professor für Staatsrecht

in Lausanne.

1896-1899 Adjunkt im

EJDP und Honorarprofessor

in Bern. Ab 1909
Professor für Staatsund

Völkerrecht.
1913-1919 Präsident
des Schweizer Juristenvereins.

1923-1928
Delegierter beim Völkerbund,

Mitglied des

Haager Gerichtshofs.
Sein 'Kommentar der
Schweizerischen
Bundesverfassung vom

29. Mai 1874- wurde

mehrmals aufgelegt.

Die Rechtsordnung ist, begrifflich notwendig, eine Zwangsordnung,
d.h. eine Ordnung, die befolgt werden muss, ohne Rücksicht auf innere
Überzeugung, auf entgegengesetzte Gründe; gegebenenfalls mit Gewalt. Das
Sittliche aber, das sittliche Gebot, kann man unmöglich mit Zwang verwirklichen.

Es lässt sich nur durch eigene Einsicht erfüllen, und die Einsicht kann
in anderen nur durch begründende Belehrung erweckt werden. Wer einer
fremden Überzeugung gehorcht oder der eigenen Überzeugung nur unter
Zwang nachkommt, erfüllt seine sittliche Pflicht nicht. Das, was ethisch
verbindlich sein will, was also aus freier Überzeugung getan werden sollte,
erzwingen zu wollen, ist offenbar ein Widerspruch. Diese widerspruchsvolle
Ordnung, die wir das Recht nennen, ertragen wir, wenn sie sich auf einen Teil
des gesellschaftlichen Zusammenlebens beschränkt; ein Teil, das spüren wir
ebenfalls, muss so geregelt sein.

Wird aber das ganze gesellschaftliche Leben unter diese Ordnung gestellt,
welche von der eigenen Einsicht und Entschliessung des Einzelnen absieht,
so muss der Einzelne überall auf seine sittliche Autonomie verzichten, seine

eigene Verantwortlichkeit preisgeben, also der Würde der Persönlichkeit
entsagen. Die sittliche Ordnung vernichtet sich selbst, wenn sie alles erzwingen
will. Das Recht kann wohl ein Bestandteil der sittlichen Ordnung der
Gesellschaft sein, aber nicht die ganze Ordnung. Die sittliche Ordnung kann
nicht ganz in die Form des Rechts übergeführt werden, weil der dem Recht
innewohnende Zwangscharakter mit der Sittlichkeit im Widerspruch steht.
Das Recht ist nur erträglich als ein — tatsächlich allerdings unentbehrlicher —

Teil der sittlichen Ordnung. Man kann vielleicht von den Menschen im
Verhältnis zur sittlichen Freiheit und zum Zwange des Rechts sagen, was Tacitus

von den Römern sagte: Nee totam servitutem pati possunt, nee totam liber-
tatem.

So kommen wir zum Schluss: Die individualistische Ordnung, deren

Grundgedanke die Privatautonomie ist, ist im Grundsatz der Rechtsidee
zuwider und lässt sich nicht als prinzipiell richtig, als grundsätzliches Ideal
hinstellen. Die dem Rechtsgedanken entsprechende sozialisierte Ordnung aber
lässt, sobald sie rein gedacht wird, den Widerspruch erkennen, der im Rechte
selbst liegt. Wir können weder das eine noch das andere dieser obersten
Kriterien der Gesetzgebung als das grundsätzlich zu erstrebende Ideal anerkennen.

Schweizer Monatshefte, 10.Jahrgang, Heft 1, April 1930, S.3tt.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 109



BEDENKENSWERTES

Verwurzelung im Volk und Gang über das politische Parkett

«Zu den seltenen Fällen, in welchen der Einzelne zum Mass wird einer ganzen politischen
Entwicklung, gehört der Berner Dichter Jeremias Gotthelf», leitet der belesene Historiker und
Diplomat Carl f. Burckhardt seinen Aufsatz ein. Der liberalen Demokratie und dem Sozialismus
stand Gotthelfgleichermassen kritisch gegenüber. Hatte er den Systemwechsel von 1831 noch

begrüsst, so wurde von der weiteren Entwicklung enttäuscht. Der einzelne Mensch, der sich

im Dienst höherer Ziele diszipliniert, steht bei ihm im Mittelpunkt.

Carl Jacob Burckhardt: JEREMIAS GOTTHELF UND DIE POLITIK

Carl Jacob Burckhardt,
1891 in Basel geboren,
gestorben 1974. Diplomat,

Essayist und

Historiker. Nach dem

Geschichtsstudium Ge-

sandtschattsattaché in

Wien. 1929 wurde er
Professor tür Geschichte

in Zürich, ab 1932 in

Gent. Als hoher Kommissar

des Völkerbundes in

Danzig (1937-1939)
bemühte er sich vergeblich,

den Ausbruch des

Kriegs zu verhindern.
Nach dem Krieg erhielt
er zahllose Auszeichnungen

und Ehrungen,

u. a. den Friedenspreis
des deutschen
Buchhandels (1954).

Wenn Gotthelfdie geschichtliche Wahrheit, wie sie der Augenblick
enthielt, in der grossen Leistung des Liberalismus in der Schweiz, dem Jahre 48,
nicht zu sehen vermochte, so liegt der Grund hierzu in einer Befürchtung, die

er mit den grössten Geistern des deutschen Kulturkreises im Laufe des

19. Jahrhunderts gemeinsam hat und die sich gegen jede Zentralisations-
bestrebung als gegen eine dem Geist der Nation entgegengesetzte Entwicklung

richtet. Nirgends darf das oft kindlich reine, ja sogar von kindlicher Einfalt

erfüllte Urteil des Dichters ohne
Die Riten ehre ftets, Du bleib ft nicht einig mno.
lie waren, wie Du bi|t. und Du wirft, was (ie finD

11

i

den grössten Ernst und nie anders als

eine Form tiefer Ahnung betrachtet
werden. Wo er im Einzelnen Unrecht
hat, braucht man eben die Einsicht,
mit der Keller ihn betrachtete, um zu
sehen, dass es sich nicht um
«landläufiges» Unrecht handelt, sondern
dass höchst Sinnvolles hinter diesem
Unrecht umgeht. Hier muss man im
Stande sein, ruhig die Tatsache
hinzunehmen, dass Gotthelf auch dort,
wo er Unrecht hat, dennoch weit
grösser ist als seine Zeitgenossen
dort, wo sie Recht haben; die all
seinen Äusserungen unerlässliche
Wahrheit ist die subjektive.

Wenn nun als Erstes bei der
Betrachtung von Gotthelfs sozialer
Anteilnahme einem die aus der polemischen

Sphäre entstandene Gestaltenwelt und Gedankenprägung entgegenströmt,

so ist das Zweite, das uns unmittelbar vor Augen tritt, die
volkserzieherische Absicht, die Gotthelf mit seinen Landsleuten Manuel und
Haller gemeinsam hat.

Durch die gesamten Werke Gotthelfs geht, oft breit und lehrhaft, die
Absicht, alle öffentlichen Fragen wie die Probleme der Familie und des

Einzelnen auf einen innern und seelischen Gehalt zurückzuführen. Jede äussere

Reglementierung kann für ihn, wie jede materielle Verbesserung, stets nur ein
Notbehelf sein, solange die innere Bedingung fehlt. Wohl am deutlichsten

sagt er das in «Jakobs des Handwerksgesellen Wanderungen in der Schweiz».

Dort heisst es: «Es ist völlig verfehlt, dem menschlichen Elend durch äussere

Umwälzungen und Massregeln grundsätzlich abhelfen zu wollen.»

Schweizer Monatshette, 5. Jahrgang, Heft 8, November 1925, S.425ff.

Joseph Kühnel (Hg.). Quelle: Zitatenhandbuch,

Otto Watter, Ölten 1937.

110 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8



BEDENKENSWERTES

«Unser Fühlen und Denken»

Wort und Klang in harmonischer Einheit vorzufinden, begeistert den Kritiker Hans Corrodi: Dem Dichter
Nikiaus Lenau widerfahre durch Schoecks Vertonung eine späte, aber verdiente Würdigung. Ln dem damals

38jährigen Schweizer Komponisten Othmar Schoeck meint Corrodi eine von den Grauen des Krieges unversehrte

musikalische Kraft zu erkennen. In zeittypischer, quasi-politischer Weise setzt Corrodi Schoecks

«perfekt geschliffenes Juwel» gegen moderne, ausländische Kompositionsentwicklungen ab. Allerdings ist u.a.
diesen Widerständen gegen das Fremde auch die spätere Ablehnung Hitler-Deutschlands zu verdanken.

Hans Corrodi: OTHMAR SCHOECKS ELEGIE

Hans Corrodi,
1888-1972, Dr. phil.I,
war Hauptlehrer am

Lehrerseminar in Küsnacht.
Neben seiner Lehrtätigkeit

war er Musikschriftsteller

und Biograph.
Seine Biographie über
Othmar Schoeck erschien
1937 in zweiter Auflage.
Für die 'Schweizer
Monatshefte' verfasste
er insgesamt acht
Aufsätze zu literarischen
und musikalischen
Themen.

Balthasar Anton Dunker (1746-1807),
Wilhelm Teil wehrt das Ungeheuer der
Französischen Revolution ab, um

1798. Quelle: Hans C. von Tavel,

Nationale Bildthemen, Pro Helvetia/
Desertina, Disentis 1992.

.:.. ¦iiiiiiiiiiY. Y1. ;'^:::'; ¦ '

¦¦¦.

"^___k%*&Jr$ï
¦';. _.|||Bj

WW* i
_____r "-_î_»^______'_^____!>

Und so steht Schoecks «Elegie» vor uns: eine Folge von 24 Liedern, von
denen jedes auf einer andern Stufe des seelischen Prozesses gewachsen ist,
jedes eine neue Stimmung in reinster Prägung zum Ausdruck bringt; ein
jedes völlig eigen und oft unerhört kühn auch in den musikalischen Mitteln,
als Ganzes aber eine «Dichtung», ein Seelengemälde von grösstem Ausmass
und erschütternder Stimmungsgewalt, gestaltet mit unversieglicher musikalischer

Schöpferkraft. - Achtzehn dieser Gesänge gründen sich auf Gedichte
von Nikiaus Lenau. Dem ungarischen Dichter ist es in letzter Zeit schlecht

ergangen: der neueren Literaturgeschichte beliebte es, ihn als Aufleger «alter
lyrischer Ladenhüter» hinzustellen, der nie dazu gekommen ist, «für ein
individuelles Gefühl eine von ihm geprägte Form zu finden», ja, der etwa statt
Lyrik «lyrisch geformte Journalistik» gibt... Hugo Wolf'hat der breiteren
Öffentlichkeit Mörike erst eigentlich geschenkt; nach Schoecks «Elegie» wird
mancher auch seinen Lenau mit anderen Augen betrachten, und man wird im
Aufstellen solcher Urteile etwas vorsichtiger sein müssen! Wohl gelingt es

Lenau nicht immer, sein Gefühl restlos in einem Symbol auszusprechen; oft
bleibt ein Rest von Reflektion; aber wie unvergesslich ist dann der Gedanke,
wie unverwischbar die Formulierung! Für gewisse Stimmungen der Verzweiflung,

des tiefsten Grauens hat er durchaus neue und unvergängliche Töne
gefunden. Dieser Charakter seiner Lyrik prägt sich auch in Schoecks Musik aus:
Alle seine Lenaulieder haben etwas Getrübtes, Überschattetes in der
Klangatmosphäre. Wie wunderbar wirken daneben die Eichendorfflieder: als
Edelsteine von lauterster Glut (auch wenn es schwarze Diamanten sind wie
«Vesper»), die seine Künstlerhand am Anfang und Ende der Kette und an den
Gelenken, den Wendepunkten der Entwicklung («Vesper» und «Angedenken»)

eingelegt hat; Kontraste, die sich nicht stören, sondern gegenseitig
klären und heben.

Was bleibt noch zu sagen? Die «Elegie» ist das Werk eines Schweizers. Der
Krieg hat tiefe Gräben zwischen den Völkern aufgerissen. Was uns heute als

«Kunst» über die Landesgrenzen kommt, kann oft nur unser Grauen über
einen derartigen Zerfall der schöpferischen Kräfte und des Geschmackes

erregen. Hier aber sind uns unvergängliche seelische Schätze beschert,
Ausdruck unseres Fühlens und Denkens, ein Blütenzweig aus dem Stamme
unseres Volkes, ein Lichtstrahl aus unserer Zeit in unsere Zeit. Ein seelisches

Gut, das nicht an einem Tage gewachsen ist, sondern nur aus alter Kultur
erblühen konnte, auch das ein Erbe der Väter; mag es das Schweizervolk
erwerben, um es zu besitzen!

Schweizer Monatshefte, 4. Jahrgang, Heft 2, Mai 1924,S.8311.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 7/8 111


	Bedenkenswertes : 75 Reflexionen zur Zeit und darüber hinaus

