
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 76 (1996)

Heft: 6

Artikel: Hannah Arendt : ein Geschenk der Freiheit

Autor: Klaas Meilier, Brigitta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM BLICKFELD

Brigitta Klaas Mellier

Hannah Arendt - Ein Geschenk der Freiheit

Zu den Zürcher Hannah-Arendt-Tagen im Juni: Eine Lektüre
wichtiger, neu aufdeutsch edierter Schriften zur Philosophie
des politischen Denkens sowie ihres Briefwechsels mit Mary
McCarthy und Kurt Blumenfeld.

Zwischen allen Stühlen zu sitzen ist
sicherlich keine bequeme Position. Aber wäre es

Hannah Arendt je um Bequemlichkeit gegangen,
wäre sie eine andere geworden. Ihr ging es um
Verstehen, was sie auch als Absage an jedes Denken in
Schulkategorien verstand. So gilt sie den Philosophen

des Existentialismus als geradezu marxistisch,
den Marxisten als existentialistisch und sonstigen
sich an Denkschulen orientierenden Philosophen als

einzelgängerische Mischung aus beiden Positionen,
der gelegentlich gönnerhaft zugestanden wird, einen
allenfalls originellen Beitrag zur Philosophie oder zur
politischen Theorie geleistet zu haben1. Eine wirkliche

Auseinandersetzung mit ihrem grossen — auch im
Sinne des Umfangs - denkerischen Werk aber findet
kaum statt oder bleibt ohne Widerhall. Daher mögen
die jetzt veröffentlichten Briefwechsel mit Kurt
Blumenfeld und Mary McCarthy einen anderen Zugang
zu Hannah Arendt erlauben, einen weniger
distanzierten, einen privateren: Die beiden theoretischen
Werke, «Was ist Politik?» und «Zwischen Vergangenheit

und Zukunft», greifen, indem sie auf Bekanntem
aufbauen, wieder weit aus in die Denkbarkeit einer
politischen Theorie, die mehr sein will als die

Ordnung utilitaristischer Begriffe.
Allerdings lässt sich ohne ihr Grundvokabular, auf

dem sie alles weitere aufbaut, schlecht über Arendts
politische Theorie reden. Deshalb sollen, ohne die

gesamte Dekonstruktion ihrer politisch philosophischen

Begriffe hier nachzeichnen zu wollen — eine
Denkarbeit, die sie in den vorzustellenden Büchern
zusammenfasst, deren systematischer Kern aber in
Büchern wie «Vita activa» und «Das Denken», «Das

Wollen», «Das Urteilen» liegt -, ihre heute immer
noch, oder sogar besonders heute, provokativ
erscheinenden Begriffe wenigstens skizziert werden.

Ausgehend von der griechischen Polis trennt
Arendt begrifflich scharf zwischen dem Privaten, dessen

Prototyp der klassische Haushalt ist, und dem
Politischen, nämlich dem, was zwischen freien
Menschen auf der agora, der prototypischen Öffentlich¬

keit, entsteht. Die Freien (Männer) kommen hier
zusammen, um in freier Rede miteinander zu
diskutieren, was, nebenbei bemerkt, der Form/Inhalt-Dis-
kussion breiten Raum lässt. Frei sind diese Männer
deswegen, weil sie von der Besorgung des Lebensnotwendigen

durch die unter ihrer Gewalt Stehenden
befreit sind. Leben, folgert Arendt daraus in einigen
weiteren Schritten, Leben stehe immer im Zeichen
des Notwendigen, nicht im Zeichen der Freiheit.
Freiheit beginnt folglich jenseits des einzelnen
«Lebens», jenseits des mit sich selbst, mit seiner eigenen
Erhaltung, seinem Wohl und dem anderer beschäftigten

Lebens.
Das allein provoziert — was es auch soll - zum Protest,

aber auch zum Unverständnis. Dem «Leben»

entgegengesetzt ist die «Welt», die jenseits des selbstbezogenen

Lebens beginnt, sie ist das sich Vollziehende
im Miteinander. Sie entsteht im Herstellen und Handeln,

und beides soll, wenn schon nicht immer
getrennt, so doch strikt voneinander unterschieden
werden. Herstellen als ein zeitlich begrenzter Prozess

ist gekennzeichnet durch einen klaren Anfang und
ein klares Ende, das im Erreichen des Ziels liegt.
Handeln hingegen kennt nur einen Anfang, ist aber
ohne Ende, endlos, weil in seiner Wirkung unabsehbar

und unbegrenzbar. Daraus resultiett die
Unzerstörbarkeit der sich im Handeln vollziehenden Tat.
Sie kann daher nicht zurückgenommen werden wie
das Ergebnis eines Herstellungsprozesses, dessen
Produkt zerstörbar ist. Handeln geschieht aus einem
Prozess, der - linear gedacht — nach beiden Seiten hin
offen ist. Über diese Denkkette werden die Welt und
das Leben in ein Gegensatzpaar von Freiheit (Handeln)

und Notwendigkeit (bis zur Gewalt) aufeinander

bezogen, so dass je nach geschichtlicher Konstellation

das eine das andere bestimmt.

Denken als Neuanfang

Mit Fragen wie «Was ist Politik?» bricht Arendt also
alles begrifflich Verfestigte wieder auf, öffnet ge-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 6 7



IM BLICKFELD HANNAH ARENDT

schlossene Denksysteme und setzt den Antworten,
die wir auf solche Fragen zu geben gewohnt sind, ihr
neu gewonnenes Begriffsverständnis entgegen. Zwar
hat Hannah Arendt das Projekt des Buches, das

Ursula Ludz 1993 aus ihrem Nachlass unter diesem
Titel zusammengestellt hat, entgegen ihren Absichten

und auch trotz bereits geschlossener Verträge
zugunsten andeter Projekte aufgeben müssen; aber
anhand des nun vorliegenden Fragment-Bandes (I)
(Zitierweise siehe Buchtitel am Ende) ist um so
besser nachvollziehbar, wie sie gearbeitet hat, denn
die zum Thema gehörigen Fragmente stellen eine
Reihe immer wieder neu begonnener Anfänge dar,

Romananfängen ähnlich, deren schliessliche Druckversion

wahrscheinlich auch nur in den seltensten
Fällen identisch mit einem erstverfassten Anfang ist.

Thesenartig fasst sie zunächst zusammen, warum
weder die Philosophie noch die Religion von Politik
handeln: Beide haben keinen Begriff von der Pluralität

des Menschen (I, 10) und können deshalb keine

Aussagen darüber treffen, was zwischen den
Menschen entsteht.

Bereits hier zeigt sich die tiefgreifende Differenz
zu jeglichen Positionen des in den fünfziger Jahren
kultivierten Existentialismus, in dessen Nähe Arendt
immer wieder gerückt wird. Dessen Freiheitsbegriff
entsteht ja aus der Geworfenheit des Seins und kennt
somit - verkürzt gesagt — auch keine menschliche
Pluralität von philosophischer Relevanz.

Da Politik nach Arendt das ist, was zwischen den
Menschen entsteht, entsteht sie ausserhalb des
Menschen. «Es gibt daher keine eigentlich politische
Substanz» (I, 11). Soweit eine eher verblüffende erste
Aussage in dieser Annäherung. Im zweiten Fragment
verläuft der Versuch anders. Es geht ihr um das

Vorurteil, und zwar konkret um das Vorurteil gegen
Politik: Das Vorurteil als ehemaliges Urteil, als von
eigener Erfahrung unabhängiges Vor-Urteil, wird
zum Vorurteil in heutiger Semantik, wenn seine
ehemaligen Grundlagen nicht mehr gegeben sind.

Im weiteren vollführt Arendt eine Art Deklination
des Denkens, um herauszufinden, welcher Ansatz
sich am besten zur Darstellung eignet. Die
Fragmente 3a bis 3d sind im Vergleich zu den vorherigen
ausführlicher formuliert. Hier wird der «Sinn der
Politik» als Ausgangspunkt genommen und die
Zweck-Mittel-Relation diskutiert. In einem (erneuten)

Rückgriff auf die griechische Polis macht sie ihr
Verständnis von Privat und Öffentlich transparent,
aus dem unter anderem der Unterschied von Handeln

und Herstellen resultiert. Gegen ein auf die
Oberfläche des Geschehens gerichtetes Verständnis

von Politik hält sie fest: «Notwendiggerade — sei es im
Sinne eines unabweisbaren Bedürfnisses der menschlichen

Natur wie Hunger oder Liebe, sei es im Sinne
einer unentbehrlichen Einrichtung menschlichen Zu¬

sammenlebens - ist das Politische nicht» (I, 41). Über
die Neuzeit, die mit dem aufkommenden Verständnis

von Geschichte den Begriff des Politischen allmählich
ablöst und schliesslich auflöst, versucht sie in einem
weiteren Schritt den Irrweg nachzuzeichnen, den das

Politikverständnis in bezug auf Macht, Gewalt und
den Staat genommen hat. Als Resultat dieses Prozesses

hält sie fest: «Die Vorurteile, die in der heutigen
Krise einem theoretischen Verständnis von dem, worum
es in der Politik eigentlich geht, entgegenstehen, betref-
fem nahezu alle Kategorien, in denen wir zu denken
gewohnt sind, vor allem aber die Zweck-Mittel-Kategorie,
die das Politische unter einem ausserhalb seiner selbst

liegenden Endzweck versteht, ferner die Vorstellung, dass

der Inhalt des Politischen die Gewalt ist, und schliesslich

die Überzeugung, dass Herrschaft der zentrale Begriff
der politischen Theorie sei» (I, 79).

Denkübungen

Die Zweck-Mittel-Kategorie, die von der Politik bis
heute mit der grössten Selbstverständlichkeit in An-
sptuch genommen wird, bildet auch einen der

Schwerpunkte in den «Übungen zum Denken I». Die
1994 ebenfalls von Ursula Ludz herausgegebene
Übersetzung des Buches «Between Past and Future»
wurde um vier Essays gegenüber der ursprünglich
englischen Version von 1968 erweitert, ist also, wie
vieles in Arendts Werk, nicht nur wortidentisch
übetsetzt2.

Arendt war es wichtig, die Essays als Übungen zu
sehen, denn wie sie im Vorwort schreibt, dienen diese

Aufsätze «einzig» dazu, «Erfahrungen darin zu erwerben,

wie man denkt» (II, 18). Ihrem Ursprung aus
diversen Vorlesungszyklen, die für die Publikation
erweitert wurden, verdanken sie die komplexe Struktur,

deren Edition als Abbild der Schwierigkeiten zu
lesen ist, die es macht, Arendts Werk auf deutsch
herauszugeben. Die editorische Arbeit, die Ursula Ludz
hier vorlegt, stellt eine entsprechend grosse Leistung
dar. Auch wurden die Kapitel in grossen Zeitabständen

verfasst, doch bleibt die zeitlich asynchrone
Entstehung irrelevant, denn Arendt selbst sieht nicht nur
in diesen Essays kein geschlossenes, aus logischen
Schlüssen deduzierbares Gedankengebäude, sondern
will gerade das ausschliessen. Die drei grossen
Teilabschnitte sind als «Methodische Grundlegungen»,
«Übungen zu Begriffen» und «Übungen zu Problemfeldern»

definiert. Im ersten Teil diskutiert Arendt
Heideggers Bruch der Tradition in der Neuzeit und
den Geschichtsbegriff der Moderne, der die traditionelle

Metaphysik ersetzen soll. Während der zweite
Teil das grosse Thema «Autorität und Freiheit»
behandelt, will Arendt im dritten die Anwendung der

neuen Begriffe auf den politischen Alltag erprobt
wissen. In dem Kapitel «Freiheit und Politik», das in

8 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 6



IM BLICKFELD HANNAH ARENDT

den Bereich «Übungen zu den Begriffen» gehört,
zeigt sie exemplarisch, warum wir heute die beiden
Begriffe als gegeneinander gerichtet erleben, warum
wir einerseits von der Politik erwarten, dass sie
unsere — ausserpolitische — Freiheit bewahre, oder sie
andererseits bedroht (II, 201 f.). Wenn aber Politik
gerade nicht Herrschaft, und Freiheit nicht in erster
Linie Freiheit von der Politik ist, sondern, wie sie

nicht müde wird zu wiederholen, der «Sinn von Politik»

ist (II, 206 ff), dann kann sie ihr weder als

Zweck dienen noch als ihr Ziel gelten. Die schon
angesprochene Zweck-Mittel-Kategorie wird hier in
den Bereich verwiesen, in den sie gehört, nämlich
den der Herstellung. Dort bedarf es eines Mittels
(zum Beispiel: Teig), um das Ziel zu erreichen (Brot
herzustellen), das einem Zweck dient (nämlich, es zu
essen, Hunger zu stillen usw.). In der Sphäre des

Politischen aber wirkt die Übertragung der Zweck-
Mittel-Kategorie so verheerend, wie sie in totalitären
Systemen zum konsequenten Ausdruck gelangt: Alles
Politische ist vernichtet, wenn Politik das ist, was
zwischen freien Menschen entsteht.

leise nach Deutschland

Unter dem Aspekt des erneuten «Aufräumens» in
Deutschland nach 1989 hat der Rotbuch Verlag
Arendts Buch «Besuch in Deutschland», das erstmals
übersetzt 1986 erschien, um ein polemisch
treffsicheres Vorwort von Henryk M. Broder zu diesem
Thema erweitert und neu aufgelegt. Arendt hatte ihr
Manuskript zum Thema Totalitarismus3 gerade
abgeschlossen, als sie zwischen August 1949 und März
1950 die Gelegenheit erhielt, diesen «Aufräumarbeiten»

zuzusehen.
Rückkehr in die Heimat? Das wohl nicht. Ihre

Identität war von diesem Deutschland nicht mehr
abhängig, in das sie zwar jetzt zurückkehrte, aber

nur, um, wie sie es zuvor schon formulierte, die Wüste

zu erleben, die Totalitarismus, noch dazu in
Verbindung mit Krieg, hinterlässt4. Empört reagiert sie

auf die Verleugnung und das Nichtwahrnehmen des

Vergangenen gerade in Deutschland, wo «dieser

Alptraum von Zerstörung und Schrecken weniger verspürt
und nirgendwo weniger darüber gesprochen» wird
(III, 24). Gleichzeitig aber «schreiben die Deutschen
einander Ansichtskarten von Kirchen und Marktplätzen,

den öffentlichen Gebäuden und Brücken, die es gar
nicht mehr gibt» (III, ebd.). Die sich neu formierenden

Bereiche wie die Wirtschaft, die alte
Parteienlandschaft, der Staat, wenngleich auf föderativer
Basis, oder auch die Gewerkschaften, die Arendt
anschliessend einer Analyse unterzieht, geben ihr
keine Hoffnung darauf, dass hier eine Gesellschaft
auf einer neuen Grundlage heranwächst, die gegen
das zuvor Geschehene gewappnet wäre. So bleiben

r

.T
¦

r*

am
»¦pr*

'/.
_________________

Hannah Arendt mit Mary McCarthy, Lotte Köhler, New York.

zum Schluss zwei Fragen: « Was konnte man überhaupt
von einem Volk nach zwölfJahren totaler Herrschaft
erwarten?», und im selben Atemzug: «Was konnte
man überhaupt von einer Besatzungsmacht erwarten,
die sich der unmöglichen Aufgabe gegenübergestellt sah,

ein Volk wieder aufzurichten, das den Boden unter den
Füssen verloren hatte?» (III, 64).

Freundschaften

Dass diese Reise manch anderen Aspekt enthielt, der
nicht in ihrem Bericht steht, geht auch aus dem jetzt
veröffentlichten Briefwechsel mit Kurt Blumenfeld
hervor, den Ingeborg Nordmann und Iris Pilling
sorgfältig ediert 1995 vorlegten. Am 1. April 1951, also
ein Jahr nach ihrer Europareise, anwortet sie ihrem
Freund Kurt Blumenfeld auf seinen Brief vom
18. März, in dem er unter anderem auch auf ihr
inzwischen erschienenes Buch «The Origins of
Totalitarianism» eingeht: «Über mich müsste ich Dir einiges
erzählen, aber es würde ein ganzer Roman werden, und
ich könnte das Porto nicht bezahlen» (IV, 30). Diesen
Satz aufnehmend antwortet Arendt: «Meine Europa-
Reise war auch, wie Du von Dir schreibst, ein ganzer
Roman. Ich war nämlich in Freiburg (was Du vielleicht
besser für Dich behältst, obwohl das Faktum selbst

natürlich nicht zu verheimlichen ist). Ich hatte dort
beruflich zu tun und H. erschien im Hotel. Immerhin
habe ich dabei indirekt die deutsche Sprache um einige
sehr schöne Gedichte bereichert» (IV, 52). Mit den
Namen, die hier fallen, Kurt Blumenfeld und Martin
Heidegger, jenem «H.» in Freiburg, sind zwei der
Menschen benannt, denen Hannah Arendt lebenslang
in enger Freundschaft und Liebe verbunden blieb.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 6



IM BLICKFELD HANNAH ARENDT

Während Martin Heidegger zunächst in Marburg und
Karl Jaspers später in Heidelberg als ihre philosophischen

Erzieher gesehen werden können, gilt Kurt
Blumenfeld als ihr politischer Mentor, bis sie 1936 in
Paris ihren zweiten Ehemann, den Marxisten und
früheren Spartakisten, Heinrich Blücher kennenlernt.

Die Veröffentlichung des Briefwechsels zwischen
Kurt Blumenfeld und Hannah Arendt stellt uns diesen

Mann und die Beziehung zwischen beiden vor,
wenngleich der Briefwechsel erst zu einem Zeitpunkt
einsetzt — sieht man von dem einzig erhaltenen Brief
Hannah Arendts vor dem Krieg einmal ab -, da

Kurt Blumenfeld bereits sechzig Jahre alt ist und
Hannah Arendt seit langem unabhängig von jeder
Art Mentorat lebt. Die Positionen sind bezogen, sie

werden teilweise nur noch durch Kürzel wie Namen
oder Ortschaften abgerufen und die bzw. der andere
versteht, was gemeint ist. Dem Eindruck einer
gewissen Hermetik - denn die Namen sind NichtJuden
nicht zwingend bekannt -, begegnen die beiden
Herausgeberinnen mit genauen Anmerkungen, die sich

«auf die Biographien des jüdischen Bekannten- und
Freundeskreises» konzentrieren (IV, 14). Was weiterhin

beide eint, ist neben det gemeinsamen
Vergangenheit, die auch die in den USA verbrachten Kriegsjahre

einschliesst, ihre Haltung zur Welt, eine Position,

die mit Arendts Worten die eines Paria ist. Und
es ist dieser Begriff, mit dem Kurt Blumenfeld ihr
einst eine neue jüdische Identität jenseits der Grenzen

der «Assimilation an den Antisemitismus»'' eröffnete.

Was aber nicht heisst, dass sie in ihrer jeweiligen

Abgrenzung gegen andere, sei es gegen Zionisten
bei Blumenfeld, seien es Positionen zum Judentum
im allgemeinen und zu den Zionisten im besonderen,
einer Meinung waren. Über manche diesbezüglichen
Briefstellen hört man förmlich Arendts schallendes
Lachen: «Je älter ich werde, um so mehr kommt es mir
vor, dass alles nach Landsmannschaften geht. Mit
Weltsch... kann ich mich nicht verständigen, weil ich
nicht aus Prag bin. Die Galizier sind ein Volk für
sich, mit ihrem Buber, Agnon, Yaari, Roth usw. Der
letzte wollte kein Jude sein, da er aber aus Galizien
war, hat sein Protest ihm nichts geholfen. Nur den deutschen

Juden fehlt zum Glück diese Art von unechter
Solidarität. Sie sind treue Bewahrer ihrer
Minderwertigkeitskomplexe und haben eine gehörige Portion linker

Macken. Man müsste für diese armen Leute etwas

tun, wenn man nicht selbst dazugehörte» (IV, 138).

Hafen in der Schweiz

Arendt berichtet Blumenfeld so gut wie nichts über
neue Freundschaften, die inzwischen entstanden
sind. So weist auf Mary McCarthy nur eine einzige
Stelle im gesamten Briefwechsel hin, die zudem echolos

bleibt: «Wenn Du Amerika noch besser kennenler-

Hannah Arendt
wurde vor 90 Jahren in Linden bei Hannover geboren. Sie

srarb am 4. Dezember 1975 in New York. Bei ihren zahlreichen

Vortragsreisen in Europa war sje oft in der Schweiz. Der
Verein POLITIKINITIATIVEN organisiert die HANNAH
ARENDT TAGE ZÜRICH .20. bis 23. JUNI 1996. Die
Veranstaltung entsteht in Zusammenarbeit mit dem
Philosophischen Seminar der Universität Zürich, dem
Präsidialdepartement der Stadt Zürich, dem Theater am Neumarkt, dem
Zürcher Schauspielhaus und der Zeitschrift «olympe».
Bundesrätin RUTH DREIFUSS und Stadtpräsident JOSEF
ESTERMANN bilden das Patronat.

Nach dem Totalitarismus - Denken und Handeln
DAS THEMA ZEIGT AN, dass keine rein akademische
Fachkonferenz, sondern ein politisch-kulturelles Festival von vielen

und verschiedenen Arendt-«Korrespondent/innen»
beabsichtigt ist: ein trans-nationales Treffen für politische und
kulturell anteilnehmende Menschen. Für Zürich wäre -
nebenbei bemerkt - eine geistige Wiederbelebung der Politik
hochwillkommen. NACH DEM TOTALITARISMUS -
DENKEN UND HANDELN zielt auf die Grundfragen des

politisch-theoretischen Interesses von Hannah Arendt. Ihrem
Leben und Werk wird gleichzeitig die von der ALTEN
SYNAGOGE ESSEN geliehene Ausstellung gewidmet sein. Alle
Angaben dazu finden Sie in unserem Programmheft. Die
meisten Vorträge und Gespräche werden simultan auf
deutsch, französisch und englisch übersetzt.

PROGRAMM
Donnerstag, 20. Juni.20.00 Uhr: Eröffnung (geplant).

Freitag, 21. Juni / Kunsthaus/Vortragssaal /10 bis 16 Uhr:
• Margaret Canovan, Urs Marti, Ingeborg Nordmann,
Celso Lafer, Heinz Kleger. - 17 Uhr: Hannah Arendt lesen
• Wolfgang Heuer, Ursula Ludz, Kazuo Sato. — 20 Uhr:
Polity and Place • Richard Sennet, - Theater am
Neumarkt .23 Uhr Nachtcafe: Hannah Arendt - Literarische
Korrespondenzen (Arbeitstitel)

Samstag, 22. Juni / Kunsthaus/Vortragssaal /10 bis 18 Uhr:
Freiheit und Politik — Anfangen und Handeln • Hans Saner,
Anne-Marie Roviello, Christina Thürmer-Rohr, Kerry H.
Whiteside, Wolfgang Engler, Maja Wicki, Gottfried
Honegger. - 19 Uhr: Hannah Arendt - zur Person/«Salongespräch»

mit ehemaligen Freund/innen und Bekannten Hannah

Arendts • Lotte Köhler, Klaus Piper, François Bondy,
Marianne Frisch u.a.

Sonntag, 23. Juni / Schauspielhaus / 11 Uhr: Matinée • Hannah

Arendt - die Freundin.

Verein politikinitiativen Zürich
c/o PiN, Hohlstrasse 86a, CH-8004 Zürich
Telefon 0041 (0)1 291 62 02, Telefax 0041 (0)1 241 60 32

«velojournalpin@access.ch»: e-Mail

nen willst, lies gelegentlich, wenn Du es dort kriegst,
von Mary McCarthy The Company she keeps (sehr frech
und komisch über die dreissiger fahre hier), und jetzt
Memories ofa Catholic Childhood. Mary ist eine sehr

gute Freundin von mir und wirklich eine sehr begabte

Schriftstellerin. Irischer Abstammung mit einer jüdischen

Grossmutter, mit der sie gross angibt. Sie ist enorm
intelligent und sehr amerikanisch» (IV, 191). Zu
diesem Zeitpunkt, 1957, währt die angesprochene
Freundschaft zwischen den beiden Frauen immerhin

10 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 6



I M ILICKFELD HANNAH ARENDT

schon mehr als zehn Jahre. Zumindest brieflich
allerdings kommt sie erst mit McCarthys Wechsel an den

neuen Arbeitsort ihres Mannes in Paris zum Ausdruck
und erhält in den Turbulenzen des Jahres 1963 um
die berühmt gewordenen Kontroversen über Arendts
Eich -.--.-.«-Publikation6 sowie McCarthys illusionslosen

Roman «Die Clique» das Siegel des bedingungslosen

Rückhalts und unauflöslicher Nähe, die für das

Leben beider Frauen fortan bestimmend bleiben.
Arendts zunehmende materielle Sicherheit,
abgestützt auf ihre Lehrtätigkeit in Chicago und ab 1967
in New York, Verträge mit dem amerikanischen und
dem deutschen Verleger Klaus Piper machen Reisen
nach Europa wieder möglich, lassen Buchprojekte
reifen, über deren heikle Stellen eifrig korrespondiert
wird. Das Jahr 1968 bringt privat und politisch alles

zum Vibrieren. Arendts Ehemann erlitt im Herbst
des Jahres zuvor einen ersten Herzinfarkt, Schonung
aber gehört nicht zu ihrem Lebenskonzept. «Liebe

Mary, jedesmal wenn ich einen Briefvon Dir bekomme,

wird mir bewusst, wie sehr ich Dich vermisse. Die
Zeiten sind lausig, und wir sollten näher beieinander
sein», schreibt sie im Februar 1968. Im Juni fragt sie,
ob sich etwas für Daniel Cohn-Bendit tun lässt, der

«zufällig der Sohn sehr naher Freunde» ist. «Vor etwa
vier Jahren war er hier Ein schrecklich nettes Kind
übrigens» (V, 327). McCarthy erfährt von Arendts
Rückkehrplänen nach Europa und rät dringend ab.

Weihnachten 1968 antwortet Arendt: «Der Hafen in
der Schweiz hat mehr mit dem Alter zu tun und dem

Wunsch, weniger exponiert zu leben, als es hier möglich
ist. ...Du siehst, wir träumen immer noch davon und
haben sogar daran gedacht, jetzt für ein paar Wochen

nach Locamo zu fahren und uns die Sache mal
anzusehen» (V, 341 f.). Schliesslich bleibt es bei Tegna als

Ferienort.
Den Tod ihres Mannes Ende Oktober 1970 erlebt

sie trostlos, aber gefasst, ganz im Gegensatz zu
dem Tod eines ihr näher als zugegeben Stehenden
zwei Jahre später, den des englischen Lyrikers
W. H. Auden. Dessen Heiratsantrag nach Blüchers
Tod musste sie ablehnen, «(...) es wäre einfach
Selbstmord», wie sie Mary schreibt (V, 393), die
sogleich bestätigt: «Es wäre schlimmer als Selbstmord»

(V, 396). Auden zieht sich in sein Haus nach Österreich

zurück und ergibt sich mehr und mehr dem
Alkohol. Er wird hier aber noch aus einem anderen
Grund erwähnt: Bis zu ihrem Tod 1969 war er der
(zweite) Ehemann einer anderen ehemaligen
Deutschen, deren Schicksal dem Hannah Arendts so

gleicht, deren Leben aber trotz ähnlicher Stationen

ganz verschieden verlief. Die Rede ist von Erika
Mann. Als ihr 1935 die deutsche Staatsbürgerschaft

entzogen wurde und es darum ging, eine neue zu
erwerben, hatte Wystan Hugh Auden die Grosszügigkeit

besessen, eine entsprechende von Freunden

übermittelte Bitte mit einem Telegramm zu
beantworten, das nur ein Wort enthielt: «Delighted»1^.

Hannah Arendt, die, wie sie immer wieder
durchblicken liess, nur ungern Briefe schrieb, tat es

dennoch in so bemerkenswerter Weise, dass uns nicht
nur ihr Leben, sondern auch ihre Welt, ihre Bezüge
zu anderen und ihr Handeln darin, vorstellbar werden.

Wenn wir uns beschenkt fühlen, so gerade
deshalb, weil wir spüren, wieviel sie uns über die
Forderungen des Lebens hinaus an Welt hinterlassen hat,
als Geschenk der Freiheit.

1 Vgl. u.a. Ottfried Hoffe, Leidenschaftliches Denken. Ein Rückblick

auf die politische Theorie Hannah Arendts, in: Tages
Anzeiger (Zürich) vom 4. Dezember 1995, S. 57.
2 Vgl. dazu den ausführlichen Editionsbericht über Hannah
Arendts Artikel in dem Buch, S. 373 ff.
3 Hannah Arendt, The Origins of Totalitarianism, New York
1951. Deutsche Fassung: Elemente und Ursprünge totaler
Herrschaft, Frankfurt 1955.
4 Hannah Arendt, The Aftermath of Nazi Rule, Report from
Germany, Erstdruck in der Zeitschrift Commentary Nr. 10,
New York (Oktober) 1950.
5 Hannah Arendt, Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer
deutschen Jüdin aus der Romantik, München 1959, S. 208.
6 Hannah Arendt, «A Reporter at Large: Eichmann in Jerusalem».
Erstdruck in The New Yorker, 5 Folgen, Februar bis März 1963,
deutsche Fassung: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der
Banalität des Bösen, München 1964.
7 Erika Mann, Briefe und Anworten. 2 Bde, München 1988,
1. Bd: 1922-1950, S. 69, Anm. 2. (Dass die Ehe übrigens keine
formale blieb, geht aus einem humorvollen Brief Erika Manns an
ihre Mutter hervor: «Mein Mann ist ja äusserst eigensinnig und
hartköpfig, und es macht ihm grosse Freude, to introduce his
wife, - Ehe ist Ehe, was kann man da machen, obwohl ich ja
bekanntlich keine Kinder will.» Ebenda, S. 93.)

Brigitta Klaas Meilier studierte Politische Wissenschaften,
Geschichte und Russisch in München und Marburg. War anschliessend

publizistisch tätig und ist Übersetzerin für russische
Literatur. Arbeitet heute als Verlagslektorin und ist Redaktorin der

Zeitschrift OLYMPE. Lebt in München und Zürich.

Die hier vorgestellten Bücher umfassen folgende Titel:
- Hannah Arendt, Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlass.

Herausgegeben von Ursula Ludz, Piper Verlag, München

1993, zitiert als (I).
- Hannah Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft.

Übungen im Denken I. Herausgegeben von Ursula Ludz,
Piper Verlag, München 1994, zitiert als (II).

- Hannah Arendt, Besuch in Deutschland. Aus dem Amerikanischen

von Eike Geisel. Rotbuch Verlag, Berlin 1993 (um
ein Vorwort von Henryk M. Broder erweiterte Fassung der

Erstauflage 1986), zitiert als (III).
- Hannah Arendt/Kurt Blumenfeld, «...in keinem Besitz

verwurzelt». Die Korrespondenz. Herausgegeben von Ingeborg
Nordmann und Iris Pilling, Rotbuch Verlag, Berlin 1995,
zitiert als (IV).

- Hannah Arendt/Mary McCarthy, Im Vertrauen.
Briefwechsel 1949-1975. Herausgegeben von Carol Brightman.
Aus dem Amerikanischen übersetzt von Ursula Ludz und
Hans Moll. Rotbuch Verlag, Berlin 1995, zitiert als (V).

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 6 11


	Hannah Arendt : ein Geschenk der Freiheit

