
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 76 (1996)

Heft: 5

Artikel: Zur Ubiquität des Nirgendwo : oder Kosmopolitismus als Problem

Autor: Görner, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Rüdiger Görner

Zur Ubiquität des Nirgendwo
Oder: Kosmopolitismus als Problem

An einem Herbsttag des Jahres 1770 überredete ein gewisser
Hester Thrale seinen engsten Freund, Englands damals
berühmtesten Literaten, Samuel Johnson, der Aufführung
eines «Weltkunstwerks» beizuwohnen: Händeis Messiah.
Während der Aufführung, die ihn entsetzlich langweilte,
verfasste Johnson ein lateinisches Gedicht, ein Loblied auf
die Flucht ins Irgendwo der Imagination, die Johnson
offenbar für das wahre «Werk» hielt.

rlester Thrale dürfte der

erste gewesen sein, der das Wort «apiece of
world art» gebraucht hat. Die Sache selbst

wat jedoch längst bekannt. Vergil und
Dante, Shakespeare und Milton hatten
Werke geschaffen, die ganze Welten
darstellen wollten; und ihr weltumspannender

Anspruch wurde vom zeitgenössischen
wie nachgeborenen Publikum auch
weitgehend verstanden. Das traf auch für den
1760 veröffentlichten Briefroman von
Oliver Goldsmith zu mit dem epischen
Titel: «The Citizen of the World; or Letters

from a Chinese Philosopher, residing
in London, to his Friends in the East». Der
Kosmopolit jener Epoche war, in welcher
europäischen Literatur auch immer, der
Fremde gewesen, der durch seine
scharfsinnigen Beobachtungen und Vergleiche
die Konventionen in Frage zu stellen
versuchte. Dieser europäisch-chinesische
Philosoph entwickelte sich jedoch zum des-

illusionierten Weltbürger, da er überall,
wie zu Hause in China, nur übersteigerten
Ehrgeiz und Neid vorfand. Er integrierte
sich nicht in die Londoner Gesellschaft;
stattdessen wollte et der kritisch distanzierte

Fremde bleiben.
Dieser kosmopolitisierende Chinese ist

ein Nachfahre Don Quijotes, dieses

ersten, halb weisen, halb närrischen
Weltbürgers der Neuzeit. Der Weltbürger irrt
- von einem Irgendwo ins andere. So

sieht ihn Cervantes, so erscheint er bis
heute, auch wenn er sich inzwischen
problembewusster gibt und ökologisch
wissender.

Der wahre Weltbürger besticht dutch ein
gewisses Auftreten, durch multilinguale
Souveränität, durch ein savoir-vivre, auch

wenn sich dieses oft nur in blossem savoir-
faire erschöpft. Er mag ein betriebsmüder
Staatsbürger sein, den die trivialen
Bedingtheiten seiner polis anöden und der
sich stattdessen in den Unübersichtlichkeiten

det Welt wohlfühlt. Dieser
Weltbürger schmelzt alle Anker ein. Er bejaht
sein Fremdsein, trägt es notfalls zur Schau.
Er plädiert für eine Kultur des Diversen
und gibt sich als überzeugter Multikultu-
ralist.

Weltbürgertum als Attitüde

Proben aus dem Wortschatz des Weltbürgers:

Weltflucht. Keine Flucht aus der
Welt, sondern eine Flucht in ihre Un-
überschaubarkeit. Weltschmerz. Des
Weltbürgers intensivste seelische Erfahrung.
Neue Weltordnung. Eine Art American way
of life im Aggregatzustand. Und schliesslich:

Weltgeist. Entweder ein in ehemaligen
Literatencafes Börsenberichte lesender
Designer oder ein an Gleichgewichtsstörungen

leidender Diplomat, der sich in
Island in die Geschichte der Apokalyptiker
vertieft und an einer Morphologie der
Endzeiten zu arbeiten beginnt.

Was aber ist Komopolitismus? Eine
Lebensform? Ein Daseinsentwurf? Ein
Zukunftsbild, dessen Formen verschwimmen,

je genauer man es betrachtet?
Eine den «Nationalsinn zersetzende

Neigung zum Kosmopolitismus» gehöre zum

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 5 29



DOSSIER KOSMOPOLITISMUS UND IDENTITÄT

«Wesen der deutschen Nationalität», befand
Thomas Mann in seinen «Betrachtungen
eines Unpolitischen» (1918). Als die
Zeitschrift «Die literarische Welt» 1925 eine

Rundfrage zum Thema «Was verdanken Sie

der kosmopolitischen Idee?» veranstaltete,
antwortete Thomas Mann mit dem
Eingeständnis, «Kosmopolitismus oder Europäismus

im wesentlichen aufdeutsch» erlebt zu
haben. Deutsche Kultur, vertreten durch
Goethe, Lichtenberg, Schopenhauer und
Nietzsche sei, so Thomas Mann weiter,
ohnehin kosmopolitisch angelegt; Wagner
habe zudem einen musikdramatischen
Weltmythos geschaffen. Die Redaktion
der Zeitschrift muss Thomas Manns
Antwort besonders beherzigt haben; denn in
den folgenden Nummern reduzierte sie

den Wortlaut ihrer Rundfrage erheblich;
nun interessierte sie, was Prominente in
Europa der deutschen Kultur verdankten.

Zu lange liess dieser ästhetisch-philosophische

Kosmopolitismus gerade in
Deutschland ein menschenrechtlich
begründetes politisches Streben nach einer
zivilen Weltgesellschaft überflüssig
erscheinen. Die Welt konnte zum Objekt
des Willens und der Vorstellung werden,
zum Kunstexperiment im mythischen
Gewand und schliesslich zum Opfer
totalitären Machtwahns.

Angesichts der drückenden Fülle der

Weltprobleme sprach Carl Friedrich von
Weizsäcker von einer sich selbst
gefährdenden Weltkultur «voll innerer
Widersprüche». Er empfahl eine asketische

Haltung, um die Gefahren zu verringern.
Selbstkritisch gestimmte Politiker, Henry
Kissinger gehört zu ihnen, wissen, dass wir
nur politische Behelfsmittel zu Hand
haben, um lokal das Ausmass des Chaos

internationaler Probleme einzudämmen.
Örtliche Problemanästhesie als Ausdruck
der new world order? Der Umgang mit
globalen Fragen bestimmt den Charakter der

Weltkultur, deren dauerhafteste
Widersprüchlichkeit jene zwischen Regionalismus

und Universalität zu sein scheint. Ein
anderer Aspekt der Weltkultur ist
Vereinheitlichung ihrer Gesellschaften, zu der
die Medien ihren zweifelhaften Beitrag
leisten. Dazu führte Thomas Nipperdey aus:

«Die Medien vereinheitlichen
alles zur vorgefertigten Weltkultur, sei es

nach dem Strickmuster des Kommerzes, sei es

nach dem der Medien- und Interpretations¬

intellektuellen. Dazwischen geraten die
Identitäten der realen Menschen und der
realen Gruppen ins Gedränge, ja ins
Abseits ...»

Die zeitgenössische Literatur kennt ein
besonders drastisches Beispiel eines
gescheiterten Kosmopoliten, WaUace Shawns

Monolog «Das Fieber». Der globetrot-
tende Sprecher dieses Monologs ekelt sich

vor der Tatsache, dass er die Bilder des

weltweiten Elends so lange verdrängen
konnte. Er muss sich eingestehen, dass

sein Weltbürgertum nur Attitüde gewesen
war, nichts als ein unvetdautes Ideal.

Nun kauert dieser New Yorker Weltbürger

in seinem Nobelhotel vor der
Klosettschüssel und erbricht - einen Monolog.
Seine Weitläufigkeit erweist sich als Leerlauf.

Er, der überall Beethoven liebt,
Romane von Henry James und Frauen in
zitronengelben Kostümen, droht an der

Diskrepanz zwischen Schönheit und Leid
zugrunde zu gehen: «Ich sah Obstgärten
von unvergleichlicher Schönheit, wo
Arbeiterinnen vergewaltigt und an den Bäumen

aufgehängt worden waren.»
Fortan will dieser Globetrotter sein

Weltbürgertum moralisierend rechtfertigen.

Doch je mehr er sein Leiden an der
Weltkultur der Gleichzeitigkeit buchstäblich

ad nauseam vorführt, je unglaubwürdiger

wird sein Anliegen. Es verfranst sich.
Er selbst muss erkennen: «Ich bin
nirgendwo.» So bleibt ihm nur, zum Aller-
weltsleidenden zu werden.

Eine alles vergröbernde Sichtweise,
eine medienmotivierte Lust am
unverbindlichen Mitleiden illustrieren nur
unsere Hilflosigkeit angesichts einer sprunghaft

wachsenden Unübersichtlichkeit der

globalen Problemfelder. Selbstkritisch
sieht dies schliesslich auch Wallace
Shawns Weltbürger: «Mein inniges Mitleid

mit den Armen ändert das Leben der
Armen nicht.»

Platz an der Sonne

Zurück zu den spezifischen Voraussetzungen

eines deutschen Kosmopolitismus; sie

sind, wie könnte es anders sein, paradox.
In politischer Hinsicht bezeichnete das

Wort Welt in Deutschland häufig ein
Defizit, einen Minderwertigkeitskomplex,
den es spätestens nach 1890 energisch zu
kompensieren galt. Deutschland empfand

Die Welt konnte

zum Objekt des

Willens und der

Vorstellung

werden, zum

Kunstexperiment

im mythischen

Gewand

und schliesslich

zum Opfer

totalitären

Machtwahns.

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 5



DOSSIER KOSMOPOLITISMUS UND IDENTITÄT

Hitler kannte die

christliche

Weltidee genau

genug, um zu

wissen, dass sie

den Untergang

der Welt

miteinschloss,

freilich als

Vorstufe zu ihrer

erlösenden

Transzendierung.

sich bis zum anachronistischen persönlichen

Regiment seines letzten Kaisers als

Schattengewächs, dessen plötzlich
erwachendes Lichtbedürfnis («Platz an der
Sonne»), gepaart mit imperialistischer
Machtattitüde zur Selbstzerstörung führte.
Als der abstruse Weltmachtanspruch des

kaiserlichen Deutschlands in sich
zusammenbrach, überlebte freilich die Chimäre
kultureller Besonderheit. Es blieb dann
den Nationalsozialisten vorbehalten, dieses

Gefühl rücksichtslos für ihre wahnhafte,

die Humanität verachtende Politik
zu nutzen und rassistisch umzuinterpretieren.

Dies hat für Deutschlands Weltbezug
bleibende Konsequenzen. Kosmopolitismus

heisst auf deutsch weiterhin
Befangenheit, zumindest in denkenden Kreisen.
Nicht die Welt soll am deutschen Wesen je
wieder genesen müssen, auch nicht an der
Unwiderstehlichkeit seiner DM; vielmehr
sollte das Deutsche bereit sein, sein eigenes

Niveau am Massstab humaner
Weltvernunft weiterzubilden. Die deutsche
Geschichte zeigt am tragischsten, dass eine

ideologisch motivierte Selbstüberschreitung

des national gebundenen Menschen
zu gefährlicher Selbstüberhebung führen
kann. Der Nationalsozialismus zielte auf
den «Besitz des Welthorizonts», wie Hans
Blumenberg formulierte. Diesem Philosophen

verdanken wir auch den Hinweis auf
die Tatsache, dass Hitler machtverblendet
die Weltzeit seiner eigenen Lebenszeit
untergeordnet hatte, ja dass er mit
Vorliebe von einer, nicht aber von der Welt
sprach, nämlich von einer durch ihn selbst

gestalteten und mit ihm untergehenden
Welt. Die im Bunker inszenierte Apokalypse

bewies, dass es sich beim
Nationalsozialismus letztlich auch um eine pervertierte

Eschatologie handelte. Hitler kannte
die christliche Weltidee genau genug, um
zu wissen, dass sie den Untergang der Welt
miteinschloss, freilich als Vorstufe zu ihrer
erlösenden Transzendierung. Hitler kehrte
dies um: Im totalen Krieg sollte die Erlösung

zum Untergang stattfinden, die
Weltvernichtung ohne Aussicht auf eine
Morgenröte.

Entsprach der verspäteten Nation in
Deutschland ein verfrühter Kosmopolitismus,

der sich vor allem ästhetisch
darstellte? Schiller hatte es für ein «armseliges
kleinliches Ideal» gehalten, für eine
Nation zu schreiben; einem «philosophischen

Geiste», meinte er, sei diese «Grenze durchaus

unerträglich».
Will man der Problematik des Weltbürgertums

aus deutscher Sicht näherkommen,

empfiehlt sich ein Blick in Friedrich
Meineckes Schriften: Nicht so sehr in
seine Abhandlung über «Weltbürgertum
und Nationalstaat», in der er weniger über
das Weltbürgertum sagt, dafür um so mehr
über die deutschnationale Erfüllung der
Geschichte, als vielmehr in seine Abhandlung

über «Die Idee der Staatsräson in der

neueren Geschichte». In ihr exponiert er
den bis heute entscheidend gebliebenen
Antagonismus zwischen Weltbürgertum
und partikulater Staatsräson, der sich der

Bürger seit den Tagen des Preussischen

Allgemeinen Landrechts (1794) unterworfen
hat. Im Deutschen ist die Spannung

zwischen Welt und Bürger bedeutsamer als

zwischen monde und citoyen oder zwischen
world und citizen. Gerät die Staatsraison in
Konflikt mit der Weltvernunft, die gerade
in der Zeit des Preussischen Landrechts,
nicht zuletzt dank des Preussen Kant,
durchaus eher pragmatisch denn theoso-
phisch gedeutet wurde, dann durfte vom
deutschen Bürger eher Einklang mit der
Staatsräson als mit der Weltvernunft
erwartet werden. Im 19. Jahrhundert
verstand sich der Bürger eher als standes-
bewusster Vertreter einer Synthese aus
Besitz und Bildung. Seine Rechte leitete er
aus dieser Synthese ab, nicht die Synthese
aus den Menschenrechten. Sein Bezug zur
Welt war in der Tat im wesentlichen durch
seine Bildung vermittelt, durch Kunst und
Philosophie, in den Hansestädten dutch
die Kontore. Die Lektüre von Reiseliteratur

ersetzte praktische Welterfahrung. Die
Welt dämmerte dem Bürger; sein konkreter

Weltbezug dagegen darbte. Der englische

oder französische Bürger erfuhr diesen

Weltbezug auf Kosten der kolonisierten

Völker. Kaum eine bürgerliche Familie
Englands am Ende des 19. Jahrhunderts,
die über keine interkontinentale Verbindung

verfügt hätte. Wenige jedoch dachten

ähnlich radikal über die Bedingungen
dieser Art Kosmopolitismus nach wie
Leonard Woolf, der schliesslich sein Kolonialamt

aus Scham aufgab.
Um nicht missverstanden zu werden:

Ästhetischer Weltbezug ist wertvoller als

keiner und unverfänglicher als ein
kolonialistisch begründeter. Doch er kann in

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 5 31



DOSSIER KOSMOPOLITISMUS UND IDENTITÄT

seinem Scheincharakter gefangen bleiben,
kann wider Willen dazu beitragen, dass die

kosmopolitische Idee nur als Fiktion
Bestand hat.

Weltbezug und Selbstbezug

Im Sommer des Jahres 1919 hatte Rilke
den Deutschen «Weltlosigkeit» vorgeworfen.

Die Begründung ist aufschlussreich.
Rilke schreibt: «Ja, wo er (der Deutsche,
R. G.) sich aufsich selbst besinnt, kommt er,

nach soviel Veränderungen, genau in der
Schicht seiner alten Fehler zu sich und
gefällt sich in ihnen, nach wie vor.»
Welthaltigkeit bedeutete demnach für Rilke die

zur eigenen substantiellen Veränderung
führende Auseinandersetzung mit sich
selbst; zu ihr gehörte das Verarbeiten der
Aussenwelt im eigenen Innern.

Seine zweite «Duineser Elegie» deutet

an, warum diese Verwandlungsarbeit so

wichtig ist. Ftagt sich doch der weltoffene
Mensch: «Schmeckt denn der Weltraum, lin
den wir uns lösen, nach uns?» Gemeint ist
die Urangst spur- und folgenlosen Ver-
schwindens. Verliert sich der Kosmopolit
nicht, indem er sich öffnet und der Welt
hingibt? Schon deswegen muss er sich
zunächst seiner eigenen Welt vergewissern,
die immer zunächst Innenwelt ist. In
einem seiner letzten Gedichte jedoch
streift Rilke diese psychologischen
Bedingtheiten ab, genauer, er transzendiert
sie in die folgende lyrische Maxime: «Über
dem NirgendsseinI'spannt sich das Überall!»
Dies ist die äusserste poetische Steigerung
einer ins Metaphysische überhöhten
kosmopolitischen Gestimmtheit.

Dieser in der Kunst aufleuchtende
Welthorizont scheint durch die Wirklichkeit
auf der Weltbühne eher karikiert; da

beherrschen gescheiterte Umweltkonferenzen

die Szene oder Weltwirtschaftsgipfel,
deren Entscheidungen der Mehrheit der

Weltbevölkerung wie zynische Planspiele
vorkommen. Ähnliches gilt für die geistliche

Variante des Kosmopolitismus: Ein
weltreisender Papst sucht mit
glaubenstouristischen Mitteln den allumfassenden

Anspruch, den seine Kirche im Titel führt,
auf zeitgemässe Art, wenn auch mit
reaktionären Inhalten, aufrechtzuhalten. Will
sagen: Ob seitens der Politik oder der Kirche

- zunehmend wird der Universalismus
mehr inszeniert, denn inhaltlich gestaltet.

Starb vor 40 Jahren am

7. Juli 1956, Gottfried
Benn, im April 1947
© Ilse Benn

Bis 1989 konnte der wohlstandsbürgerliche
Bundesdeutsche glauben, alles auf

der Welt gesehen zu haben und mitreden
zu können. Man verstand sich auf die

Mongolei und die Karibik besser als auf
die mecklenburgische Seenplatte. Weltgewandt

sprach man an den Küsten aller
Kontinente deutsch, aber die Nöte des

über Nacht identitäts- und arbeitslos
gewordenen Hallensers verstand man nicht.
Mit demonstrativer Weltoffenheit liessen
sich die Traumata der eigenen Geschichte
überspielen, bis die hässlichen Fratzen
wieder auftauchten, die ein asylantenrei-
nes Deutschland zieren.

«Weltsüchtig» seien viele Menschen in
Ostdeutschland, meinte Helga Königsdorf
im Sommer 1990 und lieferte damit ein

wichtiges Stichwort, das den eigentlichen
Impuls beschreibt, der uns entgrenzt. Mit
«weltsüchtig» ist jedoch auch eine Gefahr

gemeint: Das besinnungslose Taumeln in
der Welt, das Ausgesetzt- und Ausgeliefertsein.

Bedarf es aber nicht gerade einer
solchen Suchtphase, um sich selbst neu zu
finden?

Der Begriff Weltanschauung schliesst,
theoretisch zumindest, Perspektivenwechsel

ein; er klingt flexibler als Weltbild. Und
doch erwies sich der potentielle
Variationsreichtum det Anschauung als

Etikettenschwindel; denn er steht für Dogmen
und somit für ideologische Versteifung.
Doch auch der Kosmopolitismus versteht
sich als «Lehre», als «Ismus». Damit ist
allerdings nicht ein kohärentes System
gemeint, sondern eine Widersprüchlichkeit
als Lebensform: Der Kosmopolitismus
handelt vom Leben in der Polis Welt, steht
für Involviertheit in Weltfragen, gleichzeitig

aber auch für innere Souveränität, füt
Weltgewandtheit. Die Art, in der sich
diese Widersprüchlichkeit äussert, ist
potentiell chaotisch, wie Gottfried Benn in
seiner «Berliner Novelle» mit dem Titel
«Der Ptolemäer» einem Don Quijote im
Geiste der Nachkriegszeit gezeigt hat.

«1947: während die Zigeunerstämme beider

Hemisphären in Sainte Marie de la mer am
Schrein der Heiligen Sarah eine neue
Führerfamilie küren, die alten Königshäuser der

Kviek und Sarana hatten sich ausgerottet,
beobachtet man in Chikago die vier Ziegen,
die Bikini überlebten. Als ich aus dem

Nichts trat, herrschten in China noch die

Mandschus und in Berlin hatten die

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 5



DOSSIER KOSMOPOLITISMUS UND IDENTITÄT

Geschäfte noch keine Sonntagsruhe;
zwischen Europa und USA liefen drei Dutzend
Kabel, aber ein aus dem Russisch-Japanischen

Krieg Zurückgekehrter erwähnte, die

Kirgisen und Tartaren sängen noch Lieder

aufTamerlan. Was ich damit sagen will, ist,

wir befinden uns im Fluss und er hat ein

langsam strömendes, vielfach undurchsichtiges

Gewässer, heute nimmt er eine seelische

Krümmung: keine Kausalität, keine Psychologie

und keine Pensionen...»
Soweit Benns Ptolemäer. Man sieht, die

Unübersichtlichkeit ist als Erfahrung
keineswegs neu. Der Unterschied zu heute ist
jedoch, dass Benn dieses Chaos als etwas
Ruinöses empfand; der Postmoderne

hingegen hält sich im Unübersichtlichen
bevorzugt auf. Dort gelingen ihm — weltweit

— die besten Versteckspiele.
Die Sprache des Ptolemäers von 1947

ist im wesentlichen, wenn auch um einige
Wissenspartikel erweitert, auch unsere
Sprache. Was zeichnet sie und ihre weltbildende

Wirkung aus? Sie erfasst, was nicht
einmal auf den zweiten Blick zusammengehört;

sie stellt Verbindungen her, die
willkürlich erscheinen, Unschärfebezie-

hungen zwischen freilich genau benannten
Phänomenen oder Fakten. Zu einem tieferen

Verständnis der «Zigeunerstämme»,
des Lebens in Chikago, der singenden
Kirgisen und Tartaren trägt diese Sprache
jedoch nichts bei. Sie begnügt sich mit der

Verknüpfung von Stichwörtern, die ihrerseits

ein gründliches Verstehen durch das

Aufleuchten ihrer sprachlichen Schlaglichter
verblenden. Und genau das ereignet

sich in der Weltmediensprache unserer
Tage, die uns jene Schlagwörter und Bilder
aufdrängt, aus denen sich unser
Weltvexierbild zusammensetzt, ein Kaleidoskop

eher, das uns die Medien auch noch
vorschütteln.

Und wo steht in diesem Gewirr der

Weltbürger? Ist er berlinisch-ptolemäi-
scher Kosmopolit, der über die Zerfallswerte

der Kulturphänomene Bescheid
weiss? Oder macht er sich der Hochstapelei

immer verdächtiget?
Ein sozialanthropologisches Votum,

vorgetragen von Helmuth Plessner, besagt,

Wenn die

Begegnung

mit dem

Anderen uns

ändert, dann

ist
Kosmopolitismus keine

Utopie.

dass der Mensch nicht ohne eine
«Zutrauenssphäre», eine wenn auch nur
imaginäre Behausung, existieren könne. Auch
der selbsterklärte Kosmopolit braucht seine
Nische in der Welt und sei es ein Spiegelraum

für narzisstische Übungen. Jede
Gemeinde auf der Welt könnte es denn
errichten, das Mahnmal für den
unbekannten Weltbürger: einen spiegelnden
Globus, einen lokalen Weltraum.

Oder könnte sich weltbürgerliches
Verhalten nicht darin ausdrücken, dass sich
der Mensch, ganz ohne Anflug von
Selbstüberhebung, dazu bringt, für andere eine

«Zutrauenssphäre» zu schaffen?

Wohlgemeinte Identifikationsversuche
mit den outcasts der Gegenwart, den
Asylanten, nach dem Muster «Ich bin ein
Ausländer», zielen an der Sache vorbei. Er
kann eben nur Etikette sein, Anschein,
Rollenspiel, mehr nicht: Der Ptolemäer im
grauen Gewand des Osteuropäers, sich
dennoch als Harlekin vorkommend.

Wesentlicher wäre es, das eigene Ich im
Verhältnis zum Anderen, Fremden zu
bestimmen, Anteil zu nehmen an seinem
Schicksal, ihn zu verstehen versuchen,
aufgeschlossen zu sein gegenüber seiner Kultur,

die er mit sich führt, oft als letzte,
wenn auch existentielle Habe. Wenn die

Begegnung mit dem Anderen auf uns
einwirkt, uns ändert, sensibilisiert und wir
diese Veränderung als Bereicherung schätzen

lernen, dann ist Kosmopolitismus
keine Utopie, sondern eine tiefgreifende
Erfahrung, ja, eine Form sozialen, sprich:
mitmenschlichen Verhaltens. Der
Weltbürger bemüht sich nicht nur um ein
Einfühlen in den Anderen, sondern auch
darum, aus dessen Perspektive zu denken,
um sein eigenes Handeln entsprechend zu
modifizieren. Hierin kann er tatsächlich
vom Schtiftsteller lernen, von der ästhetischen

Vermittlung; denn dies bleibt die
sinnträchtige Aufgabe des Schriftstellers,
sich in die Situation anderer Menschen zu
versetzen, wodurch sich die «emotionale
und intellektuelle Fähigkeit» schärft,
«verschiedene, einander ausschliessende Ansichten

über ein und dieselbe Sache auf ihre
Gültigkeit hin zu überprüfen» (Arnos Oz).

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 5 33


	Zur Ubiquität des Nirgendwo : oder Kosmopolitismus als Problem

