
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 76 (1996)

Heft: 3

Artikel: Pestalozzis Erziehung zur Politik

Autor: Stadler, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Peter Stadler

ist emeritierter
Professor für Neuere

Geschichte an der Universität

Zürich. Gekürzter

und redigierter Text seiner

Festrede, gehalten

am 14. Januar 1996, im

Schauspielhaus Zürich

zum 250. Geburtstag
Pestalozzis. Auf

Einzelbelege wird verzichtet,
dafür auf des Verfassers

-Pestalozzi.
Geschichtliche Biographie«

(2 Bände, Zürich

1988-1993) verwiesen.

Totenmaske Johann

Heinrich Pestalozzi.

Pestalozzis Erziehung zur Politik

Pestalozzi ist bis heute der berühmteste Schweizer geblieben,
auch wenn er beileibe nicht der aktuellste ist. Was an ihm
und seiner Pädagogik für eine neue Polis noch gegenwärtig ist,
wird hier zu prüfen sein.

Cntscheidender Ausgangspunkt

bleibt Pestalozzis Zeitgenossenschaft

— nur aus seiner Zeit sind seine
Ausstrahlung und schliesslich sein Weltruhm
zu begreifen: aus einer Ära, die für Politik
und Pädagogik gleichermassen
aufgeschlossen war und in welcher sich beides

durchdrang wie niemals zuvor. Er lebte

von 1746 bis 1827, und sein für damalige
Begriffe hohes Alter umspannt acht
Jahrzehnte einer schweizerischen wie europäischen

Umgestaltung. Eine Erneuerung
fand vor allem auch im ökonomischen
Bereich statt, in der Landwirtschaft ebenso

wie in der von den Städten und ihren
regierenden Schichten dominierten Industrie

und schliesslich im rasch expandierenden

Bankwesen. Die Pestalozzi hatten
daran Anteil. Sie waren keine
Glaubensflüchtlinge, denn im damals bündneri-
schen Chiavenna, wo sie herkamen, war
die protestantische Konfession nicht
unterdrückt. Seit dem 16. Jahrhundert
konnte sich die Familie in Zürich mannigfach

verzweigen, war angesehen und reich

geworden. Allerdings gehörte Heinrich
Pestalozzi gerade nicht einem wohlhabenden

Zweig an — das war eine für den weiteren
Werdegang nicht unerhebliche Vorbelastung.

Hablich war zwar die Familie der

Mutter, angesehen, aber der Landschaft
entstammend und damit politisch minderen

Ranges. Unter solchen Herrschaftsstrukturen

litt Pestalozzi sehr, auch wenn
er persönlich nicht davon betroffen war.

«Freyheit den gemeinen Burgern»

Er befand sich also früh im Zwiespalt;
einerseits gehörte er zur an sich privile¬

gierten Gruppe einer städtischen Oligarchie.

Anderseits war er - der früh seinen
Vater, einen erfolglosen Chirurgen, verloren

hatte — durch Armut unterprivilegiert.
Der Pfarrberuf, der ihm kraft seiner
Ausbildung offengestanden hätte, lag ihm
nicht; so verliess er noch vor dem Studien-
abschluss das Carolinum und wandte sich
der Landwirtschaft zu. Nicht etwa als

Bauer, sondern als Gutsherr — und das nur,
weil er dank der gegen alle Widerstände
herbeigeführten Liebesheirat mit Anna,
der Tochter der wohlhabenden Familie
Schulthess, den wirtschaftlichen Rückhalt
erwarb, den es für den Gutsbetrieb Neuhof
auf dem Birrfeld unweit Brugg brauchte.
Zuvor aber, als knapp Zwanzigjähriger,
hatte er sich bereits politisch zu artikulieren

begonnen; als Schüler Johann Jakob
Bodmers gehörte er bald schon zum Kreis
einer vaterländischen Gesellschaft, einer
Elite junger Leute, zu der auch Lavater und
der Maler Füssli zählten und die sich von
Rousseau und Montesquieu inspirieren liessen.

Zürichs Verhältnisse und Missstände
direkt zu kritisieren, empfahl sich aus

Zensurgründen nicht — so wählte Pestalozzi

ein Beispiel aus der fernen Antike,
nämlich den späten Spartanerkönig Agis
IV., der vergeblich versuchte, seinem
degenerierten Königreich zu neuem
Aufschwung zu verhelfen. Was Pestalozzi im
pathetischen Ausruf des Helden anklingen
lässt, ist ein Leitmotiv seiner Staatsauffassung

schlechthin: «Ich rede ja die vergessene
Freyheit in ein Jahrhundert hinein, das

gewohnt ist die ewige[n] Gesetze der Freiheit

verletzen Mitbürger in Sklaverey stürzen

und das Heil ihres Staates vertilgen zu
sehen.» Später hat Pestalozzi die Maske

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3 17



DOSSIER PESTALOZZI - MYTHEN UND WIRKUNG

abgelegt und offen kundgetan, wen er als

Adressaten meinte. «Von der Freyheit meiner

Vatterstatt!» heisst das kleine Werk,
das eine Mahnung an die Obrigkeit
enthält, «den Regierungseinfluss aller Stände
und Beruffen in ein wahres Gleichgewicht
zu setzen», was nicht unbedingt eine
Veränderung der damaligen Zunftverfassung
bedeutet, wohl aber eine Wiederherstellung

der alten, ausgeglichenen Ordnung.
Seit dem frühen 18. Jahrhundert vollzog

sich in Zürich eine äusserlich lautlose,
aber folgenreiche Verschiebung. Die
Zünfte wurden dadurch unterwandert,
dass sie statt von Handwerkern immer
mehr von den Trägern der wirtschaftlichen
Macht - den Grosskaufleuten, Industriellen,

Bankiers und reichen Rentnern —

beherrscht und manipuliert wurden. «Der
Grossreichtum, wo er herrschet, steiget nicht
in die Tieffen der gemeinen Burgerwerkstet-
ten hinunter, um daselbst die wahre

Beschaffenheit der Bedürfnisse und Lagen
seiner Mitbürger kennen zu lernen...» Man
kann solchen Worten eine deutliche, wenn
auch altvaterisch formulierte
Kapitalismuskritik entnehmen, allerdings ohne

eigentlich revolutionären Tenor — denn es

geht Pestalozzi ja keineswegs um Umwälzung,

sondern eben um das Gleichgewicht
der Stände, das nur dann gewahrt bleibt,
wenn der «Mittelstand» - dieser Begriff
wird ein Kernstück seiner Gesellschaftsund

Staatsauffassung - das Heft in der
Hand behält. Durchgesetzt hat er sich mit
solchen warnenden Diagnosen nicht, weder

damals noch später - aber er hat doch
dazu beigetragen, dass das Problem
erkannt und kritisch reflektiert wurde.

Vom Scheitern und Schreiben

Als Pestalozzi diese Schrift verfasste, lag
der erste grosse Misserfolg seines Lebens
schon hinter ihm. Er hatte jung und
unerfahren als Landwirt begonnen; das Resultat

war dementsprechend, von Rendite
keine Rede. So wählte er den Ausweg, das

Schwergewicht seiner Aktivität auf die

hauseigene Textilmanufaktur zu verlegen,
mit dem Neuhof als Zentrum und Kindern
als Arbeitskräfte. Diesmal konnte die
totale Katastrophe mit Konkurs nur dank
schwiegerelterlicher Intervention
abgewendet werden. Der mangelnde Sinn für
Realitäten und für das Geld war damit

ffW 1 *'
¦ > i. f* :

Gertrud sucht den Landvogt

Arner auf. Kupferstich

von D. Chodo-

wiecki aus einer
französischen Ausgabe von

• Lienhard und Gertrud',
1783.

Wir danken der
Zentralbibliothek Zürich für die

freundliche Abdruck-

genehmigung.

offenkundig geworden, er ging Hand in
Hand mit häufiger Selbstüberschätzung -
all das war nicht jugendlicher Übermut,
sondern sollte ihn fast bis ans Ende seiner

Tage belasten. Und doch zeitigte das

Neuhofexperiment, dessen Scheitern ihn
fast traumatisch kränkte, ein positives
Ergebnis: Erstmals erkannte Pestalozzi
seine genuine und geniale Fähigkeit, mit
Kindern umzugehen, sich in sie
einzufühlen.

Indessen dauerte es noch einige Zeit, bis
der vereinsamte und verstörte Mann diese
Fährte weiterverfolgen konnte. Das widerwillig

hingenommene, niemals offen
eingestandene Versagen in der Praxis erzwang
fürs nächste einen anderen Lebensberuf -
den des Schriftstellers. Gütige Weggefährten

wie der Basler Philosoph Isaak Iselin
und der Zürcher Malerfreund Füssli wiesen

ihm diesen Weg, der ihm neben
zahlreichen Nebenwerken den Erfolg seines
Lebens brachte, den Roman «Lienhard
und Gertrud», in vier Bänden zwischen
1781 und 1787 erschienen. Ein Bauernroman,

jedoch kein Bauernidyll, wie es

damals in Wort und hübschen Bildern Mode
war, vielmehr eine sehr nüchterne Bilanz
von vielen unter Bauern zugebrachten Jahren

— es zeigt die oft brutale Realität des

bäuerlichen und dörflichen Lebens. Hilfe
kommt eigentlich nur von oben, vom Pfarrer

und von dem wohlwollend gütigen
Landvogt Arner, der eine Reform des

Ackerbaus erzwingt. Schliesslich taucht als

Retter noch ein aufgeklärter Fürst auf, fast
wie Sarastro oder der Minister im Fidelio.
Und damit verlassen wir unmerklich den
Boden des schweizerischen Ancien
Régime, um uns dem europäischen zuzuwenden.

Nicht von ungefähr. Es war in jenen
Jahren der Verdüsterung, da Pestalozzi in
Zürich wie in Bern nicht viel galt, eine seiner

Hoffnungen, an die Residenz eines

aufgeklärten Fürsten berufen zu werden.
Damit verband sich die wachsende

Überzeugung, dass die Eidgenossenschaft bei
aller wirtschaftlichen Prosperität politisch
letztlich reformunfähig sei. «Von unseren
verdorbenen Republiken hoffe ich keinen
Vorsehritt für das Volk», heisst es in einem
Brief. Doch man wusste in Berlin, Wien
und Florenz sehr wohl zu unterscheiden
zwischen dem geschätzten und berühmt
werdenden Schriftsteller und dem gescheiterten

Praktiker. Ernüchtert fuhr der

18 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3



DOSSIER PESTALOZZI MYTHEN UND WIRKUNG

Gutsherr mit Schreiben fort, immer auf
die gesellschaftliche Reform bedacht, die
eine Voraussetzung der Gesundung des

Volkes darstellte. Dazu dienten Fabeln
ebenso wie kleine Dramen, sogenannte
Dramolette im Stil des Sturm und Drang,
mit knappen, abgehackten Szenen. Zudem
hatte er in einer «Über Gesetzgebung und
Kindermord» betitelten Schrift das alte,
damals aber neuentdeckte Problem der

Kindstötung durch die aussereheliche
Mutter thematisiert, sowie die Tabuisierung

der Sexualität angeprangert und daraus

den verbindlichen Schluss gezogen:
«Für den Staat ist ein uneheliches Kind nur
in so fern ein Schaden, als es nicht recht

erzogen wird. Für die Menschheit ist ein
uneheliches Kind unzweideutigst ein Gewinnst,

wenn es recht erzogen wird.» Zweimal
kommt hier hintereinander das Wort
«erziehen» zur Anwendung, jedesmal in
national- und menschheitspädagogischem
Zusammenhang, wobei der Erziehung eine
zentrale Funktion in der Emporhebung
des Menschen zufällt. Die Forderung nach

Aufhebung der Todesstrafe, die gegen
Kindsmörderinnen damals noch durchwegs

zur Anwendung kam, ist eine
zwingende Folgerung aus dieser Einsicht.

Aus der Fülle dieser kleineren und
grösseren Gelegenheitsschriften erwuchs im
Lauf der Zeit das vielgerühmte und wenig
gelesene philosophische Hauptwerk
Pestalozzis mit dem nicht eben leserfreundlichen

Titel «Meine Nachforschungen über
den Gang der Natur in der Entwicklung
des Menschengeschlechts». Der Autor hat
es einmal die «Philosophie meiner Politik»
benannt und darin drei gesellschaftliche
Stufen menschlicher Ordnung unterschieden,

nämlich erstens die des Naturzustandes,

zweitens des gesellschaftlichen und
dann drittens des sittlichen Zustandes. Damit

ist nicht eine geschichtsphilosophi-
sche Fortschrittslehre nach dem Schema

«von — zu» im Stil der späteren Aufklärung
gemeint, schon deshalb nicht, weil Pestalozzi

die Brutalitäten des Naturzustandes
auch auf der nächsthöheren Stufe des

gesellschaftlichen Zustandes weiterwirken
sieht. Selbst der Staat wird in dieser Sicht
keineswegs als Instrument der Versittli-
chung angesehen. Von solcher Staatsgläubigkeit

war Pestalozzi weit entfernt; zuviel
staatliche Brutalität hatte er selbst und als

Zeitgenosse erleben müssen.

Von

Staatsgläubigkeit

war Pestalozzi

weit entfernt;

zuviel staatliche

Brutalität hatte

er selbst und als

Zeitgenosse

erleben müssen.

Im Jahrzehnt zwischen «Lienhard und
Gertrud» und den «Nachforschungen» war
die grosse Revolution über Frankreich und

Europa hinweggegangen. Dass Pestalozzi
diesen immer noch grössten Einschnitt in
der Geschichte der Neuzeit begrüsste, ist
anzunehmen, wenn auch die Zeugnisse
eher spärlich sind. Dafür meldete sich das

revolutionäre Paris selber, wo gegen Ende

August 1792 die «Assemblée législative»
dem schweizerischen Pädagogen zusammen

mit anderen prominenten Ausländern
— die Auswahl reichte von George Washington

bis zu Schiller und Immanuel Kant —

das französische Ehrenbürgerrecht verlieh.
So sehr ihn dies gefreut haben dürfte, kam
es ihm zu jenem Zeitpunkt gewiss ungelegen.

Pestalozzi konnte froh sein, dass die
seiner Person widerfahrene Ehrung in seiner

Heimat damals kaum bekannt und von
der Flut der politischen Sensationsnachrichten

überdeckt wurde. Die Schreckensherrschaft

der Jakobiner mit ihrer Terreur
brachte die schweizerischen Anhänger der
Französischen Revolution in Bedrängnis
und setzte sie vollends der Diffamierung
aus. Angesichts der Herausforderung
durch diese revolutionäre Diktatur schrieb
Pestalozzi die grundsätzliche Abhandlung
«Ja und Nein?», in welcher er die Revolution

durchaus wörtlich als Zurückwälzung
zu begreifen versucht: Die von den
Beschwernissen und der Willkür einer
absolutistischen Herrschaft bedrückten Völker
wünschen sich frühere und bessere Zeiten
herbei - freilich mit dem Resultat, dass

anstelle der Unterdrückung durch das

Ancien Régime nun eine revolutionäre
Unterdrückung um sich greift.

Es ist also keine der eindeutigen
Stellungnahmen für oder gegen die Revolution,
sondern der Versuch einer Analyse, und
zwar einer der bedeutendsten aus
zeitgenössischer Sicht. Gerade deshalb mag
man bedauern, dass Pestalozzi auf die
Publikation verzichtete — oder verzichten

musste; denn sicherlich hätte die Zensur
daran Anstoss genommen.

Stans, Burgdorf, Yverdon

Die Tage des Ancien Régime waren auch
in der Schweiz gezählt. Das innerlich
verteidigungsunfähige Land wurde im Frühjahr

1798 von den Franzosen gegen nur
geringfügigen Widerstand erobert. Die

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3 19



DOSSIER PESTALOZZI - MYTHEN UND WIRKUNG

Es war die

entscheidende

Wende in

seinem Leben;

1798, mit fast

53 Jahren,

wurde er

hauptamtlich

Erzieher und

blieb es fortan.

Sieger errichteten eine Helvetische Republik

nach französischem Muster, und dieser

stellte sich Pestalozzi zur Verfügung,
überzeugt, ihr volkserzieherisch eine
Chance bieten zu müssen. Die Regierung
setzte sich aus ihm teilweise bekannten
und vertrauten Reformpolitikern einer
jüngeren Generation zusammen. Sie lud
ihn ein, die Leitung des Waisenhauses im
nidwaldischen Stans zu übernehmen, wo
die Franzosen kurz zuvor einen Aufstand
der Bevölkerung unter blutigen Verlusten
niedergekämpft hatten. Die Betreuung der
vielen elternlosen Kinder fiel Pestalozzi zu.
Es war die entscheidende Wende in seinem
Leben; jetzt, gegen Ende 1798, mit fast 53
Jahren, wurde er hauptamtlich Erzieher
und blieb es fortan.

Stans war die erste rein erzieherische
Praxis seines Lebens, ohne Belastung
durch Nebenerwerb, wie er dem Neuhofprojekt

zum Verhängnis gereicht hatte.
Hier überkam Pestalozzi wieder jene
elementare Freude am erzieherischen
Umgang mit Kindern, die er allen
Routinepädagogen voraus hatte. Aber seine
Erziehung sollte doch auch zur Politik
werden, in dem Sinne, dass er dem neuen
Staat lebendige Unterstützung in Gestalt
der Heranwachsenden, die ihm anvertraut
waren, zukommen lassen wollte. Diese

Erwartung erfüllte sich allerdings nur
teilweise, da das Stanser Experiment nach
wenigen Monaten dem wieder ausgebrochenen

Krieg zum Opfer fiel. Dennoch blieb
es für Pestalozzi eine Grunderfahrung,
deren Bedeutung er in seinem «Stanser Brief»
niederlegte. Er war nun als pädagogische
Kapazität anerkannt und fand sich vom
Staat gefördert.

Burgdorf wurde die nächste Station seines

Lebens, wo er zunächst als einfacher
Lehrer, dann als Leiter eines Instituts auf
dem Schloss nunmehr zum wichtigsten
Pädagogen seines Landes und bald auch
des deutschen Sprachbereichs aufrückte
und erstmals auch seine «Methode» (in
dem Buch «Wie Gertrud ihre Kinder
lehrt») entwickelte. Sie ist nicht leicht zu
definieren, und Pestalozzi hat sie einmal
wie folgt zusammengefasst: «Einsicht,
Liebe und Berufskraft vollenden den
Menschen. Der Zweck der Erziehung ist einzig
diese Vollendung... » Das ist eine
Variante der bekannten Kurzformel «Kopf,
Herz und Hand», welche diese Erzie¬

hungsprinzipien lapidar verdichtet.
Wesentlich für Pestalozzi ist nicht, wie für
den preussischen Erziehungspädagogen
und Minister Wilhelm von Humboldt, die
Heranbildung von Eliten, wie sie an
Gymnasien und Universitäten geschieht,
sondern die Volkserziehung der heranwachsenden

Kinder. Hier sieht Pestalozzi eine

Hauptaufgabe jeder Pädagogik, während
ihm die Hochschulen ziemlich gleichgültig

bleiben. Unpolitisch war dieses Prinzip
nicht. Man kann darin durchaus einen
demokratischen Ansatz sehen, welcher der
Schule die Aufgabe zuwies, den künftigen
Staatsbürgern — statt sie in der Unwissenheit

zu belassen — einen soliden Grundstock

an nutzbringend verwertbarem Wissen

zu vermitteln. Diesem Zweck sollte als

Pflanzstätte auch ein grosses helvetisches

Lehrerbildungsseminar dienen. Dazu kam
es jedoch nicht.

Wieder spielten die Zeitereignisse herein;

die Helvetik mit ihrer Einheitsrepublik
brach zusammen, Napoleon Bonaparte

nahm die Reorganisation der Schweiz an
die Hand und berief eine Vertretung
schweizerischer Notablen nach Paris — der
auch Pestalozzi angehörte. Für ihn eine
erste Begegnung mit der grossen Welt,
ohne dass dabei viel herausgeschaut hätte.
Durch vorzeitige Rückkehr entzog er sich
dem Empfang beim Herrscher. Sein
Kommentar: «Ich habe Napoleon nicht gesehen,
aber er mich auch nicht.» Die Neuordnung
der Schweiz geschah in konservativem
Sinne; die Kantone gewannen einen Grossteil

ihrer Souveränität zurück. Das aber
hiess, dass Pestalozzi der Berner Regierung
das ihr wieder zugefallene Schloss Burgdorf

preisgeben und für sein Institut eine

neue Stätte suchen musste. Er fand sie in
Yverdon, wo ihm ebenfalls das Schloss

eingeräumt wurde. Hier begann die letzte
und längste Etappe seines pädagogischen
Wirkens, auch die bedeutungsvollste.

War er in Stans noch fast allein gewesen,
so hatte er bereits in Burgdorf Mitarbeiter
gefunden, die sich ihm begeistert als Lehrer

anschlössen und mit ihm nach Yverdon
übersiedelten. Pestalozzi selber gab, von
Religions- und Andachtsstunden abgesehen,

kaum Unterricht. Er belebte das

Ganze mit seinem Geist und seiner
Begeisterung. Das war es offensichtlich auch,
was das Institut zum pädagogischen
Wallfahrtsort machte. Es wurde von vielen

20 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3



DOSSIER PESTALOZZI MYTHEN UND WIRKUNG

auswärtigen Besuchern aufgesucht und

von ausländischen Zöglingen frequentiert.
Keine Regierung finanzierte nunmehr das

Institut; es sollte selbsttragend sein. Dies
bedeutete, dass sich immer häufiger Söhne

aus wohlhabenden und vornehmen Familien

hier ausbilden liessen, obwohl Pestalozzi

stets bemüht blieb, auch mittellose
Jünglinge zuzulassen. Sein eigentliches
Ideal war nach wie vor die Armenerziehung.

Zwar entstand in Clindy (unweit
von Yverdon) ein Armeninstitut, aber es

hielt sich nur kurze Zeit. Seine Bestrebungen

nach einer Industriepädagogik — Kinder

für die Schule wie für das um sich
greifende Fabrikwesen auszubilden — knüpften
an seine frühen Neuhofprojekte an, führten

aber zu keinem konkreten Ergebnis.
Pestalozzis Interesse an den Armen blieb
stets auf die Arbeitswilligen unter ihnen
ausgerichtet, nicht auf die Unterschichten
schlechthin. Als anlässlich der Hungersnot
von 1816/17 eine Welle der Anteilnahme
über das Land ging, warnte er in einer
Denkschrift davor, arme Kinder in reichen
Familien unterzubringen, wo sie zu «Stadt-

domestiquen» degenerierten und zwischen
die Stände gerieten. Besser würden sie

in bäuerlichen Haushaltungen eingesetzt:
«Zu diesem Ende müssten die Gemeinden

alljährlich einige hundertJuchart Acker
einsetzen und zu eigentlichen Hausäckern dieser

armen Kinder bestimmen, um auf
denselben Erdäpfel, Rüben, Rübli, Kabis, Kürbis,

Bohnen und Erbsen zu pflanzen.» Also
keine Spur von Sentimentalität, vielmehr
Appell zur Selbsthilfe, natürlich auch an
die Adresse der Verantwortlichen.

Wende und Katastrophe

Um 1814/15 war die Ära Napoleons zu
Ende gegangen. Als die Alliierten siegreich
gegen Frankreich vorrückten, wurde Pestalozzi

sein vielleicht grösster Auftritt zuteil.
In Basel, wohin er zwecks Bewahrung
Yverdons vor fremder Truppenbesetzung
gereist war, wurde er von Zar Alexander I. zu
einer Audienz empfangen; dazu kamen
weitere Begegnungen mit dem König von
Preussen und mit Metternich — lauter
Widerspiegelungen des europaweit
angewachsenen Prestiges dieses grossen
Pädagogen, das sich auch in der Verleihung
des Wladimir-Ordens durch den Zaren
ausdrückte. Doch dabei liess es Pestalozzi

nicht bewenden. Für ihn sollte die neue
politische Epoche auch der Beginn einer
neuen pädagogischen Ära sein. Oder, um
es mit den Worten eines Mitarbeiters
auszudrücken: «Das goldene Zeitalter wird
nicht erscheinen, bis die Politik selbst

Erziehungs- und nicht blosse Beherrschungskunst
der Völker wird.»

Aus dieser Überzeugung erwuchs die
Schrift «An die Unschuld, den Ernst und
den Edelmuth meines Zeitalters und meines
Vaterlandes» (1815) mit dem Wunsch, die
Fürsten möchten fortan zum Besten ihrer
Völker Pädagogen sein. Unter der
Gewaltherrschaft Napoleons habe die «Zivilisation»

vorgeherrscht, jetzt aber sollte das

Zeitalter der «Kultur» kommen. Die
Wirkung des Buches war eher bescheiden; statt
Pestalozzi wurde alsbald sein Widersacher
Karl Ludwig von Haller, der Präger des

Begriffs «Restauration», mit seinem
autoritären Paternalismus der Mann der
Stunde. Enttäuscht war der Erzieher auch

von der Entwicklung im eigenen Lande,
das er noch immer vom «Zivilisationsschlendrian»

und von drohender Erstarrung

gelähmt fand. Einzig auf England
richtete er nun seine Hoffnungen, wegen
der «Achtung für die Selbständigkeit des

häuslichen Lebens, für die unverletzliche

Heiligkeit der Wohnstube eines jeden»: In
solchen Qualitäten lag für ihn das Modell
einer gesunden Staats- und Gesellschaftsordnung.

Pestalozzis Vermächtnis

Mittlerweile waren Alter und Vereinsamung

über den Siebzigjährigen gekommen.

Wirtschaftliche Zerrüttung gefährdete

das Institut. Pestalozzi, autoritätserpicht

bis zum Eigensinn, weigerte sich,
die Leitung zu delegieren. Das war die
Kehrseite seiner manchmal etwas gespielten

Einfachheit und äusserlichen
Vernachlässigung. Bald nach dem Ende 1815

erfolgten Tode seiner Gemahlin, die das

Ganze als Integrationsfigur noch
zusammengehalten hatte, begann ein wütender
Streit unter den Lehrern und damit der

Niedergang der Schule. Der greise Pestalozzi

war bald nur noch ein Aushängeschild

ohne lebendige Präsenz. Zuletzt
sprach die Regierung des Kantons Waadt
ein Machtwort: Die Anstalt schloss im
März 1825 ihre Tore.

Enttäuscht war

der Erzieher

von der

Entwicklung

im eigenen

Lande, das er

noch immer vom

«Zivilisationsschlendrian»

gelähmt fand.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3 21



DOSSIER PESTALOZZI - MYTHEN UND WIRKUNG

Dennoch - am Ende war der alte Mann
keineswegs, gab sich vielmehr einen letzten

und grossartigen schriftstellerischen
Aufschwung. Vor der Helvetischen Gesellschaft,

die ihn zum Präsidenten wählte,
hielt er 1826 in Langenthal die berühmte
Präsidialrede, sein politisches Vermächtnis.

Zwei Elemente, heisst es darin,
begründeten Bedeutung und Eigenart der
Schweiz — einerseits die demokratische
Gleichheit und Einfachheit der
Gebirgsgegenden, anderseits der wirtschaftliche
Wohlstand der fortschrittlicheren Städte,
bei denen auch die Reformation Eingang
fand. Diese Grundanlagen hielten sich
in glücklichem Gleichgewicht, bis im
18. Jahrhundert die Industrialisierung
«unnatürlichen Fabrikverdienst» und «ekelhafte
Luxustorheit» schuf, und zwar «bis auf
unsere Dörfer hinab». Leider seien «die alten
Segenskräfte der Wohnstubenbildung» aus
vielen Haushaltungen des Volkes
verschwunden. Wahre Bildung muss - für
Pestalozzi - auf die Wohnstube zurückgehen,
und diese bildet die Basis jeder guten
Volksschule. Ob diese Vorstellung auch in
den Zeiten der Fabriken mit ihrer um sich

greifenden Frauen- und Kinderarbeit noch
Bestand haben könne, blieb demgegenüber

eine berechtigte Frage.
Freilich hat Pestalozzi längerfristig insofern

Recht behalten, als es dem Staat im
Laufe des Jahrhunderts wenigstens gelang,
die industrielle Kinderarbeit zu verbieten.
Sorgen um die Zukunft machte Pestalozzi
sich ohnehin. Hinsichtlich der Erziehung
sah er deshalb schwarz, weil «die höhere

wissenschaftliche und Kunstausbildung
einzelner Stände und einzelner Menschen etwas

ganz verschiedenes von dem ist, was die gute
Erziehung des Menschengeschlechts in allen
Ständen anspricht und fordert». Die
Langenthaler Rede des Achtzigjährigen war
Pestalozzis letzte Stellungnahme zu den
Fragekomplexen Politik und Gesellschaft.
Als er am 17. Februar 1827 starb, gab es

respektvolle, doch kaum überschwengliche
Nachrufe. Nur ein Nekrologschreiber
verglich ihn mit Luther und erkannte in ihm
damit einen Reformator der Pädagogik.
Sein Nachruhm wuchs erst, als die
aristokratisch-elitären Erziehungsideale an

Geltung verloren.
Bei einer zu seinem hundertsten

Geburtstag abgehaltenen Säkularfeier von

Wahre Bildung

muss - für

Pestalozzi - auf

die Wohnstube

zurückgehen.

Er ist zu einer

der grossen

Leitfiguren

auf dem Wege

zum politisch
bewussten

Menschen

geworden.

1846 wurde sein Lebenswerk «eine

Weltpädagogik, anwendbar für alle Zeiten und

für alle Völker» genannt. Das war keine
Übertreibung. Bereits im Todesjahr 1827
hatten Pestalozzis Erziehungsprinzipien
Anhänger in ganz Europa und in
Nordamerika gefunden, im folgenden Jahrhundert

kamen grosse Teile der übrigen Welt
hinzu. Es war die Zeit, da in vielen Ländern

der Untertan nach und nach zum
Staatsbürger und «Citoyen» wurde. Diese

Eigenschaft erforderte ein bestimmtes
Grundwissen und eine staatsbürgerliche
Bewusstwerdung, welche die
Begleiterscheinungen einer unausweichlichen
Demokratisierung darstellten. Pestalozzi hat
— darin (wie auch in seiner Analyse der
Revolution) einem TocqueviUe vergleichbar
— diese Entwicklung kommen sehen und
in der kurzen Zeit, da er politisch
überhaupt mitreden konnte, auch aktiv gefördert.

Gewiss lag sie im Zuge des Jahrhunderts

und ergab sich zwangsläufig aus der

Modernisierung der Gesellschaft. Man
kann sogar fragen, ob der Verlauf, der zur
Alphabetisierung und zum Aufschwung
des Volksschulwesens führte, ohne Pestalozzi

eine wesentlich andere Richtung
genommen hätte. Das mag offenbleiben
angesichts der Tatsache, dass die Staaten und
ihre Regierungen völlig ungeschulte
Bevölkerungsmassen einfach nicht mehr
gebrauchen konnten. Zudem lässt sich nicht
verkennen, dass der grosse Erzieher —

allem Lob der Mütter zum Trotz — die

Mädchenbildung vernachlässigte oder
dem Zufall überliess. Wie dem auch sei:

Pestalozzi, dessen Name immer mehr den
Charakter eines Symbols annahm, kommt
sicher das Verdienst zu, ein entscheidendes
Zeichen gesetzt zu haben. Er ist zu einer
der grossen Leitfiguren auf dem Wege zum
politisch bewussten Menschen geworden —

einer Bewusstheit, die wesentlich zur
Gestaltung demokratischer Lebensformen
beitrug. Darin liegt ein wichtiger Aspekt
seiner Gegenwärtigkeit - trotz aller
Altertümlichkeit und Schwerzugänglichkeit der
Sprache, jenseits aller wechselnden Ideologien

und Aktualitäten. Wer Pestalozzi zu
einem blossen Mythos verblassen lässt, wie
es jetzt nachgerade Mode wird, verkennt
die Realität seines Werkes und Wirkens —

eine Realität, die uns alle ausnahmslos
überleben wird.

22 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3


	Pestalozzis Erziehung zur Politik

