
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 76 (1996)

Heft: 3

Rubrik: Dossier : Pestalozzi : Mythen und Wirkung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Peter Stadler

ist emeritierter
Professor für Neuere

Geschichte an der Universität

Zürich. Gekürzter

und redigierter Text seiner

Festrede, gehalten

am 14. Januar 1996, im

Schauspielhaus Zürich

zum 250. Geburtstag
Pestalozzis. Auf

Einzelbelege wird verzichtet,
dafür auf des Verfassers

-Pestalozzi.
Geschichtliche Biographie«

(2 Bände, Zürich

1988-1993) verwiesen.

Totenmaske Johann

Heinrich Pestalozzi.

Pestalozzis Erziehung zur Politik

Pestalozzi ist bis heute der berühmteste Schweizer geblieben,
auch wenn er beileibe nicht der aktuellste ist. Was an ihm
und seiner Pädagogik für eine neue Polis noch gegenwärtig ist,
wird hier zu prüfen sein.

Cntscheidender Ausgangspunkt

bleibt Pestalozzis Zeitgenossenschaft

— nur aus seiner Zeit sind seine
Ausstrahlung und schliesslich sein Weltruhm
zu begreifen: aus einer Ära, die für Politik
und Pädagogik gleichermassen
aufgeschlossen war und in welcher sich beides

durchdrang wie niemals zuvor. Er lebte

von 1746 bis 1827, und sein für damalige
Begriffe hohes Alter umspannt acht
Jahrzehnte einer schweizerischen wie europäischen

Umgestaltung. Eine Erneuerung
fand vor allem auch im ökonomischen
Bereich statt, in der Landwirtschaft ebenso

wie in der von den Städten und ihren
regierenden Schichten dominierten Industrie

und schliesslich im rasch expandierenden

Bankwesen. Die Pestalozzi hatten
daran Anteil. Sie waren keine
Glaubensflüchtlinge, denn im damals bündneri-
schen Chiavenna, wo sie herkamen, war
die protestantische Konfession nicht
unterdrückt. Seit dem 16. Jahrhundert
konnte sich die Familie in Zürich mannigfach

verzweigen, war angesehen und reich

geworden. Allerdings gehörte Heinrich
Pestalozzi gerade nicht einem wohlhabenden

Zweig an — das war eine für den weiteren
Werdegang nicht unerhebliche Vorbelastung.

Hablich war zwar die Familie der

Mutter, angesehen, aber der Landschaft
entstammend und damit politisch minderen

Ranges. Unter solchen Herrschaftsstrukturen

litt Pestalozzi sehr, auch wenn
er persönlich nicht davon betroffen war.

«Freyheit den gemeinen Burgern»

Er befand sich also früh im Zwiespalt;
einerseits gehörte er zur an sich privile¬

gierten Gruppe einer städtischen Oligarchie.

Anderseits war er - der früh seinen
Vater, einen erfolglosen Chirurgen, verloren

hatte — durch Armut unterprivilegiert.
Der Pfarrberuf, der ihm kraft seiner
Ausbildung offengestanden hätte, lag ihm
nicht; so verliess er noch vor dem Studien-
abschluss das Carolinum und wandte sich
der Landwirtschaft zu. Nicht etwa als

Bauer, sondern als Gutsherr — und das nur,
weil er dank der gegen alle Widerstände
herbeigeführten Liebesheirat mit Anna,
der Tochter der wohlhabenden Familie
Schulthess, den wirtschaftlichen Rückhalt
erwarb, den es für den Gutsbetrieb Neuhof
auf dem Birrfeld unweit Brugg brauchte.
Zuvor aber, als knapp Zwanzigjähriger,
hatte er sich bereits politisch zu artikulieren

begonnen; als Schüler Johann Jakob
Bodmers gehörte er bald schon zum Kreis
einer vaterländischen Gesellschaft, einer
Elite junger Leute, zu der auch Lavater und
der Maler Füssli zählten und die sich von
Rousseau und Montesquieu inspirieren liessen.

Zürichs Verhältnisse und Missstände
direkt zu kritisieren, empfahl sich aus

Zensurgründen nicht — so wählte Pestalozzi

ein Beispiel aus der fernen Antike,
nämlich den späten Spartanerkönig Agis
IV., der vergeblich versuchte, seinem
degenerierten Königreich zu neuem
Aufschwung zu verhelfen. Was Pestalozzi im
pathetischen Ausruf des Helden anklingen
lässt, ist ein Leitmotiv seiner Staatsauffassung

schlechthin: «Ich rede ja die vergessene
Freyheit in ein Jahrhundert hinein, das

gewohnt ist die ewige[n] Gesetze der Freiheit

verletzen Mitbürger in Sklaverey stürzen

und das Heil ihres Staates vertilgen zu
sehen.» Später hat Pestalozzi die Maske

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3 17



DOSSIER PESTALOZZI - MYTHEN UND WIRKUNG

abgelegt und offen kundgetan, wen er als

Adressaten meinte. «Von der Freyheit meiner

Vatterstatt!» heisst das kleine Werk,
das eine Mahnung an die Obrigkeit
enthält, «den Regierungseinfluss aller Stände
und Beruffen in ein wahres Gleichgewicht
zu setzen», was nicht unbedingt eine
Veränderung der damaligen Zunftverfassung
bedeutet, wohl aber eine Wiederherstellung

der alten, ausgeglichenen Ordnung.
Seit dem frühen 18. Jahrhundert vollzog

sich in Zürich eine äusserlich lautlose,
aber folgenreiche Verschiebung. Die
Zünfte wurden dadurch unterwandert,
dass sie statt von Handwerkern immer
mehr von den Trägern der wirtschaftlichen
Macht - den Grosskaufleuten, Industriellen,

Bankiers und reichen Rentnern —

beherrscht und manipuliert wurden. «Der
Grossreichtum, wo er herrschet, steiget nicht
in die Tieffen der gemeinen Burgerwerkstet-
ten hinunter, um daselbst die wahre

Beschaffenheit der Bedürfnisse und Lagen
seiner Mitbürger kennen zu lernen...» Man
kann solchen Worten eine deutliche, wenn
auch altvaterisch formulierte
Kapitalismuskritik entnehmen, allerdings ohne

eigentlich revolutionären Tenor — denn es

geht Pestalozzi ja keineswegs um Umwälzung,

sondern eben um das Gleichgewicht
der Stände, das nur dann gewahrt bleibt,
wenn der «Mittelstand» - dieser Begriff
wird ein Kernstück seiner Gesellschaftsund

Staatsauffassung - das Heft in der
Hand behält. Durchgesetzt hat er sich mit
solchen warnenden Diagnosen nicht, weder

damals noch später - aber er hat doch
dazu beigetragen, dass das Problem
erkannt und kritisch reflektiert wurde.

Vom Scheitern und Schreiben

Als Pestalozzi diese Schrift verfasste, lag
der erste grosse Misserfolg seines Lebens
schon hinter ihm. Er hatte jung und
unerfahren als Landwirt begonnen; das Resultat

war dementsprechend, von Rendite
keine Rede. So wählte er den Ausweg, das

Schwergewicht seiner Aktivität auf die

hauseigene Textilmanufaktur zu verlegen,
mit dem Neuhof als Zentrum und Kindern
als Arbeitskräfte. Diesmal konnte die
totale Katastrophe mit Konkurs nur dank
schwiegerelterlicher Intervention
abgewendet werden. Der mangelnde Sinn für
Realitäten und für das Geld war damit

ffW 1 *'
¦ > i. f* :

Gertrud sucht den Landvogt

Arner auf. Kupferstich

von D. Chodo-

wiecki aus einer
französischen Ausgabe von

• Lienhard und Gertrud',
1783.

Wir danken der
Zentralbibliothek Zürich für die

freundliche Abdruck-

genehmigung.

offenkundig geworden, er ging Hand in
Hand mit häufiger Selbstüberschätzung -
all das war nicht jugendlicher Übermut,
sondern sollte ihn fast bis ans Ende seiner

Tage belasten. Und doch zeitigte das

Neuhofexperiment, dessen Scheitern ihn
fast traumatisch kränkte, ein positives
Ergebnis: Erstmals erkannte Pestalozzi
seine genuine und geniale Fähigkeit, mit
Kindern umzugehen, sich in sie
einzufühlen.

Indessen dauerte es noch einige Zeit, bis
der vereinsamte und verstörte Mann diese
Fährte weiterverfolgen konnte. Das widerwillig

hingenommene, niemals offen
eingestandene Versagen in der Praxis erzwang
fürs nächste einen anderen Lebensberuf -
den des Schriftstellers. Gütige Weggefährten

wie der Basler Philosoph Isaak Iselin
und der Zürcher Malerfreund Füssli wiesen

ihm diesen Weg, der ihm neben
zahlreichen Nebenwerken den Erfolg seines
Lebens brachte, den Roman «Lienhard
und Gertrud», in vier Bänden zwischen
1781 und 1787 erschienen. Ein Bauernroman,

jedoch kein Bauernidyll, wie es

damals in Wort und hübschen Bildern Mode
war, vielmehr eine sehr nüchterne Bilanz
von vielen unter Bauern zugebrachten Jahren

— es zeigt die oft brutale Realität des

bäuerlichen und dörflichen Lebens. Hilfe
kommt eigentlich nur von oben, vom Pfarrer

und von dem wohlwollend gütigen
Landvogt Arner, der eine Reform des

Ackerbaus erzwingt. Schliesslich taucht als

Retter noch ein aufgeklärter Fürst auf, fast
wie Sarastro oder der Minister im Fidelio.
Und damit verlassen wir unmerklich den
Boden des schweizerischen Ancien
Régime, um uns dem europäischen zuzuwenden.

Nicht von ungefähr. Es war in jenen
Jahren der Verdüsterung, da Pestalozzi in
Zürich wie in Bern nicht viel galt, eine seiner

Hoffnungen, an die Residenz eines

aufgeklärten Fürsten berufen zu werden.
Damit verband sich die wachsende

Überzeugung, dass die Eidgenossenschaft bei
aller wirtschaftlichen Prosperität politisch
letztlich reformunfähig sei. «Von unseren
verdorbenen Republiken hoffe ich keinen
Vorsehritt für das Volk», heisst es in einem
Brief. Doch man wusste in Berlin, Wien
und Florenz sehr wohl zu unterscheiden
zwischen dem geschätzten und berühmt
werdenden Schriftsteller und dem gescheiterten

Praktiker. Ernüchtert fuhr der

18 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3



DOSSIER PESTALOZZI MYTHEN UND WIRKUNG

Gutsherr mit Schreiben fort, immer auf
die gesellschaftliche Reform bedacht, die
eine Voraussetzung der Gesundung des

Volkes darstellte. Dazu dienten Fabeln
ebenso wie kleine Dramen, sogenannte
Dramolette im Stil des Sturm und Drang,
mit knappen, abgehackten Szenen. Zudem
hatte er in einer «Über Gesetzgebung und
Kindermord» betitelten Schrift das alte,
damals aber neuentdeckte Problem der

Kindstötung durch die aussereheliche
Mutter thematisiert, sowie die Tabuisierung

der Sexualität angeprangert und daraus

den verbindlichen Schluss gezogen:
«Für den Staat ist ein uneheliches Kind nur
in so fern ein Schaden, als es nicht recht

erzogen wird. Für die Menschheit ist ein
uneheliches Kind unzweideutigst ein Gewinnst,

wenn es recht erzogen wird.» Zweimal
kommt hier hintereinander das Wort
«erziehen» zur Anwendung, jedesmal in
national- und menschheitspädagogischem
Zusammenhang, wobei der Erziehung eine
zentrale Funktion in der Emporhebung
des Menschen zufällt. Die Forderung nach

Aufhebung der Todesstrafe, die gegen
Kindsmörderinnen damals noch durchwegs

zur Anwendung kam, ist eine
zwingende Folgerung aus dieser Einsicht.

Aus der Fülle dieser kleineren und
grösseren Gelegenheitsschriften erwuchs im
Lauf der Zeit das vielgerühmte und wenig
gelesene philosophische Hauptwerk
Pestalozzis mit dem nicht eben leserfreundlichen

Titel «Meine Nachforschungen über
den Gang der Natur in der Entwicklung
des Menschengeschlechts». Der Autor hat
es einmal die «Philosophie meiner Politik»
benannt und darin drei gesellschaftliche
Stufen menschlicher Ordnung unterschieden,

nämlich erstens die des Naturzustandes,

zweitens des gesellschaftlichen und
dann drittens des sittlichen Zustandes. Damit

ist nicht eine geschichtsphilosophi-
sche Fortschrittslehre nach dem Schema

«von — zu» im Stil der späteren Aufklärung
gemeint, schon deshalb nicht, weil Pestalozzi

die Brutalitäten des Naturzustandes
auch auf der nächsthöheren Stufe des

gesellschaftlichen Zustandes weiterwirken
sieht. Selbst der Staat wird in dieser Sicht
keineswegs als Instrument der Versittli-
chung angesehen. Von solcher Staatsgläubigkeit

war Pestalozzi weit entfernt; zuviel
staatliche Brutalität hatte er selbst und als

Zeitgenosse erleben müssen.

Von

Staatsgläubigkeit

war Pestalozzi

weit entfernt;

zuviel staatliche

Brutalität hatte

er selbst und als

Zeitgenosse

erleben müssen.

Im Jahrzehnt zwischen «Lienhard und
Gertrud» und den «Nachforschungen» war
die grosse Revolution über Frankreich und

Europa hinweggegangen. Dass Pestalozzi
diesen immer noch grössten Einschnitt in
der Geschichte der Neuzeit begrüsste, ist
anzunehmen, wenn auch die Zeugnisse
eher spärlich sind. Dafür meldete sich das

revolutionäre Paris selber, wo gegen Ende

August 1792 die «Assemblée législative»
dem schweizerischen Pädagogen zusammen

mit anderen prominenten Ausländern
— die Auswahl reichte von George Washington

bis zu Schiller und Immanuel Kant —

das französische Ehrenbürgerrecht verlieh.
So sehr ihn dies gefreut haben dürfte, kam
es ihm zu jenem Zeitpunkt gewiss ungelegen.

Pestalozzi konnte froh sein, dass die
seiner Person widerfahrene Ehrung in seiner

Heimat damals kaum bekannt und von
der Flut der politischen Sensationsnachrichten

überdeckt wurde. Die Schreckensherrschaft

der Jakobiner mit ihrer Terreur
brachte die schweizerischen Anhänger der
Französischen Revolution in Bedrängnis
und setzte sie vollends der Diffamierung
aus. Angesichts der Herausforderung
durch diese revolutionäre Diktatur schrieb
Pestalozzi die grundsätzliche Abhandlung
«Ja und Nein?», in welcher er die Revolution

durchaus wörtlich als Zurückwälzung
zu begreifen versucht: Die von den
Beschwernissen und der Willkür einer
absolutistischen Herrschaft bedrückten Völker
wünschen sich frühere und bessere Zeiten
herbei - freilich mit dem Resultat, dass

anstelle der Unterdrückung durch das

Ancien Régime nun eine revolutionäre
Unterdrückung um sich greift.

Es ist also keine der eindeutigen
Stellungnahmen für oder gegen die Revolution,
sondern der Versuch einer Analyse, und
zwar einer der bedeutendsten aus
zeitgenössischer Sicht. Gerade deshalb mag
man bedauern, dass Pestalozzi auf die
Publikation verzichtete — oder verzichten

musste; denn sicherlich hätte die Zensur
daran Anstoss genommen.

Stans, Burgdorf, Yverdon

Die Tage des Ancien Régime waren auch
in der Schweiz gezählt. Das innerlich
verteidigungsunfähige Land wurde im Frühjahr

1798 von den Franzosen gegen nur
geringfügigen Widerstand erobert. Die

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3 19



DOSSIER PESTALOZZI - MYTHEN UND WIRKUNG

Es war die

entscheidende

Wende in

seinem Leben;

1798, mit fast

53 Jahren,

wurde er

hauptamtlich

Erzieher und

blieb es fortan.

Sieger errichteten eine Helvetische Republik

nach französischem Muster, und dieser

stellte sich Pestalozzi zur Verfügung,
überzeugt, ihr volkserzieherisch eine
Chance bieten zu müssen. Die Regierung
setzte sich aus ihm teilweise bekannten
und vertrauten Reformpolitikern einer
jüngeren Generation zusammen. Sie lud
ihn ein, die Leitung des Waisenhauses im
nidwaldischen Stans zu übernehmen, wo
die Franzosen kurz zuvor einen Aufstand
der Bevölkerung unter blutigen Verlusten
niedergekämpft hatten. Die Betreuung der
vielen elternlosen Kinder fiel Pestalozzi zu.
Es war die entscheidende Wende in seinem
Leben; jetzt, gegen Ende 1798, mit fast 53
Jahren, wurde er hauptamtlich Erzieher
und blieb es fortan.

Stans war die erste rein erzieherische
Praxis seines Lebens, ohne Belastung
durch Nebenerwerb, wie er dem Neuhofprojekt

zum Verhängnis gereicht hatte.
Hier überkam Pestalozzi wieder jene
elementare Freude am erzieherischen
Umgang mit Kindern, die er allen
Routinepädagogen voraus hatte. Aber seine
Erziehung sollte doch auch zur Politik
werden, in dem Sinne, dass er dem neuen
Staat lebendige Unterstützung in Gestalt
der Heranwachsenden, die ihm anvertraut
waren, zukommen lassen wollte. Diese

Erwartung erfüllte sich allerdings nur
teilweise, da das Stanser Experiment nach
wenigen Monaten dem wieder ausgebrochenen

Krieg zum Opfer fiel. Dennoch blieb
es für Pestalozzi eine Grunderfahrung,
deren Bedeutung er in seinem «Stanser Brief»
niederlegte. Er war nun als pädagogische
Kapazität anerkannt und fand sich vom
Staat gefördert.

Burgdorf wurde die nächste Station seines

Lebens, wo er zunächst als einfacher
Lehrer, dann als Leiter eines Instituts auf
dem Schloss nunmehr zum wichtigsten
Pädagogen seines Landes und bald auch
des deutschen Sprachbereichs aufrückte
und erstmals auch seine «Methode» (in
dem Buch «Wie Gertrud ihre Kinder
lehrt») entwickelte. Sie ist nicht leicht zu
definieren, und Pestalozzi hat sie einmal
wie folgt zusammengefasst: «Einsicht,
Liebe und Berufskraft vollenden den
Menschen. Der Zweck der Erziehung ist einzig
diese Vollendung... » Das ist eine
Variante der bekannten Kurzformel «Kopf,
Herz und Hand», welche diese Erzie¬

hungsprinzipien lapidar verdichtet.
Wesentlich für Pestalozzi ist nicht, wie für
den preussischen Erziehungspädagogen
und Minister Wilhelm von Humboldt, die
Heranbildung von Eliten, wie sie an
Gymnasien und Universitäten geschieht,
sondern die Volkserziehung der heranwachsenden

Kinder. Hier sieht Pestalozzi eine

Hauptaufgabe jeder Pädagogik, während
ihm die Hochschulen ziemlich gleichgültig

bleiben. Unpolitisch war dieses Prinzip
nicht. Man kann darin durchaus einen
demokratischen Ansatz sehen, welcher der
Schule die Aufgabe zuwies, den künftigen
Staatsbürgern — statt sie in der Unwissenheit

zu belassen — einen soliden Grundstock

an nutzbringend verwertbarem Wissen

zu vermitteln. Diesem Zweck sollte als

Pflanzstätte auch ein grosses helvetisches

Lehrerbildungsseminar dienen. Dazu kam
es jedoch nicht.

Wieder spielten die Zeitereignisse herein;

die Helvetik mit ihrer Einheitsrepublik
brach zusammen, Napoleon Bonaparte

nahm die Reorganisation der Schweiz an
die Hand und berief eine Vertretung
schweizerischer Notablen nach Paris — der
auch Pestalozzi angehörte. Für ihn eine
erste Begegnung mit der grossen Welt,
ohne dass dabei viel herausgeschaut hätte.
Durch vorzeitige Rückkehr entzog er sich
dem Empfang beim Herrscher. Sein
Kommentar: «Ich habe Napoleon nicht gesehen,
aber er mich auch nicht.» Die Neuordnung
der Schweiz geschah in konservativem
Sinne; die Kantone gewannen einen Grossteil

ihrer Souveränität zurück. Das aber
hiess, dass Pestalozzi der Berner Regierung
das ihr wieder zugefallene Schloss Burgdorf

preisgeben und für sein Institut eine

neue Stätte suchen musste. Er fand sie in
Yverdon, wo ihm ebenfalls das Schloss

eingeräumt wurde. Hier begann die letzte
und längste Etappe seines pädagogischen
Wirkens, auch die bedeutungsvollste.

War er in Stans noch fast allein gewesen,
so hatte er bereits in Burgdorf Mitarbeiter
gefunden, die sich ihm begeistert als Lehrer

anschlössen und mit ihm nach Yverdon
übersiedelten. Pestalozzi selber gab, von
Religions- und Andachtsstunden abgesehen,

kaum Unterricht. Er belebte das

Ganze mit seinem Geist und seiner
Begeisterung. Das war es offensichtlich auch,
was das Institut zum pädagogischen
Wallfahrtsort machte. Es wurde von vielen

20 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3



DOSSIER PESTALOZZI MYTHEN UND WIRKUNG

auswärtigen Besuchern aufgesucht und

von ausländischen Zöglingen frequentiert.
Keine Regierung finanzierte nunmehr das

Institut; es sollte selbsttragend sein. Dies
bedeutete, dass sich immer häufiger Söhne

aus wohlhabenden und vornehmen Familien

hier ausbilden liessen, obwohl Pestalozzi

stets bemüht blieb, auch mittellose
Jünglinge zuzulassen. Sein eigentliches
Ideal war nach wie vor die Armenerziehung.

Zwar entstand in Clindy (unweit
von Yverdon) ein Armeninstitut, aber es

hielt sich nur kurze Zeit. Seine Bestrebungen

nach einer Industriepädagogik — Kinder

für die Schule wie für das um sich
greifende Fabrikwesen auszubilden — knüpften
an seine frühen Neuhofprojekte an, führten

aber zu keinem konkreten Ergebnis.
Pestalozzis Interesse an den Armen blieb
stets auf die Arbeitswilligen unter ihnen
ausgerichtet, nicht auf die Unterschichten
schlechthin. Als anlässlich der Hungersnot
von 1816/17 eine Welle der Anteilnahme
über das Land ging, warnte er in einer
Denkschrift davor, arme Kinder in reichen
Familien unterzubringen, wo sie zu «Stadt-

domestiquen» degenerierten und zwischen
die Stände gerieten. Besser würden sie

in bäuerlichen Haushaltungen eingesetzt:
«Zu diesem Ende müssten die Gemeinden

alljährlich einige hundertJuchart Acker
einsetzen und zu eigentlichen Hausäckern dieser

armen Kinder bestimmen, um auf
denselben Erdäpfel, Rüben, Rübli, Kabis, Kürbis,

Bohnen und Erbsen zu pflanzen.» Also
keine Spur von Sentimentalität, vielmehr
Appell zur Selbsthilfe, natürlich auch an
die Adresse der Verantwortlichen.

Wende und Katastrophe

Um 1814/15 war die Ära Napoleons zu
Ende gegangen. Als die Alliierten siegreich
gegen Frankreich vorrückten, wurde Pestalozzi

sein vielleicht grösster Auftritt zuteil.
In Basel, wohin er zwecks Bewahrung
Yverdons vor fremder Truppenbesetzung
gereist war, wurde er von Zar Alexander I. zu
einer Audienz empfangen; dazu kamen
weitere Begegnungen mit dem König von
Preussen und mit Metternich — lauter
Widerspiegelungen des europaweit
angewachsenen Prestiges dieses grossen
Pädagogen, das sich auch in der Verleihung
des Wladimir-Ordens durch den Zaren
ausdrückte. Doch dabei liess es Pestalozzi

nicht bewenden. Für ihn sollte die neue
politische Epoche auch der Beginn einer
neuen pädagogischen Ära sein. Oder, um
es mit den Worten eines Mitarbeiters
auszudrücken: «Das goldene Zeitalter wird
nicht erscheinen, bis die Politik selbst

Erziehungs- und nicht blosse Beherrschungskunst
der Völker wird.»

Aus dieser Überzeugung erwuchs die
Schrift «An die Unschuld, den Ernst und
den Edelmuth meines Zeitalters und meines
Vaterlandes» (1815) mit dem Wunsch, die
Fürsten möchten fortan zum Besten ihrer
Völker Pädagogen sein. Unter der
Gewaltherrschaft Napoleons habe die «Zivilisation»

vorgeherrscht, jetzt aber sollte das

Zeitalter der «Kultur» kommen. Die
Wirkung des Buches war eher bescheiden; statt
Pestalozzi wurde alsbald sein Widersacher
Karl Ludwig von Haller, der Präger des

Begriffs «Restauration», mit seinem
autoritären Paternalismus der Mann der
Stunde. Enttäuscht war der Erzieher auch

von der Entwicklung im eigenen Lande,
das er noch immer vom «Zivilisationsschlendrian»

und von drohender Erstarrung

gelähmt fand. Einzig auf England
richtete er nun seine Hoffnungen, wegen
der «Achtung für die Selbständigkeit des

häuslichen Lebens, für die unverletzliche

Heiligkeit der Wohnstube eines jeden»: In
solchen Qualitäten lag für ihn das Modell
einer gesunden Staats- und Gesellschaftsordnung.

Pestalozzis Vermächtnis

Mittlerweile waren Alter und Vereinsamung

über den Siebzigjährigen gekommen.

Wirtschaftliche Zerrüttung gefährdete

das Institut. Pestalozzi, autoritätserpicht

bis zum Eigensinn, weigerte sich,
die Leitung zu delegieren. Das war die
Kehrseite seiner manchmal etwas gespielten

Einfachheit und äusserlichen
Vernachlässigung. Bald nach dem Ende 1815

erfolgten Tode seiner Gemahlin, die das

Ganze als Integrationsfigur noch
zusammengehalten hatte, begann ein wütender
Streit unter den Lehrern und damit der

Niedergang der Schule. Der greise Pestalozzi

war bald nur noch ein Aushängeschild

ohne lebendige Präsenz. Zuletzt
sprach die Regierung des Kantons Waadt
ein Machtwort: Die Anstalt schloss im
März 1825 ihre Tore.

Enttäuscht war

der Erzieher

von der

Entwicklung

im eigenen

Lande, das er

noch immer vom

«Zivilisationsschlendrian»

gelähmt fand.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3 21



DOSSIER PESTALOZZI - MYTHEN UND WIRKUNG

Dennoch - am Ende war der alte Mann
keineswegs, gab sich vielmehr einen letzten

und grossartigen schriftstellerischen
Aufschwung. Vor der Helvetischen Gesellschaft,

die ihn zum Präsidenten wählte,
hielt er 1826 in Langenthal die berühmte
Präsidialrede, sein politisches Vermächtnis.

Zwei Elemente, heisst es darin,
begründeten Bedeutung und Eigenart der
Schweiz — einerseits die demokratische
Gleichheit und Einfachheit der
Gebirgsgegenden, anderseits der wirtschaftliche
Wohlstand der fortschrittlicheren Städte,
bei denen auch die Reformation Eingang
fand. Diese Grundanlagen hielten sich
in glücklichem Gleichgewicht, bis im
18. Jahrhundert die Industrialisierung
«unnatürlichen Fabrikverdienst» und «ekelhafte
Luxustorheit» schuf, und zwar «bis auf
unsere Dörfer hinab». Leider seien «die alten
Segenskräfte der Wohnstubenbildung» aus
vielen Haushaltungen des Volkes
verschwunden. Wahre Bildung muss - für
Pestalozzi - auf die Wohnstube zurückgehen,
und diese bildet die Basis jeder guten
Volksschule. Ob diese Vorstellung auch in
den Zeiten der Fabriken mit ihrer um sich

greifenden Frauen- und Kinderarbeit noch
Bestand haben könne, blieb demgegenüber

eine berechtigte Frage.
Freilich hat Pestalozzi längerfristig insofern

Recht behalten, als es dem Staat im
Laufe des Jahrhunderts wenigstens gelang,
die industrielle Kinderarbeit zu verbieten.
Sorgen um die Zukunft machte Pestalozzi
sich ohnehin. Hinsichtlich der Erziehung
sah er deshalb schwarz, weil «die höhere

wissenschaftliche und Kunstausbildung
einzelner Stände und einzelner Menschen etwas

ganz verschiedenes von dem ist, was die gute
Erziehung des Menschengeschlechts in allen
Ständen anspricht und fordert». Die
Langenthaler Rede des Achtzigjährigen war
Pestalozzis letzte Stellungnahme zu den
Fragekomplexen Politik und Gesellschaft.
Als er am 17. Februar 1827 starb, gab es

respektvolle, doch kaum überschwengliche
Nachrufe. Nur ein Nekrologschreiber
verglich ihn mit Luther und erkannte in ihm
damit einen Reformator der Pädagogik.
Sein Nachruhm wuchs erst, als die
aristokratisch-elitären Erziehungsideale an

Geltung verloren.
Bei einer zu seinem hundertsten

Geburtstag abgehaltenen Säkularfeier von

Wahre Bildung

muss - für

Pestalozzi - auf

die Wohnstube

zurückgehen.

Er ist zu einer

der grossen

Leitfiguren

auf dem Wege

zum politisch
bewussten

Menschen

geworden.

1846 wurde sein Lebenswerk «eine

Weltpädagogik, anwendbar für alle Zeiten und

für alle Völker» genannt. Das war keine
Übertreibung. Bereits im Todesjahr 1827
hatten Pestalozzis Erziehungsprinzipien
Anhänger in ganz Europa und in
Nordamerika gefunden, im folgenden Jahrhundert

kamen grosse Teile der übrigen Welt
hinzu. Es war die Zeit, da in vielen Ländern

der Untertan nach und nach zum
Staatsbürger und «Citoyen» wurde. Diese

Eigenschaft erforderte ein bestimmtes
Grundwissen und eine staatsbürgerliche
Bewusstwerdung, welche die
Begleiterscheinungen einer unausweichlichen
Demokratisierung darstellten. Pestalozzi hat
— darin (wie auch in seiner Analyse der
Revolution) einem TocqueviUe vergleichbar
— diese Entwicklung kommen sehen und
in der kurzen Zeit, da er politisch
überhaupt mitreden konnte, auch aktiv gefördert.

Gewiss lag sie im Zuge des Jahrhunderts

und ergab sich zwangsläufig aus der

Modernisierung der Gesellschaft. Man
kann sogar fragen, ob der Verlauf, der zur
Alphabetisierung und zum Aufschwung
des Volksschulwesens führte, ohne Pestalozzi

eine wesentlich andere Richtung
genommen hätte. Das mag offenbleiben
angesichts der Tatsache, dass die Staaten und
ihre Regierungen völlig ungeschulte
Bevölkerungsmassen einfach nicht mehr
gebrauchen konnten. Zudem lässt sich nicht
verkennen, dass der grosse Erzieher —

allem Lob der Mütter zum Trotz — die

Mädchenbildung vernachlässigte oder
dem Zufall überliess. Wie dem auch sei:

Pestalozzi, dessen Name immer mehr den
Charakter eines Symbols annahm, kommt
sicher das Verdienst zu, ein entscheidendes
Zeichen gesetzt zu haben. Er ist zu einer
der grossen Leitfiguren auf dem Wege zum
politisch bewussten Menschen geworden —

einer Bewusstheit, die wesentlich zur
Gestaltung demokratischer Lebensformen
beitrug. Darin liegt ein wichtiger Aspekt
seiner Gegenwärtigkeit - trotz aller
Altertümlichkeit und Schwerzugänglichkeit der
Sprache, jenseits aller wechselnden Ideologien

und Aktualitäten. Wer Pestalozzi zu
einem blossen Mythos verblassen lässt, wie
es jetzt nachgerade Mode wird, verkennt
die Realität seines Werkes und Wirkens —

eine Realität, die uns alle ausnahmslos
überleben wird.

22 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3



DOSSIER

Fritz Osterwalder,

geboren 1947, Studium

der Germanistik und

Geschichte in Zürich,

habilitiert in Pädagogik

an der Universität Bern,

Professor für allgemeine

Pädagogik an der PH

Karlsruhe. Autor von:

• Pestalozzi - ein

pädagogischer Kult' und

• Pestalozzi - Umfeld

und Rezeption' (mit
i. Oelkers), beide Beitz-

Verlag 1995.

Pestalozzi - die Wirkung der Wirkungslosigkeit

Die neueste, wissenschaftliche Standards setzende Pestalozzi-

Biographie Peter Stadlers endet mit einer zwiespältigen Bilanz
des Helden und seines Werks. Trotz Scheitern und Unfähigkeit
wird unsterblicher Ruhm festgestellt. Diese unzweifelhaft
erstaunliche Korrelation soll hier historisch überprüft und
pädagogisch bzw. politisch interpretiert werden.

«Cr hat gelebt, bis er sich
selbst überlebt hat», heisst es bei Stadler,
den steten Misserfolg Pestalozzis kommentierend,

um dann aber gleich angesichts
der Weltberühmtheit festzustellen, dass

darum «der Wert dessen um so höher zu
veranschlagen ist, was lebendig bleibt oder doch

verlebendigt werden kann».
Diese Zwiespältigkeit ist in der

Pestalozzi-Literatur keine Neuheit. Der Zürcher
Pädagogikprofessor Robert Seidel konnte
1882 anlässlich der Neuausgabe von «Lienhard

und Gertrud» zu den sozialpolitischen

Vorstellungen Pestalozzis schreiben,
dass sie fern jeder aktuellen Bedeutung
noch tief im Feudalismus verhaftet seien -
«die Ansichten der Mehrheit unseres Volkes

sind im ganzen fortgeschrittener als es diejenigen

Pestalozzi's waren» —, um dann aber
handkehrum seine eigenen Konzepte über
Demokratie und Schule auf die Tradition
Pestalozzis zurückzuführen.

Nicht anders ging es auch mit den
pädagogischen Konzepten Pestalozzis, der
Methode der Menschenbildung, die seinen Ruf
als grossem Pädagogen Anfang des 19.

Jahrhunderts weltweit begründete. Adolph
Diesterweg, der Bahnbereiter der modernen

Lehrerbildung in Preussen und wohl
der fruchtbarste pädagogische Publizist
des 19. Jahrhunderts, lernte die Methode
aus erster Hand in der Frankfurter
«Musterschule» kennen. Als diese Pionierschule

das Experiment erfolglos abbrach,
raisonierte Diesterweg in seinem Tagebuch
über den «Kindermord mit der Methode»,
und er polemisierte öffentlich gegen das

«potenzierte Hirngespinst», mit einer
Schulmethode, die für alle Kinder und für
alle Fächer nach dem gleichen Mechanismus

verlaufe, Wissenschaften vermitteln
und erst noch die Menschen gut machen

zu wollen. Doch der gleiche Diesterweg
war es dann, der Pestalozzi zum Standes¬

symbol der deutschen Lehrer machte,
Pestalozzi-Vereine und -Stiftungen ins Leben

rief, und 1845, als sein eigener Liberalismus

immer mehr zu grossdeutschem
Nationalismus wurde, Pestalozzi gleich auch
noch zum Deutschnationalen ernannte.
«Pestalozzi besass ein deutsches Gemüth, er

war ein deutscher Pädagoge», hiess es im
Aufruf zur fälschlicherweise zu früh
angesetzten 100. Geburtstagsfeier in Berlin.

Pestalozzis Ruhm und Ehre scheinen
also gewissermassen auf dem Misserfolg
seiner Bemühungen und der Untauglich-
keit seiner Konzepte zu beruhen, wie hier
zu zeigen sein wird.

Das väterliche Dorf
und die mütterliche Wohnstube

Pestalozzis erster Durchbruch an der
Öffentlichkeit mit seinem Volksroman «Lienhard

und Gertrud» fällt in die Zeit des

ausgehenden Ancien Régime, in der sich nicht
nur der soziale Wandel der Moderne
abzeichnete, sondern sich auch die Konzepte
durchsetzten, die im 19. Jahrhundert die
moderne, liberal-demokratische Schweiz

prägten. Pestalozzi hat mit diesem
Aufbruch die Zeitdiagnose gemein, die er im
Zerfall des Dorfes Bonnal im ersten Band
des Romans holzschnittartig darstellt. Die
Staatsmacht löst sich mehr und mehr aus
dem täglichen sozialen Leben heraus und
tritt als undurchsichtiges Geflecht von
Intrigen der Gesellschaft gegenüber. Gleichzeitig

wird die Gesellschaft mit der
Industrialisierung immer mehr durch ein
schnell wandelbares und uneingeschränktes

Geflecht sozialer Beziehungen
anonymisiert. Dem entspricht die Entwicklung
einer neuen Ebene des gesellschaftlichen
Lebens, einer zunehmend allgemein
werdenden Öffentlichkeit; Zeitschriften und
Romane, aber auch Wirtshausdiskussio-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3 23



DOSSIER PESTALOZZI MYTHEN UND WIRKUNG

tieftet

tin*

^inDermort.

^(.(fcfbrföunrj.n ont) -SiOXt.

Wem fSrtfagnr ei.nfcrtt. un6 (StrttuK

•cftcfcfca 171«. 4*tan«*|rt<* i7lj.

Ç3j___5#_4rj>

^rarrffutt^rib ietpjig.
-" rwHi r i m

»if .K_fl.ii e«f_flcrt, unt. m «.mm»«.»
»<» ter SBttJ)$__bi_«. Ut ®tUt)xtttt.

nen und moderne Wissenschaften schaffen
ein Austauschnetz, das einzig vor der
Intimität des Privaten halt macht. Die
traditionellen Institutionen, Schule und Kirche,
verlieren damit ihre alte festgefügte
Stellung. Zudem werden die alten materiellen
Rechtsverhältnisse immer mehr durch
formales Recht, das auf die ganze Gesellschaft
gleichermassen angewandt wird, überlagert.

Die Vorschläge, die Pestalozzi zur
Meisterung dieses Wandels macht, liegen
fernab von dem, was sich schlussendlich in
der Moderne durchzusetzen vermochte
und die pluralistische Gesellschaft und
liberale Demokratie ausmacht.

Kernpunkt des pestalozzischen Konzeptes

ist der Versuch, dem immer vielfältiger
werdenden gesellschaftlichen Leben eine

neue Einheit zu geben, die alles umfasst.
Produktion und gesellschaftliches Leben
sollen gleichermassen wieder ineinander
verschränkt werden wie öffentliches und
privates Leben. Ausgangspunkt dafür ist
auf der einen Seite das neugestaltete
Familienleben, in dem die Mutter Gertrud
gleichzeitig mit den Kindern Baumwolle
verarbeitet. Sie erzieht die Kinder, indem
sie jedem seine Aufgabe zuweist. Auf der
andern Seite steht die erneuerte väterliche

Umschlag der Erstausgabe

von >Über Gesetzgebung

und Kindermord',

1785.
Wir danken der

Zentralbibliothek Zürich für die

freundliche Abdruck-

genehmigung.

Regierungsmacht, die das Dorf gegen
störende Einflüsse von aussen abschirmt
und keinen Aspekt des Lebens ungeregelt
lässt. Dazu wird jedem Menschen eine

Aufgabe zugewiesen, die er erfüllen kann
und muss.

In diesem Konzept gehen Staat,
Öffentlichkeit, Produktion und Privatheit völlig
ineinander über. Dies demonstriert Pestalozzi

unzweideutig in der Rolle der
Dorfversammlungen und der guten Mütter.
Diese belauschen in den Mittags- und
Abendstunden von den Gassen aus das

Familienleben und protokollieren unrechtes
Verhalten. An den Dorfversammlungen
werden dann nicht nur die neuen Aufgaben

durch den Vater-Herrscher verkündet,
sondern auch die familiär Unbotmässigen
durch den Mutterrat blamiert. Kirche und
Obrigkeit werden ebenso eng verbunden
wie Schule und Produktion. Gelernt werden

soll nicht Allgemeines, sondern jedem
Stand soll nur das für ihn unmittelbar
Nützliche und die christliche Gesinnung
vermittelt werden, um zu verhindern, dass

er in Träumerei und Vielwisserei abgleitet.
In diesem Sinne lassen sich Politik und
Erziehung ganz eng miteinander verbinden.
Der Staat wird reformiert, indem die
Erziehung verstärkt an die Wohnstube
gebunden wird, und die Wohnstube wird
reformiert, in dem sie der erzieherischen
Kontrolle des erneuerten Staates ausgesetzt

wird. Das Konzept des erneuerten,
mächtigen, aber liebevollen Staates als

väterlichem Erzieher war für Pestalozzi
derart wichtig, dass er sein Bonnal sogar
in ein Fürstentum versetzte, dessen Herrscher

in seiner Einzigkeit letztlich an seine
Unmittelbarkeit zu Gott erinnert werden
konnte.

Pestalozzi und die liberale Demokratie

Das Konzept der modernen liberalen
Demokratie, ihrer Institutionen, des
eingeschränkten Verwaltungsstaates und der
öffentlichen Bildung, und der Ökonomie
des Marktes, das zeitgleich zu Pestalozzis
Plan der familiären Gesellschaft entstand,
bildet allerdings einen scharfen Kontrast
zur moralisierten, vereinheitlichten Dorf-
und Familienwelt Pestalozzis. Das
Entstehen verschiedener, relativ unabhängig
voneinander bestehender Sphären des

gesellschaftlichen Lebens wird geradezu zur

24 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3



DOSSIER PESTALOZZI - MYTHEN UND WIRKUNG

Basis von Pluralismus und Demokratie.
Zentrum ist dabei die unbeschränkte und
letztlich auch unkontrollierbare
Öffentlichkeit, an der sich alle Bürgerinnen und
Bürger als rechtlich gleiche beteiligen können.

Sie gibt sich selbst Regeln, nach
denen Argumente getauscht und bewertet
werden und die auch die Verfahren
gegenüber dem Staat leiten. Auch im
demokratischen Konzept erhielt die Erziehung
einen prominenten Platz, allerdings hier
einen eingeschränkten statt des pestaloz-
zianischen Globalismus. Um an der
Öffentlichkeit, d.h. gegenüber dem Staat und
gegenüber der Wirtschaft selbständig, also
als Rechtsträger und -begründer funktionieren

zu können, müssen alle Bürger
gleichermassen freien Zugang zu Bildung und
Wissen haben. Dem sollte die öffentliche
Bildungsinstitution dienen. Um nicht -
wie die alte Kirchenschule ein treues
Kirchenvolk - ein Staatsvolk zu erziehen,
wird die öffentliche Schule allerdings
eingeschränkt auf die Wissenschaften und die
Verfahren des öffentlichen Lebens. In
diesem Rahmen operierte die Helvetische
Republik von 1798, und mit diesen

Konzepten wurden nach 1830 die Kantone
regeneriert und entstand 1848 der
moderne Bundesstaat.

Mit seinem paternalen Reformkonzept
war Pestalozzi im 18. Jahrhundert keines-

weges allein. Im habsburgischen Josefinismus

oder auch in der letzten französischen
Reformmonarchie wurde dieses Experiment

im grossen gewagt. Ähnlich
versuchte Pestalozzi in seinem Neuhof-Experiment

im kleinen, wirtschaftlich rentable
Kinderarbeit mit Erziehung zu verbinden.
Doch die Differenzierung der Gesellschaft

war schon viel zu weit fortgeschritten, als

dass durch politischen oder auch pädagogischen

Willen alles unter Kontrolle gehalten

und den einzelnen Schichten je nach

Gesamtplan dosiert spezifische Rechte
und Pflichten verpasst werden konnten.

Gesellschaft überhöht durch Wohnstubengeist

und politische Macht als väterliche

Liebe zum Volk verhalten sich
notwendigerweise zur modernen Gesellschaft
kontrafaktisch und können einzig und
allein einer Pädagogik, die sich auf Defizite
und unerfüllbare Utopien ausrichtet, zur
Selbstbestätigung und moralischen Erbauung

dienen. Aber ein modernes Konzept
der Sozialpolitik und -pädagogik liess sich

Die Übungen

im Denken,

im Handeln

und im Lieben

führten zu

einem endlosen

Formalismus und

zeigten weder

wissenschaftlich,

beruflich noch

moralisch

irgendwelche

nennenswerten

Resultate.

damit auch im 19. Jahrhundert nicht mehr
bestücken.

Methode oder Unterricht

Ähnlich erging es Pestalozzi mit seinem
zweiten Konzept, der Elementar- oder
Menschenbildungsmethode. Nachdem der
Jakobiner-Terror, der sich ideell von
ähnlichen volkserzieherischen Konzepten
nährte wie Pestalozzis väterlich-mütterliche

Dorfgesellschaft, mit Zuckerrübe und
Peitsche, oder vielmehr mit Volksfesten,
Bespitzelung und Guillotine die Gesellschaft

hatte umerziehen wollen, nahm
Pestalozzi das Konzept der Erziehung auf das

Individuum zurück. Aus der familiären
Gesellschaft wurde der Wohnstubengeist
der Erziehung und der väterliche Geist der
Herrscher, die gleichermassen in Gesinnung,

in reiner Innerlichkeit festgemacht
wurden.

Mit dieser Methode erregte Pestalozzi

um 1800 nicht nur in der Schweiz,
sondern in ganz Europa ausserordentliches
Aufsehen. In einem gewissen Sinne schien
sie - im Gegensatz zu Pestalozzis früherer
Idee der Produktionsschule — bestens zu
den Schulreformprojekten, zur öffentlichen

Bildung, zu passen. Pestalozzi
versprach, Erziehungsgesetze gefunden zu
haben, die sich gleichfalls auf alle
Wissenschaften, auf alle Berufe und auch auf die
moralische Vollendung des einzelnen
Menschen anwenden liessen, indem sie die
innern Kräfte der Menschen bildeten. Die
Volksschule könnte auf kurze Zeit
beschränkt, wenn nicht sogar abgeschafft
und die Methode in die Familie integriert
werden. Auch die Lehrerbildung würde sich
auf wenige Handgriffe reduzieren. Die
strikte Anwendung der Methode fordere
nicht viel Kenntnisse von den Lehrern
selbst. Mit ihr konnten die Bildungspolitiker

hoffen, der Finanzklemme, in die jede
Schulreform schon damals führte, zu
entgehen.

Was Pestalozzi dann allerdings als

praktizierbare Methode vorlegte, wurde bald

zur herben Enttäuschung. Die Übungen
im Denken, im Handeln und im Lieben,
die er entwarf, führten zu einem
endlosen Formalismus und zeigten weder
wissenschaftlich, beruflich noch moralisch
irgendwelche nennenswerten Resultate, so
dass die Schulen der Schweiz bereits im

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3 25



DOSSIER PESTALOZZI - MYTHEN UND WIRKUNG

Pestalozzis

Leben und seine

Person - nicht

sein Werk -
wurden kunstvoll

verknüpft mit

der Geschichte

der liberalen

Helvetischen

Gesellschaft und

der Entwicklung

der liberalen

Politik.

ersten Jahrzehnt des Jahrhunderts die
Methode wieder abstiessen und die deutschen
Schulen bald nachfolgten. Auch Pestalozzis

eigene Anstalt in Yverdon, die
kurzfristig zur Pilgerstätte der pädagogischen
Prominenz ganz Europas wurde, musste
mangels Erfolg die Pforten schliessen.

Die Methode war allerdings nicht nur
ein praktischer, sondern auch ein konzep-
tueller Misserfolg für die moderne Schule.
Diese sollte allen Bürgerinnen und Bürgern

gleichen Zugang zum öffentlichen
Leben verschaffen. Pestalozzis

Menschenbildung sah aber getrennte Schulen
für Arm und Reich vor, das Einheitliche
sollte nur die Methode selbst sein. Zudem
sollte die neue, staatliche Schule auf die
Themen des öffentlichen Lebens
eingeschränkt bleiben, um der Privatheit der
einzelnen, der Religion und der Überzeugung

Platz zu lassen. Pestalozzi hingegen
rühmte seine Methode geradezu damit,
dass sie den Menschen in seiner unhinter-
gehbaren, totalen Ganzheit pädagogisch in
den Griff nehme. Nicht zufällig wurde
dieser pädagogische totale Verfügungsanspruch

immer mehr der christlichen Erlösung

und der Methoden-Pädagoge selbst

Jesus Christus angenähert, je mehr die
Methode selbst in der Praxis versagte. Damit
endete die Methode genau so wie das Konzept

der väterlichen Gesellschaft. Je
deutlicher die Konturen der öffentlichen
Schule und ihre Einschränkung auf
Öffentlichkeit wurde und je mehr Pestalozzis

konkrete, aber untaugliche Vorschläge in
der Schule dem Vergessen anheim fielen,
desto uneingeschränkter konnte der
Methodenanspruch selbst zu einer beliebig
wiederholbaren und nie einlösbaren Kritik
und Ermahnung gegenüber der liberalen
Bildungsinstitution werden.

Pestalozzi als Symbol

Was Pestalozzi konzeptuell entwarf, seine

Menschenbildungsmethode und sein
väterlich-mütterliches Dorf als Staatsmodell,
war so tatsächlich bereits vor seinem eigenen

Tod für die Bedingungen und Ziele
des modernen Staates und der
Bildungsinstitution unangebracht, für eine moderne
Gesellschaft und ihre Erziehungsprobleme
schlechthin unpassend, überlebt und
vergessen. Was aber blieb, war eine Person,
die durch die Verknüpfung der Erwartun¬

gen ihrer Zeit mit extrem einfachen, aber
allumfassenden Lösungsvorschlägen zu

grosser Berühmtheit gelangt ist. Von hier
aus erhielt Pestalozzi ein Nachleben im
19. Jahrhundert gleich von zwei Seiten.

In der Schweiz traten der Liberalismus
und sein Demokratiekonzept trotz der
Rückschläge mit dem Untergang der
Helvetischen Republik und trotz der Restauration

einen säkularen Siegeszug an. Diese
bis heute wirkende Erfolgsgeschichte weist
einen einzigen dunklen Fleck auf. Die
politische Formierung dieser Strömung
fällt in die Zeit der Helvetischen Republik
von 1798 bis 1803, die nicht nur durch die
französische Fremdherrschaft, sondern
ebenso durch einen selbstzerstörerischen

Bruderkrieg der Liberalen gekennzeichnet
ist, der letztlich die Republik an sich selbst

zugrunde gehen liess.

In der Jahresversammlung der Helvetischen

Gesellschaft von 1827, unmittelbar
vor dem Beginn des siegreichen Sturms auf
die konservativen Kantonsregierungen,
wurde ein eindrücklicher Nekrolog für
Pestalozzi verlesen. Die Gesellschaft hatte
eine genaue Vorstellung von den Konzepten

des Geehrten, liess er doch ein Jahr
vorher, als Ehrenpräsident in der
sogenannten «Langenthaler Rede», sowohl sein

paternales Gesellschaftskonzept wie seine
Elementarmethode noch einmal Revue

passieren. Das Interesse der jungen liberalen

Heisssporne am greisen Pestalozzi
bestand darin, sich selbst eine Tradition bis

ins Ancien Régime zu verschaffen, die die

missglückte Regierungszeit elegant
überbrückte.

Und genau dem diente auch der Nekrolog.

Pestalozzis Leben und seine Person —

nicht sein Werk - wurden kunstvoll
verknüpft mit der Geschichte der liberalen
Helvetischen Gesellschaft und der
Entwicklung der liberalen Politik und dem
angestrebten Schweizer Zentralstaat. In
diesem Nekrolog wird Pestalozzi schliesslich
neben Winkelriedzufs Podest gehoben und
damit gleich aller seiner Konzepte zu Staat
und Erziehung entledigt.

In diesem Sinne wurde Pestalozzi zu
einem politischen Symbol ganz ungeachtet
seines Werkes. So wurde am liberalen
Grossanlass, dem Eidgenössischen
Feldschiessen von 1842 in Chur, eine
Stichscheibe auf den Namen Pestalozzi getauft,
wobei allerdings ein Zeitungskommentar

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3



DOSSIER PESTALOZZI MYTHEN UND WIRKUNG

auch festhalten musste, kaum jemand
wisse mehr, wer der Geehrte oder was seine
Verdienste seien. Oder Augustin Keller,

ursprünglich Seminardirektor des Kantons

Aargau und der pestalozzischen Methode
als Pädagoge in keiner Art und Weise

zugeneigt, versuchte 1846 eine pestalozzi-
sche Erziehungsanstalt zu gründen,
ausgerechnet um den Kirchen — denen der
Politiker Keller den Kampf angesagt hatte -
nach der Volksschule auch diesen Bereich
der Erziehung zu entreissen, obwohl doch
der historische Pestalozzi alles versuchte,

um seine Pädagogik religiös und theologisch

abzusichern.
Als 1852/53 die erste populäre liberale

Schweizergeschichte, Georg Geilfus'
«Helvetia», erschien, die den Bundesstaat als

Erfüllung der historischen Aufgabe der
Schweiz darstellen sollte, wurde Pestalozzi
bereits in der Heldengalerie mit Teil,

Hans Waldmann und andern mehr aufgeführt.

Der Historiker /. Dierauer empfahl für
die moderne Schweiz moderatere Helden,
die aber moderner Historie standhalten
und mit denen sich auch die Historie der
Modernität bewundern lasse. Pestalozzi
wurde dazu — für Dierauer selbst - zum
Prototyp.

Pestalozzi als pädagogischer Held kam

allerdings in der Schweiz nicht so leicht
zur Geltung. Die liberalen Schulmänner,
die das moderne Bildungssystem aufbauten,

standen fast ausnahmslos in Abwehr

gegen den Pestalozzianismus des kleinen
Grüppchens ehemaliger Lehrer der Yver-
doner Anstalt. Es sollte nicht nur die
untaugliche Methode aus der Schule
ausgeschieden werden, sondern es galt auch, die

neue Schule gegen die endlose Kritik der
Pestalozzianer zu verteidigen, diese trenne
sich von der Religion und umfasse nicht
den ganzen inneren Menschen, wie das

«die Methode» vermöchte.
Genau mit dieser unüberprüfbaren

Annahme konnte sich Pestalozzi pädagogisch
in Preussen halten. Zwar wurde die
Methode aus der Schule ausgeschieden wie in
der Schweiz, aber die Lehrer, denen der
Beamtenstatus verweigert und nach wie
vor Unterordnung unter König und Kirche

abverlangt wurde, sollten mit dem
Sinnbild des christusähnlichen Pestalozzi
und seiner Methode auf die nötige Demut
eingeschworen werden.

Diese offensichtlich bildungspolitisch
gesteuerte pädagogische Idolisierung und
Verwertung Pestalozzis machte sich der

Lehrerpolitiker Adolph Diesterweg
zunutze, als er der Obrigkeit in kühnem
Griff ihre Leitfigur entriss. Kein
Pamphlet, kein neues Schulbuch, kein
Pädagogikleitfaden und keine Rede, in der

Diesterweg nicht alle seine eigenen Anliegen
und diejenigen des aufsteigenden Berufsstandes

der Lehrer auf Pestalozzi zurückführte.

Dabei wurde der Held soweit
enthistorisiert und entleert, dass mit seiner
Ehrung ausschliesslich der Verkünder
selbst zu Ansehen und Würde gelangte.
Alsbald liess sich Diesterweg auch selbst
als «moderner Pestalozzi» oder als «deutscher

Pestalozzi» feiern und ernannte im
Gegenzug Pestalozzi zum «deutschen

Pädagogen».
Mit dem Aufstieg Preussens und seiner

Schule und vor allem mit der breiten
Lehrerpublizistik Diesterwegs erst kehrte
Pestalozzi als pädagogischer Held wieder
in die Schweiz zurück — ganz gegen den
Willen der liberalen Schulpolitiker und
Pädagogen.

Pestalozzi - ein zivil-religiöser Erlöser
und der Kult des Pädagogischen

Pestalozzis Wirkung in der Schweiz blieb
aus, aber jetzt fasste der Kult um seine

Person, versehen mit den höchsten Symbolen
der christlichen Religion, Fuss.

So hiess es in der Festbroschüre zum
150. Geburtstag Pestalozzis, die in
365 000 Exemplaren als erstes Dokument
in allen vier Landessprachen dank der

Finanzierung durch den Bund an die ganze
Schuljugend verteilt werden konnte: «Ja,

er hat das Kreuz getragen wie einst Christus.»

Und der Seminardirektor und
Volksdichter Otto Sutermeister reimte zur Feier,
die der Eucharistie nachgestaltet war: «Was

Grosses ihr auch sonst zu seinem Lob ersonnen,

I Fasst's in das Wort: In ihm hat Christ
Gestalt gewonnen.» Die Gestaltung des

Pädagogen als säkulare Christusfigur
nahm ein derartiges Gewicht an, dass eine
christliche Zeitung die Zuordnung sogar
umgekehrt zugunsten des eigentlichen
Christus zu wenden versuchte. «Es ist ein
Kreuz und ein Mann ist daran gekreuzigt.
Du kennst ihn auch. Er ist noch ein grösserer

Pestalozzi, als Pestalozzi einer war.»

Der Held

wurde soweit

enthistorisiert
und entleert,

dass mit

seiner Ehrung

ausschliesslich

der Verkünder

selbst zu

Ansehen und

Würde gelangte.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3 27



DOSSIER PESTALOZZI - MYTHEN UND WIRKUNG

Der Pestalozzi, der damit das öffentliche,

aber auch das fachpädagogische Bild
prägte und dem jeder, der etwas auf sich
hielt, eine Rede, Predigt oder gar ein Bro-
schürchen oder vielleicht sogar ein ganzes
Buch zu widmen hatte, hatte mit dem
historischen Pädagogen nur noch einige
wenige, stark erlöserhaft geprägte, sehr

generelle Züge gemein, die meist aus
Pestalozzis unzähligen Selbstdarstellungen
stammten und kaum historisch überprüft
wurden. Konzepte und Zitate, die ihm
zugeschrieben und referiert wurden, waren -
wie heute noch - repetitiv, meist am Rande
der Banalität oder zweideutig-dunkel.

Dadurch konnte der Redner oder
Schreiber, der weltliche Priester des Festes,
dem Geehrten ohne jede Gefahr seine

eigenen Ideen zuschreiben und war der
ehrfurchtsvollen Bewunderung seitens der
Festgemeinde gewiss. So wurde ein freisinniger,

ein konservativer, ein sozialistischer,
aber auch ein fast katholischer oder orthodox

protestantischer, ein freidenkerischer
und ein feministischer, kurz ein beliebig
gestalteter Pestalozzi gefeiert. Immer war
er ein Schweizer, und immer zählte vor
allem seine gute, ganz nach innen gekehrte
Gesinnung, vor der alle Äusserlichkeit
sekundär wird, und immer erheischte er
von der Festgemeinde demütige Einkehr.

Die Feier für den Pädagogen wurde so

zur erzieherischen Veranstaltung par
excellence. Dem feiernden, konfessionell,
sozial und kulturell uneinheitlichen
Schweizervolk wurde so eine einheitliche
und vereinheitlichende zivile Religion
verpasst.

Diese Form öffentlicher Verehrung war
nun keineswegs das Ergebnis einer still
gewachsenen, quasi weltlichen Volksfrömmigkeit.

Vielmehr war sie als

nationalerzieherischer Staatsakt lange vorbereitet
und konnte nur so die Form annehmen,
die bis heute nachwirkt und die allein
Pestalozzi ein Nachleben sichern konnte.

Die politische und kulturelle Zerrissenheit

des Landes nach Kulturkampf und
Verfassungsrevision und das Entstehen

von grossen, militärisch hochgerüsteten
und aktiven Ländern liessen vor allem im
Umfeld der Schweizerischen Gemeinnützigen

Gesellschaft (SGG) in den achtziger
Jahren das Vertrauen in die Integrationskraft

der liberal-demokratischen Verfahren

schwinden. Gleich wie im Kaiser- und

Ein öffentlicher,

staatlicher

Heldenkult

sollte die

demokratischen

Ambitionen

brechen.

im Bismarckkult des Deutschen Reiches
oder am Quatorze Juillet in Frankreich
sollte der Schweiz über Nationalfeste
erzieherisch eine gefühlsmässige Einheit
verpasst werden. 1889 wurde dazu sogar eine
«Kommission für die Pflege des nationalen
Sinns» gegründet. Als dann die erste
Bundesfeier von 1891 zu einem kleinen
Honoratioren-Fest in Schwyz verkam, während
die Einweihung der Pestalozzi-Statue in
Yverdon im gleichen Jahr ein ehrfürchtiges
Volksfest wurde, wandte sich die SGG
direkt an den Bundesrat, der ihr zusammen

mit den meisten Kantonsregierungen
beistand und Pestalozzi zum offiziellen
Helden der modernen Schweiz ernannte
und die zivile Heldenreligion auch wirksam

in Gang setzte.
Moderne, staatlich verordnete Heldenkulte

wurden von ihren Erfindern als
Bollwerk gegen die Demokratie verstanden.
Statt den Staat rationaler Kontrolle durch
das Volk auszusetzen, sollte er das Volk im
Heldenkult blenden und unterordnen.
«Die Würdenträger sind wie Papiergeld, es

ersetzt das Gold/../ <Gold> Heldenverehrung
gibt es immer und überall», schrieb Thomas

Carlyle bereits 1841 und empfahl, Helden
aufzubauen, deren Taten kaum mehr klare

Zuordnungen erlaubten. Ein öffentlicher,
staatlicher Heldenkult sollte die demokratischen

Ambitionen brechen, und dazu

schlug Carlyle wähl- und planlos den

germanischen Gott Odin, Luther oder gar
Napoleon vor.

Dass die demokratische Schweiz für
ihren Heldenkult einen Pädagogen
auswählte und ihm erst noch gleich die

grösste liberale Institution, die Schule,
zuschrieb, zeigt letztlich weniger die
Wirkung von Pestalozzis Konzepten als die
Stärke der Integrationskraft der modernen
Demokratie.

SPLITTER

In Theodor Fontanes Roman 'Vor dem Sturm» führt
Berndt von Vitzewitz mit seiner Schwester, der

Gräfin, folgenden Dialog: «Das Volk, allem Besserwissen

der Eingeweihten, allem Spintisieren der

Gelehrten zum Trotz, hält an seinen Grössen fest.'
•Aber es sollte de temps à temps diese Grössen

richtiger erkennen.»

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3



DOSSIER

Toshiko Ito,
geboren 1963 in Ehime,

Japan. Studium der

Pädagogik an der
staatlichen Frauenuniversität
Nara von 1982 bis

1988, an der Universität

Bern von 1988 bis

1993. Promotion im

Fach Pädagogik mit
einer Arbeit über die

Wirkungsgeschichte
Pestalozzis 1992.

Seit 1994 ausserordentliche

Professorin an

der Miyazaki Sangyo-

Keiei-Universität.

1 T. Ito: Die Kategorie
der Anschauung in der

Pädagogik Pestalozzis,
Peter Lang, Bern 1995,

S. 99ff.

2 Ch. and E. Mayo:

Pestalozzi and his

Principles, London

1873, S. 218.

Pestalozzi als orientalischer Pädagoge
Ein historischer Abriss des japanischen Pestalozzi-Bildes

Japan, das sich über zweihundert Jahre lang von jedem Einfluss
fremder Kulturen ferngehalten hatte, erklärte mit seiner Landesöffnung

in der Mitte des 19. Jahrhunderts, vor allem aber mit dem

Amtsantritt der Meiji-Regierung (1868) seine westlich orientierte
Modernisierung. Ln dieser sogenannten «japanischen Aufklärungsepoche»

fand auch die Reform der Volkserziehung statt, wobei
die amerikanische Lehrerausbildung als Vorbild galt. So begegnete

Japan einer Schuldidaktik, der object lesson, die sich auf
Heinrich Pestalozzi berief.

L/ie Wirkungsgeschichte
Pestalozzis in Japan weist drei wichtige
Facetten auf. Anfänglich konzentrierte sich
das Interesse an Pestalozzi auf die object
lesson, eine ihm zugeschriebene
Schuldidaktik. Diese trug gleich nach der
Einführung der allgemeinen Schulpflicht in
Japan (1872) kräftig bei zur raschen

Ausbildung von Lehrern für den Klassenunterricht.

Das schuldidaktische Interesse an
Pestalozzi ging aber nach dem Auftreten
der Herbartschen Formalstufen des Unterrichts

verloren. Sodann bestand ein grosses
biographisches Interesse an Pestalozzi.
Nach dem chinesisch-japanischen Krieg
(1894/95) diente das Leben Pestalozzis der

orientierungslosen Lehrerschaft als Vorbild

und Verkörperung der erzieherischen

Gesinnung. Die Abhandlung Paul Natorps,
«Herbart, Pestalozzi und die heutigen
Aufgaben der Erziehungslehre» (Original
1899, auf Japanisch 1990), liess in Japan
schliesslich eine dritte Interessenebene
entstehen, die oft als die «japanische
Pestalozzi-Bewegung» bezeichnet wird. Pestalozzi
wurde zum Thema wissenschaftlicher
Forschung, die vor allem gefördert wurde
durch die Gründung der «Pestalozzi-

Forschungsgemeinschaft» in Hiroschima
(1920).

Pestalozzi ist heute in Japan eine
unumstritten populäre Figur sowohl in akademischen

als auch in ausser-akademischen
Kreisen: Es erscheinen zahlreiche
wissenschaftliche Publikationen zum Thema
Pestalozzi, und sein Name wird im Alltag des

Kindergartens unablässig erwähnt. Es zeigen

sich jedoch zwei verschiedene Tendenzen:

Während die Praktiker das traditio¬

nelle Bild Pestalozzis weiter pflegen, versuchen

die Theoretiker, sich davon zu lösen.

Lehrbücher und allgemeine
Schulpflicht

In Japan wurde 1872 die allgemeine
Schulpflicht erlassen. Dabei entstand die
dringende Aufgabe, Lehrer auszubilden, die
klassenweise Unterricht abhalten konnten;
in den herkömmlichen Erziehungsanstalten
hatte es nur Einzelunterricht und
Kleingruppenunterricht gegeben1. Das Kultusministerium

gründete deshalb im gleichen Jahr das

erste staatliche Lehrerseminar in Tokio, als

dessen Inspektor ein Amerikaner, Marion M.
Scott, berufen wurde. Scott stattete dieses

Lehrerseminar mit den Lehrmitteln und
Lehrbüchern für die «Pestalozzische
Methode» aus, die damals unter dem Namen
object lesson die amerikanische Schuldidaktik
beherrschte.

Unter dem Namen object-teaching wurde
die «Pestalozzische Methode» ursprünglich in
England von Charles Mayo (1792-1846)
entwickelt, einem Mitarbeiter Pestalozzis in
Yverdon (1819-1822). Sie wurde damit zu
einer rein empirischen Schuldidaktik. Sie
bestand aus «observation and reflection in
connexion with a system of questioning»2. Mayo
gründete 1822 für diese Schuldidaktik eine

eigene Schule, die Cheam School, die noch
heute als public school besteht. Amerika
übernahm die in England empirisch umgeprägte
«Pestalozzische Methode». Edwald Austin
Sheldon (1823-1897) begegnete 1860 im
Nationalmuseum Toronto den aus London
importierten Lehrmitteln des object-teaching,
die im Kreis Mayos hergestellt wurden.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3 29



DOSSIER PESTALOZZI - MYTHEN UND WIRKUNG

Gleich danach ging Sheldon an die Änderung
der Schulen in Oswego, indem er die
Lehrmittel aus England einführte und Mayos
Mitarbeiter als Lehrkräfte berief. Die von
Sheldon gegründete Oswego Normal School

präsentierte die aus England übernommene
object lesson als «heuristischen Unterricht».
Dieses Lehrerseminar wurde bald zum
Zentrum der Oswego-Bewegung, der amerikanischen

Pestalozzi-Bewegung, welche die
Schuldidaktik des ganzen Landes massgebend

beeinflusste.

Veranschaulichung der Lehrstoffe

Japan verdankt in erster Linie Hideo Taka-

mine (1854—1910) die Verbreitung des

Pestalozzi zugeschriebenen heuristischen
Unterrichts. Takamine studierte auf
Regierungsbefehl während der Blütezeit der

Oswego-Bewegung an der Oswego Normal
School (1875-1877). Nach seiner Heimkehr
(1878) wurde er am Lehrerseminar Tokio
angestellt und ging an die systematische
Einführung dieser Unterrichtsform. Der
heuristische Unterricht, den sich Takamine bei
Sheldon angeeignet hatte, war zwar
hinsichtlich der Unterrichtsprozedur, der
«Gegenstandspräsentation und Frage-Antwort-
Form», mit der object lesson identisch,
betonte aber weniger die Einhaltung der
Prozedur als die Anregung der Schüler zu
Kreativität und Selbständigkeit gemäss der

«psychologischen Gesetze». Das Schlagwort
des heuristischen Unterrichts lautete deshalb:

Entfaltung der Geisteskraft.
Takamine stand dank seiner verblüffenden

Kompromissfähigkeit immer erfolgreich an
der Seite der Regierung. Er wusste sich einer

Reformaufgabe zu fügen, die beschränkt war
auf die Unterrichtstechnik, während sich das

Kultusministerium die Bestimmung des

Unterrichtsinhalts vorbehielt. Ein Beispiel
für seine regierungskonforme Kompromissbereitschaft

ist sein Vortrag, den er 1882
anlässlich einer Sitzung zur Aufgabe des

Lehrerseminars hielt. Er schloss seinen Vortrag
mit der Hoffnung, dass durch die Verbesserung

der Didaktik die Kinder zu guten
Untertanen werden mögen. Die Prozedur des

heuristischen Unterrichts, jeden Unterricht
mit der Beobachtung des Gegenstandes zu
beginnen, blieb zwar unangetastet; der empirische

Grundsatz der Amerikaner begann
aber zu wackeln. Denn die Schüler Takami-
nes scheuten sich nicht mehr, eine Prozedur

Durch die

Verbesserung

der Didaktik

sollten die

Kinder zu guten

Untertanen

werden.

für die Vermittlung regierungskonformer,
nicht-empirischer Lehrinhalte geltend zu
machen. Anstelle der Gegenstandspräsentation

verwendeten die Propagandisten zur
Verbreitung der Reichsidee Bilder des

mythologischen Zeitalters, in dem der Kaiser
als Gott die Welt beherrschte.

Diese Kompromissbereitschaft machte das

Schicksal des heuristischen Unterrichts
abhängig von der Regierungsmeinung. Als die

Regierung sich aus zunehmend nationalistischer

Gesinnung von der Idee der Entfaltung
der Geisteskraft abkehrte, musste der
heuristische Unterricht durch den Verlust von
staatlicher Unterstützung und geistiger
Führung zusammenbrechen. An seine Stelle

trat der Herbartianische Unterricht.

Pestalozzis Leben als Vorbild

Um die Jahrhundertwende übte Pestalozzi

auf die Schuldidaktik kaum Einfluss aus. Der
Name Pestalozzis stand aber weiterhin in
hohem Ansehen und galt als Aufruf zu erzieherischer

Gesinnung. Der allgemeinen
Demoralisierung nach einer Reihe imperialistischer
Angriffskriege sollten die Lehrer entgegentreten,

indem sie das Vorbild von Pestalozzis

Leben hochhielten. Zum hundertfünfzigsten
Geburtstag Pestalozzis wurde im Jahre 1897
«De Guimp's Life of Pestalozzi» (1890) von
Masataro Sawayanagi und Teichu Hirosawa
ins Japanische übersetzt. Damit entstand am
Ende des 19. Jahrhunderts ein erneutes
Interesse an Pestalozzi, das allerdings zur
unkritischen Vergöttlichung seiner Person neigte.

Masataro Sawayanagi (1865-1927) hielt
Pestalozzi für schuldidaktisch unbedeutsam.
Obschon Sawayanagi den Grundsatz der
«Pestalozzischen Methode» — Selbsttätigkeit

- nicht bestreiten wollte, schien sie ihm

wegen ihrer Betonung des Individuums und
ihres deduktiven Grundsatzes wenig wertvoll.

Pestalozzi ist in den Augen Sawayanagis
bedeutsam nicht als Urheber der modernen

Erziehungsmethode, sondern als Mensch
mit erzieherischer Gesinnung. Sawayanagi
klagte, dass es viele Bücher zur Didaktik
gebe, dass sich darunter aber nur wenige zur
Pflege der erzieherischen Gesinnung der Lehrer

finden. Die Biographie Pestalozzis rechnete

er als erstes zu diesen wenigen Büchern.
Vor seiner Übersetzung von «De Guimp's

Life of Pestalozzi» verfasste Sawayanagi «Die
erzieherische Gesinnung» (1895). Der Titel
eines Kapitels lautet: «Jeder Erzieher kann

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3



DOSSIER PESTALOZZI - MYTHEN UND WIRKUNG

zu einem Pestalozzi werden.» Der Erwerb
der erzieherischen Gesinnung sei — so die

Grundthese — nicht von der Begabung
abhängig, sondern allein von Strebsamkeit. Der
Erzieher brauche, wie Pestalozzi, bloss zwei

notwendige Bedingungen zu erfüllen:
Ehrlichkeit und Fleiss. Der Beruf des Erziehers

sei so schön, weil jeder einzig mit diesen

Bedingungen, unabhängig von seiner

Begabung, berühmt werden könne. Damit rief
Sawayanagi alle Erzieher zur Pflege der
erzieherischen Gesinnung auf, die Pestalozzi

gehabt habe.

Sawayanagi, der Verfasser der «Praktischen

Pädagogik» (1909), gab sich nicht mit dem

blossen Aufruf zum Pestalozzischen Geist
zufrieden; er setzte diesen Aufruf in die Praxis

um, indem er 1917 nach den Pestalozzischen

Prinzipien eine eigene Schule, die Seijo-
Grundschule, gründete. Diese Schule blühte
mit der reform-pädagogischen Zeitströmung
und erweiterte ihr Bildungsangebot; sie

besteht noch heute mit einer Zweigschule im
Elsass. Zu den Mitarbeitern der 5_7/0-Grundschule

zählten weitere Pestalozzi-Verehrer,
wie Arata Osada, der führende Kopf der

japanischen Pestalozzi-Bewegung, und Kuni-
yoshi Ohara, der später nach den Pestalozzischen

Prinzipien seine eigene Schule, die

Tamagawa-Gakuen, gründete (1929). Diese

Schule besteht ebenfalls noch heute mit
einem ihr angegliederten bedeutenden Verlag
für den pädagogischen Bereich.

Sich selbst und dem Kaiser
treu bleiben

Die erzieherische Gesinnung wird, nach

Sawayanagi, nicht von aussen her gegeben,
sondern wächst von innen her. Damit meinte er,

im Gegensatz zur Ansicht der damaligen
Pädagogen, die Pflege der erzieherischen

Gesinnung solle keineswegs von der Regierung
diktiert werden. Sawayanagi verlangte vom
Erzieher jedoch nicht die Pflege seines

Innern über die Regierungsmeinung hinweg.
Denn der Aufstieg der erzieherischen Gesinnung

soll, nach Sawayanagi, notwendigerweise

den Lehrer zur Übung von Kaisertreue
und Vaterlandsliebe führen. Der erste der

zwanzig Punkte, die der auf erzieherische

Gesinnung orientierte Erzieher beachten soll,
lautet bei Sawayanagi: «Immer bevor Sie zur
Schule gehen, sollen Sie das Kaiserliche
Erziehungsedikt ehrerbietig lesen. Danach denken
Sie fünfMinuten lang fest darüber nach, wie

3 M. Sawayanagi:

Sämtliche Werke

(Sawayanagi Masataro

Zenshu), Tokio 1979,
Bd. VI, S. 55.

Der Erzieher

brauche bloss

zwei notwendige

Bedingungen

zu erfüllen:

Ehrlichkeit

und Fleiss.

Sie seinen Inhalt in die Tat umsetzen können?»

Der Erzieher sollte nun zwar erkennen, was

von innen her entsteht; zugleich aber sollte er

unbedingt respektieren, was das Kaiserliche

Erziehungsedikt vorschrieb. Dieses war
angeblich eine kaiserliche, gnadenvolle Belehrung,

die japanische Tugenden wie
unverbrüchliche Treue zur Herrschaft und kindliche

Liebe zu den Eltern festlegte. Das Edikt
war stark von nationalistischer Gesinnung
gefärbt und wurde für mehr als ein halbes

Jahrhundert (1890-1945) zum Leitbild der

Volkserziehung.

Wissenschaftliche Auseinandersetzung

Auf die Phase, in der Pestalozzi als Verkörperung

der erzieherischen Gesinnung
vergöttert wurde, folgte eine wissenschaftliche

Diskursphase. Nach der Veröffentlichung

der Abhandlung von Natorp, «Herbart,

Pestalozzi und die heutigen Aufgaben
der Erziehungslehre», begannen gegen 1900
in Japan die Pestalozzi-Forschungen unter
dem Gesichtspunkt der philosophischen
Pädagogik. Die Initiative wurde vor allem an
der Pädagogischen Hochschule Hiroschima
ergriffen, wo Arata Osada, Masao Fukushima
und Tamekichi Okabe 1920 die «Pestalozzi-

Forschungsgemeinschaft» gründeten. Die
Mitglieder dieser Gemeinschaft pflegten
wöchentlich ein Lektüre-Seminar abzuhalten,

um die Werke Pestalozzis im Original zu
lesen. Ab 1921 feierten sie mit Vorträgen
und Ausstellungen alljährlich Pestalozzis

Geburtstag am 12. Januar, später auch seinen

Todestag am 17. Februar. Unter dem Einfluss
dieser Gemeinschaft entstanden auch die
Zeitschrift «Konton» (1922), die quasi als

japanische «Pestalozzi-Studien» wirkte, und
eine Gedenkstätte, das «Pestalozzi-Zimmer»
(1923), das mit zahlreichen Schriften von
und über Pestalozzi ausgestattet wurde.

Arata Osada (1887-1961) war ein Wegbereiter

der japanischen Pestalozzi-Bewegung
und stand auch in Kontakt mit dem Vaterland

Pestalozzis: Für seinen Beitrag zur
Verbreitung des Gedankens Pestalozzis in Japan
erhielt Osada 1939 von der Schweizer Regierung

einen «Pestalozzi-Preis» und I960 von
der Universität Zürich einen Ehren-Doktortitel.

Er wurde auf seinen Wunsch neben
Pestalozzis Grab beigesetzt. Osada nahm die

Pestalozzi-Forschungen Natorps zum
Ausgang seiner Untersuchungen. Er pflegte mit
Natorp einen persönlichen Kontakt und wid-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3 31



DOSSIER PESTALOZZI - MYTHEN UND WIRKUNG

mete seinem Andenken später ein Buch: «Die

Pestalozzi-Erneuerung bei Natorp» (1925).
Osada stand jedoch zugleich unter dem
Einfluss von Theodor Litt, bei dem er einen
Forschungsaufenthalt absolvierte. Seine Abhängigkeit

von Natorp blieb so stark, dass sich
seine eigene Meinung von derjenigen
Natorps an manchen Stellen seiner Schriften
kaum unterscheiden lässt. Andererseits
versuchte Osada, sich von der Natorpschen
idealistischen Auslegung abzugrenzen. Natorp
präsentiere Pestalozzi, nach Osada, bloss zur
Untermauerung seiner eigenen idealistischen
Position, die sich auf den neukantianischen

Apriorismus stütze. Natorp habe deshalb «das

wahre Wesen Pestalozzis nicht erfasst»4. Zur
Erfassung des wahren Wesens Pestalozzis nahm
Osada anstelle des Idealismus zum einen den
orientalischen Geist als Ausgangspunkt, zum
anderen den Realismus. Der orientalische
Geist sei, nach Osada, «irrational», «mystisch»

und vermöge deshalb, die Pestalozzische

Wohnstube als Ausgangs- und Mittelpunkt
der sittlichen Bildung bereitzustellen. Die
Pestalozzische Wohnstube nehme sich eben

nicht die westliche Gesellschaft zum Vorbild,
sondern die östliche Gemeinschaft. Nach
Osada zeichnete sich Pestalozzi zudem durch
seinen Realismus aus. Er habe anstelle der
idealistischen Pädagogik - Pädagogik von
oben - eine auf der Realität hassenden -
Pädagogik von unten - geschaffen.

Osada beabsichtigte offenkundig, von
derjenigen Diskursphase Abschied zu nehmen,
in der Japan Pestalozzi allein aus zweiter oder
dritter Hand verstand. Er wagte sogar zu

sagen, dass man Pestalozzi allein vom japanischen

Geist ausgehend versteht. Osada

begründete 1931 diese These mit der Tatsache,
dass sich vom ersten Band der japanischen
Gesamtausgabe Pestalozzis 4000 Exemplare,

von der deutschen Gesamtausgabe aber bloss

1500 Exemplare verkauften.

Buddhistische Perspektive

Masao Fukushima, ein Kollege Osadas an der

Pädagogischen Hochschule Hiroschima,
pflegte auch Kontakte mit der Schweiz: Er

ging 1927 mit einem sorgfältig vorbereiteten

Manuskript zur Pestalozzi-Gedenkfeier in

Brugg, durfte aber aus zeitlichen Gründen
diese Rede nicht halten. Fukushima betrachtete

Pestalozzi eigentümlicherweise vom
buddhistischen Standpunkt, indem er die

religiöse Auffassung Pestalozzis mit derjeni-

4 A. Osada: Haupt-

strömungen der

Pädagogik im modernen

Japan. In: Internationale

Zeitschrift für

Erziehungswissenschaft,

Köln 1931, S. 269;
A. Osada: Die Pädagogik

Pestalozzis (Pestalozzi

Kyoikugaku), Tokio

1934, S. 20.

5 M. Fukushima: ideal

und Wesen in der

Erziehung (Kyoiku No Riso

To Seimei), Tokio 1922,
S. 387.

gen Shinrans (1173-1262), des Stifters der
«wahren Sekte des reinen Landes», verglich5.
Buddhistisch gesehen ergibt sich in der

Erziehungssituation die Begegnung zweier
Subjekte, des Erziehers und des Schülers, aber

zugleich auch die Begegnung der Gier der
beiden Personen. Die wahre Erziehung
macht es sich zur Aufgabe, die Gier der beiden

Personen gleichmässig auf ihr Ende
hinzuführen. Ist der Erzieher auf dem falschen

Weg, so behandelt er die Schüler liebevoll in
der Erwartung, dass sie seine Liebe mit ihrer
Liebe vergelten. Durch die Berührung
verstärkt sich aber die beidseitige Gier, was Leid
und Hass erzeugt. Die Überwindung der
Gier führt den Menschen hingegen zur
Selbstverleugnung, in der sein Leben im
Leben des Erlösers aufgeht. Das Leben des

Erziehers ist dabei ebenso wie dasjenige des

Schülers bloss ein Objekt dieses Prozesses,

nicht sein Subjekt. Erzieher und Schüler
müssen sich deshalb gleichermassen stützen
auf den Grundsatz des «Reinen Landes»,
nach dem das Vertrauen in die eigene Kraft
aufgegeben werden müsse. Die Gleichsetzung

des Erziehers mit dem Schüler unterstützt

aber nicht die auf dem
Vatersinn-Kindersinn-Verhältnis beruhende Familienerziehung

in der «Abendstunde eines Einsiedlers»:
In der wahren Erziehung waltet einzig der
Kindersinn.

Pestalozzi hat in den Augen Fukushimas
bloss eine religiöse Gesinnung, aber kein
religiöses Bewusstsein. Bei Pestalozzi scheine

zwar die religiöse Gesinnung durch die
äussere Umgebung, d.h. die religiöse
Atmosphäre, gestärkt; das religiöse Bewusstsein,
das allein im Inneren des Ich zu gewinnen sei,

habe er jedoch noch nicht erlangt. Fukushima

führte diese «Mangelhaftigkeit» Pestalozzis

auf seine humanitäre Religionsauffassung

zurück: Das grundsätzliche Vertrauen
in die zwischenmenschliche Beziehung halte
Pestalozzi ab von der wahren Erziehung,
welche vom Menschen die entschiedene
Abkehr vom Diesseitigen verlangt.

In seiner «Studie über den Grundgedanken
Pestalozzis» (1934) zeigte sich

Fukushima aber stark geprägt vom Imperialismus
seiner Zeit. Er versuchte in dieser
Studie die «Mangelhaftigkeit» der Pestalozzischen

Familienerziehung zu korrigieren, und
zwar sowohl vom schintoistischen als auch

vom konfuzianischen Standpunkt aus: Einerseits

mangelt es Pestalozzi, nach Fukushima,

wegen seiner einseitigen Betrachtung der

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3



DOSSIER PESTALOZZI MYTHEN UND WIRKUNG

lebenden Familie an der schintoistischen
Ahnenverehrung; andererseits mangelt es

ihm an der hierarchischen Familienordnung
nach der konfuzianischen Lehre. Für
Fukushima gilt die Pestalozzische Familienerziehung

erst dann als vollendet, wenn sie um
diese zwei Punkte ergänzt wird.

Pestalozzi-Fröbel-Lexikon

Das Pestalozzi-Bild in Japan wird geprägt
durch seine zweifache Abhängigkeit: von der

politischen Führung in Japan und von der
westlichen - anfänglich anglo-amerikanischen,

später deutschen - Rezeption. Der
gegenwärtige Pestalozzi-Diskurs ist weiterhin
kritikarm und von der zweiten Abhängigkeit
gezeichnet.

1982, anlässlich des 200. Geburtstags Frö-
bels, wurde ein neues Organ für die Pesta¬

lozzi-Forschung gegründet: die Japanische
Gesellschaft für Pestalozzi-Fröbel-Forschung,
die 175 Mitglieder zählt. Zum Gründungskomitee

dieser Gesellschaft gehört auch
Masako Shoji, eine direkte Schülerin von
Osada. Die Gesellschaft macht es sich zur
Aufgabe, als Zentrum der Forschung zur
Kleinkindererziehung zu wirken. Zur Erfüllung

dieser Ausgabe findet jährlich eine

Tagung statt, und es erscheint jedes Jahr die
Zeitschrift «Forschungen zur
Menschenerziehung». Die Herausgabe eines Bulletins
und der Informationsaustausch mit dem
Pestalozzianum Zürich gehören auch zu
ihren Tätigkeiten. Zum 250. Geburtstag
Pestalozzis wird dieses Jahr das «Pestalozzi-

Fröbel-Lexikon» von den Mitgliedern dieser
Gesellschaft publiziert. Es soll zu einer
besseren Basis der japanischen Pestalozzi-Forschungen

führen.

TITELBILD

Entwurf: Unbekannt.

Ovotherm-Packung,

Polystyrol, Schweiz, 1967.

Museum für Gestaltung

Zürich, Design-Sammlung.

Design und Knopfdruck

Ein anonymer Gegenstand, ein banaler

Wegwerfartikel - warum wird er gesammelt?

Weil das vertraute Objekt eine

weitverzweigte Industrie repräsentiert, die von
der Öffentlichkeit kaum als Wirtschaftsfaktor

wahrgenommen wird. Dabei führte
die dynamische Expansion der Verpak-
kungsindustrie in der Nachkriegszeit
soweit, dass sie mittlerweile in der Schweiz

zu den umsatzstärksten Branchen gehört.
Warenverpackungen sind immer wieder

tiefgreifenden technischen und funktionellen

Entwicklungen unterworfen.
Zugleich bringen sie ihre Zeit in Gestaltung
und Bildsprache unmittelbar zum
Ausdruck. Was heisst das für das vorliegende
Beispiel?

Kunststoff kam im Verpackungswesen
seit den sechziger Jahren in grossem Masse

auf, bot dieses Material doch Vorteile
bezüglich Gewicht, Formbarkeit und
rationeller Verarbeitung. Die Polystyrol-Klarsichtpackung

für Eier, die ein vollautomatisches

Abpacken erlaubt, wurde 1966/67
eingeführt. Sie schützt den Inhalt so, dass

er dennoch überprüfbar bleibt. Ihre Druckknöpfe

schliessen und stabilisieren gleichzeitig.

Die gefüllten Packungen können
rutschsicher gestapelt werden, indem sie
durch diagonales Verschieben um eine
halbe Eibreite zahnförmig ineinandergreifen.

Allerdings sind wegen der Höckerform

die Beschriftungsmöglichkeiten stark
eingeschränkt.

Aus ökologischen Gründen wird dieses

Modell heute zum Teil durch eine
umweltfreundlichere, aus Altpapierbrei gepresste
Schachtel ersetzt.

Lotte Schilder Bar

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3 33



DOSSIER

Beatrice Eichmann-Leutenegger

Dem Herzen folgend und der Pflicht gehorchend
Dagmar Schifferiis Biographie «Anna Pestalozzi-Schulthess» (1738-1815)

Betriebsmanagerin und Künstlerin: Anna Pestalozzi-
Schulthess war mehr als «Anbetung und Schreibmaschine»

(Arno Schmidt). Dagmar Schifferli entwirft ein ungemein
lebendiges, fesselndes und nuancenreiches Bild der Frau
hinter dem grossen Pädagogen.

Di

Dagmar Schifferli: Anna

Pestalozzi-Schulthess,

1738-1815. Ihr Leben

mit Heinrich Pestalozzi,

Pendo-Verlag, Zürich

1996, 244 S., 16 Abb.

'ie Lebensgeschichte der

Mutter, Schwester oder Gattin eines
berühmten Mannes zu schreiben, erscheint
schon beinahe trivial. Immer wieder hat
die Existenz dieser Frauen «im Schatten»
des prominenten Sohnes, Bruders oder
Ehemannes die Biographen gereizt. Nicht
selten aber erwiesen sich die dargestellten
Frauen als weibliche Persönlichkeiten von
eigenem Zuschnitt, hiessen sie nun Cornelia

Goethe, Fanny Mendelssohn oder Mileva
Marie-Einstein. Gerade die feministisch
orientierte Biographik erkannte denn auch
klar, dass diese Frauen ihr kreatives Potential

wegen der traditionellen Rollenzuweisung

wenig oder gar nicht verwirklichen
konnten. Da Geschichte bis vor kurzem
ausschliesslich von Männern geschrieben
worden ist, liegt hier für eine ausgewogenere,

d.h. sowohl weiblich wie männlich
geprägte Historiographie, noch ein weites
Feld der Entdeckungen vor uns. Eine Anregung

sei indessen nicht vorenthalten: Wie

mag es mit den Männern «im Schatten»
berühmter Frauen bestellt (gewesen) sein?

Waren und sind es blosse Prinzgemahle,
oder würde man auch hier auf profilierte
Gestalten - man denke an Leonard Woolf
oder Robert Schumann — stossen?

Die Zürcher Erziehungswissenschaftle-
rin Dagmar Schifferli (geb. 1951) hat mit
ihrer Biographie «Anna Pestalozzi-Schulthess»

wiederum eine Frau aus dem
vielzitierten Schatten hervorgeholt. Sie ist keine

Geringere als die Gattin jenes Mannes, der
im Ausland noch immer — weit mehr als

Wilhelm Teil - geradezu mit der Schweiz

gleichgesetzt wird, gilt sie doch als «das

Land Pestalozzis», des Erziehers und
geistigen Schöpfers der modernen
Volksschule.

Er, der international bekannte Sozialreformer,

war im schweizerischen Bewusstsein

immer gegenwärtig, ist auch neuerdings

durch Buch und Film wieder lebendig
ins Gedächtnis gerückt: Peter von Gunten
drehte 1987/88 in der Schweiz und in der

damaligen DDR einen Film über die Krise
im Leben Heinrich Pestalozzis, als dieser
sich sechs Wochen im bernischen Gur-
nigelbad aufhielt-zerrüttet durch die
Enttäuschung in der Stanser Armenanstalt.
Dort hatte er, nach dem von den Franzosen

blutig unterdrückten Aufstand der
Nidwaldner Bauern gegen die neue Regierung

der Helvetischen Republik, im Winter

1798/99 mit staatlicher Unterstützung
eine Armenanstalt eingerichtet; unzählige
Kinder waren verwaist, irrten herum,
versuchten, sich bettelnd durchzuschlagen.
Nach sechs Monaten indessen kam der
Befehl, die Armenanstalt im Kloster St. Klara
zu räumen: Man erwartete den Einmarsch
österreichischer Truppen, ein Militärlazarett

sollte eingerichtet werden. Pestalozzi

musste alles fahren lassen und die Kinder
wegschicken; sie zerstreuten sich, waren
wieder schutzlos wie zuvor. Peter von Gunten

hatte für die Hauptfigur auf Gian-
Maria Volonté zurückgegriffen, der den

gescheiterten Pädagogen Pestalozzi mit
unglaublicher Präsenz und Intensität spielte
und lebte. Ja, so konnte man ihn sich
vorstellen, diesen Pestalozzi: Von Idealen
beseelt, selbstverloren, verzweifelt, dann wieder

enthusiastisch beflügelt. Kein
Sockelheiliger, sondern ein in seiner Zerrissenheit
geradezu moderner Mensch. Diese Prägung
aber hatte ihm kein anderer als der Schriftsteller

Lukas Hartmann verliehen, der
bereits 1978 das Buch «Pestalozzis Berg»
(Zytglogge, Bern) veröffentlicht und dieses

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3



DOSSIER PESTALOZZI MYTHEN UND WIRKUNG

neu bearbeitet 1988 nochmals vorgelegt
hatte (Nagel & Kimche, Zürich/Frauenfeld).

Ihn hatte der unverstellte Mensch
interessiert, absolut in seinem Lebensgefühl,

aber zugleich den Widersprüchen
ausgeliefert — «ein radikaler Störenfried»,
wie Hartmann im Nachwort festhält, auch
«kein Vorbild mit Strahlenkranz, sondern

ein fehlbarer Mensch, der uns Mut machen

könnte, ehrlicher, das heisst: anstössiger zu
leben».

Anna: Anlagen...

Wie aber war nun die Frau an der Seite
eines solchen Mannes beschaffen, wie war
ein Unternehmen wie die Ehe zu realisieren,

wenn der Gatte von Projekt zu Projekt
hetzte? Wie überhaupt formte sich ein
Leben, das stets mit Schuldenbergen, Frustrationen

und vor allem mit vermessenen
Träumen zu kämpfen hatte? In Lukas
Hartmanns Buch «Pestalozzis Berg» agiert
diese Frau im Hintergrund: Sie taucht in
quälenden Erinnerungen auf, die den
frierenden und schmerzgeplagten Pestalozzi
befallen, während er tagsüber stundenlang
im Bett des Kurhauses Gurnigelbad liegt.
Anna ist zänkisch und ewig unzufrieden,
eine Xanthippe des 18. Jahrhunderts.

Aber man würde ihr mit diesem Bild
eben so wenig gerecht wie der Frau des

Sokrates. Natürlich hafteten Anna
Pestalozzi-Schulthess in schwierigen Phasen
ihres Lebens mit Heinrich Pestalozzi diese

Züge auch an - unschwer zu begreifen,
lässt man ihre Vita an der Seite eines häufig

realitätsfremden, sich selbst überschätzenden

Mannes passieren. Immer schwelgte
er in Träumen, und seine stets neuen
Projekte erscheinen heute beinahe als

Suchtmittel, von denen er trotz sichtlichem
Misserfolg, trotz eklatanten Fehldiagnosen nicht
loskam. Wie Feuer und Wasser wirken
dieser Mann und diese Frau. Wo er hoch
aufloderte, musste sie beruhigen, wenn er
Türme in die Luft baute, musste sie ihn
auf die Erde herunterholen. Und immer
wieder stellte sie ihm Vermögen und
Erbschaften zur Verfügung — auch ihre
Brüder sprangen mit Bürgschaften bei -,
wenn er sich verschuldete, weil die
Bankhäuser jeden weiteren Kredit gesperrt
hatten.

Dabei war Anna Pestalozzi-Schulthess
eine Frau mit eigenen Begabungen. Sie

Anna Pestalozzi-Schulthess,

zeitgenössisches
Porträt (aus dem

besprochenen Buch).

1
^"5

.:..,

-»

ÎK

Manchmal möchte

man diese

Anna Pestalozzi-

Schulthess

schütteln ob so

viel Opfermut und

Selbstlosigkeit.

zeigte Talente in Fremdsprachen, ging
gewandt mit Buchhaltung und Korrespondenz

um, besass ökonomische Fähigkeiten;

einem heutigen Stellenprofil
entspräche sie als Betriebsmanagerin. Weitaus
überraschender aber mutet das musikalische

Talent dieser Pragmatikerin an: Anna
Pestalozzi-Schulthess war nicht nur eine
bemerkenswerte Pianistin, sondern sie

komponierte auch eigene Werke. Allerdings
stellte sie gerade diese Fähigkeiten
während der mehr als 45 Jahre dauernden
Ehe mit Heinrich zurück.

...und Aufopferung

Geriet sie nicht überhaupt in ein ihr fremdes

Lebensmuster hinein, in eine Existenzform,

die der Tochter mit den gepflegten
Umgangsformen aus einem wohlhabenden
stadtzürcherischen Haus gar nicht
angemessen war? Nein, «standesgemäss» war
diese Heirat mit dem rebellischen Abgänger

des Collegiums Carolinum in Zürich
nicht, weit mehr eine «Mesalliance», der
die Eltern Schulthess ihre Zustimmung
verweigerten. Hatten sie sich nicht Anna
als Gattin eines städtischen Fabrikanten
oder arrivierten Bankiers gedacht, hatten
nicht Aussichten bestanden, den Sohn
eines Lyoner Geschäftsfreundes und
Seidenhändlers für die Tochter zu interessieren?

Hätte nicht ein Leben, wie es Bäbe

Barbara) Schulthess, Goethes Vertraute
und Duz-Freundin, oder fudith Gessner, im

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3 35



DOSSIER PESTALOZZI MYTHEN UND WIRKUNG

Verlag und Buchhandel engagiert, führten,
auch Annas Leben sein können? Stattdessen

zog Anna mit Heinrich aus der Stadt
aufs Land, um «den Armen zur Armut auf-
zuerziehen», kämpfte gegen Krätze, Flöhe,
Schmutz und Hunger, wohnte mit
zerlumpten, verkommenen Kindern zusammen

und rieb sich an einem Mann auf, der

zwar zärtlich, aber völlig lebensunpraktisch

war.
Manchmal möchte man diese Anna

Pestalozzi-Schulthess schütteln ob so viel
Opfermut und Selbstlosigkeit. War sie

nicht ein Paradebeispiel für die These der
amerikanischen Therapeutin Robin
Norwood, dass «die heimliche Sucht, gebraucht
zu werden», alles dominiert, «wenn Frauen

zu sehr lieben»? Wenn dabei immer die

Hoffnung mitschwingt, der Mann könnte
sich schliesslich doch noch ändern, könnte
so werden, wie ihn sich die Frau wünscht?
In Annas Fall hat sich diese Hoffnung nie
erfüllt — Pestalozzi blieb der, der er schon
immer war —, aber sie selbst hat doch die
Kunst des Loslassens erlernt; immer wieder

zog sie sich zurück, einmal zu den
Verwandten und Bekannten in Zürich, ein
andermal zur Oberherrin Franziska Romana
auf Schloss Hallwil. Und natürlich darf
man nicht vergessen, dass Anna Pestalozzi-
Schulthess eine Frau des achtzehnten
Jahrhunderts gewesen ist — zwar umweht von
den Gleichheits- und Emanzipationsidea-

mww9\ ¦.

Man glaubt als

Leser zu spüren,

wie sich damals,

in der zweiten

Hälfte des

18. Jahrhunderts,

die Liebe

zwischen Mann

und Frau

angefühlt hat.

Grabmal von Anna

Pestalozzi-Schulthess

auf dem Friedhof von

Yverdon, das 1927 dank

eines erfolgreichen
Spendenaufrufs einiger
Schweizer Frauenverbände

errichtet werden

konnte (aus dem

besprochenen Buch,

Photo: Brigitta Klaas

Meilier).

len der Französischen Revolution, aber
doch aufgewachsen im Ancien Régime, das

den Frauen die Unterordnung diktierte.
Und sie war eine Tochter der Zwinglistadt,
war im Klima der omnipräsenten
evangelisch-reformierten Staatskirche gross
geworden, die mit obrigkeitlichen Mandaten
rigoros in den Alltag eingriff; unzählige
Vorschriften zu Kleidung, Haartracht,
Schmuck und Essen schränkten die
Bevölkerung ein. Wie konnte sich da der
Gedanke personaler, zumal weiblicher Freiheit

und Autonomie entwickeln? Dennoch
zeigte Anna Pestalozzi-Schulthess wohl ein
überdurchschnittliches Selbstgefühl, das

sich in ihrer Korrespondenz äussert, vor
allem aber in der entschiedenen Art, wie
sie sich von den Eltern absetzt und zu
Heinrich bekennt. Die aufmüpfige Tochter

war mit ihrem Familiendesaster nicht
allein; eine ganze Reihe weiterer Frauen
erzählten ihr damals und später von
ähnlichen Romeo- und Julia-Szenarien, als

ob die Capulets und Montagues in halb
Europa ihre Ableger gehabt hätten.

Epoche und Biographie

Dagmar Schifferli entwirft ein ungemein
lebendiges, fesselndes und nuancenreiches
Bild dieser Anna Pestalozzi-Schulthess und
ihrer Zeit. Man liest ihr Buch mit nicht
erlahmender Spannung, und das will etwas
heissen angesichts einer Lebensepoche, die
für uns doch schon sehr in die Ferne

gerückt ist. Aber Dagmar Schifferli holt sie

heran, erschafft sie in Kolorit und Atmosphäre

nach, schiebt auch ab und zu die

Perspektive der Gegenwart ein, um von
hier wie in einen Spiegel auf die entlegene
Zeit zu blicken. Historische Erklärungen,
wie sie für diese Darstellung unentbehrlich

sind, fügt sie sehr geschickt ein,
so dass nie der Eindruck des Erzwungenen

entsteht. Auf verschiedenen zeitlichen
Ebenen entfaltet sie das Leben dieser Frau:
ihre Jugendzeit, die Jahre des Verlöbnisses,
die mittleren und späteren Ehejahre,
Phasen spärlicher Musse auf Schloss Hallwil,

die Monate der Schwangerschaft, ja
auch sie. Denn der Blick Dagmar Schifferiis

ist ein unverkennbar weiblicher Blick.
In gewissen Passagen dieses Frauenlebens der
Anna Pestalozzi-Schulthess regt sich mächtig

die Trias von Liebe, Sexus und Tod, und
man glaubt als Leser zu spüren, wie sich

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3



DOSSIER PESTALOZZI - MYTHEN UND WIRKUNG

damals, in der zweiten Hälfte des 18.
Jahrhunderts, Liebe zwischen Mann und Frau

angefühlt hat. Es war die Sprache der
Empfindsamkeit, welche die Briefe diktierte,
eine Sprache überraschender Zärtlichkeit
demnach, die im Fall Annas und Heinrichs
bis in die letzten Ehejahre vorhielt. Ergreifend

ist auch der Brief, den Anna vor der

Geburr ihres einzigen Kindes, des Sohnes

Jakob (1770), an ihren Mann richtet —

geschrieben vor dem Hintergrund des

allgegenwärtigen Tods im Kindbett: «Du hast

auch noch gerne zwei Worte von mir, mein
zärtlicher getreuer Gatte! Wenn es unserem

allmächtigen Vater und ewigen Erbarmer
gefallen hat - mich zu ihm zu fordern — Du
weisst, was mein Herz noch in dem Sarge
reden würde zu Dir, wenn es noch fühlen
könnte...» Unüberhörbar redet hier auch
die Sprache pietistischer Frömmigkeit mit.
Es gelingt denn auch Dagmar Schifferli
hervorragend, die privaten Kreise
weiterzuziehen - hinein in die Bereiche grösserer
Öffentlichkeit. Soziale, politische und
historische Kontexte werden greif- und
erfahrbar - markant etwa im Fall der Stadt
Zürich, die nicht nur als historische
Grösse aufscheint, sondern auch mit
ihrem spezifischen genius loci in die
Darstellung hineinreicht.

Das Zürich der Goethezeit wird lebendig:

mit Lavater, Usteri, Gessner, Bodmer
und Breitinger, vor allem aber mit dem

Olympier selbst, der in der «höchst
gebildeten Stadt» Anhänger und Freunde

zurückgelassen hat. Selbst Klopstock tritt
auf, der in der Kindheit Annas, 1750, die
Stadt besucht hat.

Ebenso machtvoll wie Goethes Einfluss
auf die gebildete Gesellschaft jener Zeit
erweist sich die Strahlkraft Rousseaus, dessen

Schriften gelesen und diskutiert werden,

Und was wäre

Pestalozzi ohne

diese Frau

gewesen, von

deren

Kraftreservoir er ein

Leben lang

zehrte?

etwa im Kreis der «Patrioten», fast einer
«Zürcher Jugendbewegung» avant la lettre,
in welchem auch Anna in ihrer Jugend
verkehrt. Der Verfechter der These von der

ursprünglichen Güte des Menschen, die

nur durch Bildung und Zivilisation
verdorben worden sei, zieht den jungen Heinrich

Pestalozzi in seinen Bann. In «Emile»
(1762 in Paris und Amsterdam erschienen)
geisselt Rousseau die Städte als «Abgründe

für das Menschengeschlecht». Der verführerische

Ruf nach einem naturgemässen,
einfachen Leben erreicht auch Heinrich Pestalozzi.

Sein Traum vom Landleben ist ohne
Rousseau nicht denkbar. Noch 1826, fast

an seinem Lebensende, wird er schreiben:
«So wie sein <Emile> erschien, war mein im
höchsten Grad unpraktischer Traumsinn von
diesem ebenso im höchsten Grad unpraktischen

Traumbuch enthusiastisch ergriffen.»
Was allerdings die Umsetzung dieses

Traums vom Landleben zu jener Zeit
bedeutete, hat Anna Pestalozzi-Schulthess in
Mülligen wie auf dem Neuhof, in Burgdorf

wie in Yverdon schmerzlich erfahren.
Nur eine Frau mit ihrer bibelfesten
reformierten Frömmigkeit, ihrem stabilen
Charakter konnte all diese physischen und
psychischen Strapazen ertragen. Und was
wäre Pestalozzi ohne diese Frau gewesen,
von deren Kraftreservoir er ein Leben lang
zehrte?

Ausführlich hat Dagmar Schifferli die

Quellen studiert, die im Anhang angeführt

werden. Die Fotos von Brigitta Klaas
Meilier zeigen die Örtlichkeiten in Anna
Pestalozzis Leben, und eine Auflistung der
zürcherischen Häusernamen, welche in
diesem Buch eine Rolle spielen, bietet
nützliche Hilfe. So liegt eine Publikation
vor, die ebenso originell wie wertvoll und
erfreulich ist.

SPLITTER

Der Adel meiner Seele werde nimmer verschwinden!

Heinrichs Worte hallten in Anna nach, und sie konnte

es nicht länger leugnen: Seine Worte beglückten sie.

D_gm__ Schifferli, Anna Pestalozzi-Schulthess,
Pendo-Verlag, Zürich 1996, S. 42

SCHWEIZER MONATSHEFTE 76. JAHR HEFT 3 37


	Dossier : Pestalozzi : Mythen und Wirkung
	Pestalozzis Erziehung zur Politik
	Pestalozzi : die Wirkung der Wirkungslosigkeit
	Pestalozzi als orientalischer Pädagoge : ein historischer Abriss des japanischen Pestalozzi-Bildes
	Titelbild : Design und Knopfdruck
	Dem Herzen folgend und der Pflicht gehorchend : Dagmar Schifferlis Biographie "Anna Pestalozzi Schulthess" (1738-1815)


