
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 76 (1996)

Heft: 12-1

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Elsbeth Pulver

«Ein weites Feld» - Fontane und die

deutsche Gegenwart
Eine Lektüre

Literaturkritik 1995, oder: der Fall Günter Grass. Wenn es eines

Beweises bedürfte, dass der (nach George Steiner) primäre Bereich

der Dichtung und der sekundäre der Kritik verfeindete und getrennte
Brüder geworden sind — spätestens dieser Herbst hat ihn erbracht.

Der Roman «Ein weites Feld» fand, gewiss, seine Rezeption, ob diese

mit dem Buch etwas zu tun hat, bleibt fraglich. Selbstreferentiell
kreist Kritik um sich selbst, eine Katze, die sich in den Schwanz

beisst, ein gealterter Narziss an seinem Teich, darauf bedacht, dass

das Auge der Welt ihn und sein Spiegelbild wahrnimmt.

Günter Grass: Ein weites

Feld. Roman. Steidl

Verlag, Göttingen 1995.

Irlras hier folgt, ist keine
Kritik der Kritik, sondern eine Lektüre.
Die auf die alten Ftagen nicht verzichtet:
Worum geht es in dem Buch? Wie ist es

gemacht? Wie sind die Motive verknüpft,
und wohin wird man, nimmt man diese

Verknüpfungen ernst, durch sie geführt?
Wie bringt man erzählend Fontane und
die deutsche Gegenwart (lies: Wende)
zusammen? Denn, kein Zweifel: um beides

geht es in diesem Buch (das Wort «Wenderoman»

allerdings gehört für längere Zeit,
vielleicht für immer auf Eis gelegt, es

verstellt die Sicht). Wie schreibt man einen
Fontane-Roman — ohne in den Stil der

biographie romancée zu verfallen?
Der Einfall, der es Grass erlaubt, zu

Fontane Nähe zu gewinnen und Distanz
zu wahren, ist gtossartig, ein Geniestreich.
Er erfindet sich einen, der genau 100 Jahre
nach Fontane, also 1919, und wie dieser in
Neuruppin geboren wurde, und der von
klein auf den märkischen Dichter bewunderte

und schliesslich bis zur Identifikation

in ihm lebte. Dieser Theo Wuttke
avancierte in der DDR zum Vortragsredner

im Dienste des kulturellen Erbes, er
kannte seinen Fontane fast auswendig und
wartete jeweils mit so treffenden Zitaten
auf, «dass er in dieser und jener Plauderrunde

als Urheber auftreten konnte». Zwar

weigert er sich, der Partei beizutreten und
nimmt dafür einige Schikanen in Kauf, ein
Dissident ist er aber nur von Fall zu Fall,
vor allem deshalb, weil er seine oft in
Zitaten versteckten Sticheleien gegen das

Regime nicht lassen kann; so «plaudert» er
sich in die «Nähe des Hochverrats heran».

Er zitiert aber Fontane nicht nur, sondern
lebt dessen Leben nach, und sein Bewusstsein

wird mit dem Alter immer durchlässiger,

die Erinnerungen an zwei Lebensläufe,

den gelebten, den gelesenen, vermischen

sich, und mit ihnen schleppt er 150
Jahre deutscher Geschichte in die Gegenwart.

Man nennt ihn «Fonty» — Kritiker
haben bereits Pirouetten des Ärgers
gedreht über diesen Namen, als sei ein Name
das entscheidende literarische Kriterium! —

und bewundert und belächelt ihn in der
Nischenkultur der Ex-DDR. Ob Fonty
oder Wuttke: Er ist eine Kunstfigur, abet
kein blosses Konstrukt, sondern aus
nachvollziehbarem Erleben geboren. Welcher
Leser, welche Leserin hat es nicht erfahren,
dass man plötzlich aus dem Werk eines

Autors nicht mehr herauskommt, schliesslich

anfängt, in dessen Sprache zu denken
— bis man der eigenen Umgebung durch
dauerndes Zitieren auf die Nerven fällt?
So steckt in Theo Wuttke auch etwas von
der Intensität des Lesens, dessen Evoka-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1 49



KULTUR GÜNTER GRASS

tion desto mehr rührt, je seltener es

geworden ist.
Wenn Grass in der «Blechtrommel» ein

Kind kreierte, das mit drei Jahren sein
Wachstum einstellt, wählt er in «Ein weites

Feld» die Perspektive eines Mannes,
der sich gleichsam weigert, ein anderer zu
sein als der von ihm geliebte «Unsterbliche».

Das ist seine Lebenstolle, er wird
mehr und mehr ein Wiedergänger, in ihm
aufersteht ein Fontane unserer Zeit, lebendiger

Beweis, dass der in der Bildungswelt
als unsterblich Gepriesene tatsächlich
weiterlebt.

Weiterlebt: als einer, der nicht nur in
seinen Romanen die deutsche Gesellschaft
des ausgehenden Neunzehnten Jahrhunderts

kritisch und liebevoll porträtierte
(zum Entzücken auch des heutigen
Bildungsbürgers), sondern der seinerseits
geprägt ist von der deutschen Geschichte,
zeitweise auch von deren Ideologie, und
deshalb wie kaum ein anderer Autor
geeignet, die Gegenwart zu erhellen — und
zu verfremden. Die drei Kriege, die im
19.Jahrhundert zur deutschen Einigung —

der ersten deutschen Einigung — führten,
hat er als Kriegsberichterstatter begleitet.
12 Jahre seines Leben hat er an seine

Kriegsbücher verwendet, verschwendet; er
hat, relativ kritiklos, jene Kriege beobachtet

und beschrieben, durch die eine Bertha
von Suttner (und nicht nur sie) zur
Pazifistin wurde; er hat («Und siehe da, zum
drittenmal ziehen sie ein durch das grosse
Portal») die siegreich heimkehrenden Truppen

mit grossen Gedichten begrüsst, wenn
sie durchs Brandenburger Tor marschierten,

ohne zunächst die Gefahren und
Fragwürdigkeiten der preussischen Machtpolitik

zu durchschauen. Politisch war er in
seinem langen Leben so etwas wie ein
Wendehals, wechselte von revolutionären zu
stockkonservativen Ansichten — und hatte
für seine Anpassung freilich ein gutes
Alibi, musste er doch mit seiner
Journalisten-Feder die Familie durchbringen; kein
Stipendium kam ihm zu Hilfe. Diese von
der Geschichte eingefärbte Biographie ruft
Grass in Erinnerung (und schreibt, ganz
nebenbei, ein Buch, aus dem man viel
lernen kann) — und lässt doch (und das muss
ihm zuerst einer nachmachen) die Grösse
und Menschlichkeit des späten Fontane
vor changierendem Hintergrund um so
klarer leuchten.

Wer die

Menschen nicht

ändern will,

bringt, im Sinne

der Aufklärung,

die Welt nicht

weiter; fehlte uns

aber dieser Blick,

das Wissen um

die menschliche

Schwäche,

würde die Welt

unmenschlich.

Die Fontane-Perspektive, die Grass

wählt, ist also nicht einfach die richtige,
und sie deckt sich — merke, Leser, was viele
Kritiker nicht merkten - nicht einfach mit
der des Autors. Dass es andere Arten der

Wahrnehmung gibt, radikalere, wird
angedeutet, oft an unauffälliger Stelle. Käthe
Kollwitz (Wuttke wohnt an der Strasse
ihres Namens) «habe den Blick nicht
abwenden können», wird einmal beiläufig
gesagt. Fontane, der Unsterbliche, so gut wie
sein Wiedergänger, können sehr wohl den
Blick abwenden - das Dunkle wenigstens
insofern wegschieben, als sie nicht davon
reden. Und kurz vor seinem Tode lobt der
alte Theo Wuttke einmal Heinrich von
Kleist, mit dem Fontane sich zeitlebens
schwer tat, lobt ihn als einen «Preussen der
besseren Sorte», «einen ungehorsamen
von dem man das strikte Nein, sogar den

Tyrannenmord — aber den geglückten» hätte
lernen können. Dass diese Radikalität dem
Fontaneschen Geist nicht gegeben war,
versteht sich von selbst. Zu seinen, Fontanes

und Fontys, kleinen Tugenden zähle
die, «den Menschen nicht ändern zu wollen»
wird gesagt. Ein wichtiger Nebensatz. Von
einem, der die Menschen nicht ändern
will, erzählt der Roman. Noch einmal: Es

ist nicht die Haltung von Grass. Aber er
respektiert sie tief. Wer die Menschen
nicht ändern will, bringt, im Sinne der

Aufklärung, die Welt nicht weiter; fehlte
uns aber dieser Blick, das Wissen um die
menschliche Schwäche, würde die Welt
unmenschlich.

Anspielungen und Beziehungen

Dass auch Grass dem Thema «Stasi» in
seinem Roman grosses Gewicht gibt, ist alles
andere als originell, aber unvermeidlich.
Aus einem Fontane/Fonty-Porträt allein,
im leeren Raum, entsteht kein Roman,
und gerade eine Fontane nachgebildete
Figur braucht einen Gegenpart und Partner,

in dem die gesellschaftlichen Instanzen,

auch die als Gewissen internalisierten,
Präsenz gewinnen. Das ist die Funktion
des Spitzels Hoftaller, der Theo Wuttke
so konsequent begleitet, als observiere

er in ihm das ganze Geistesleben. So gut
wie Fonty hat die Figur des Spitzels, die
Grass entwirft, literarische Wurzeln: Sie

wäre undenkbar ohne den 1986 erschienenen

Roman «Tallhover» von Hans Joa-

50 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1



KULTUR GÜNTER GRASS

chim Schädlich. Schädlich war es, der den
Spitzel als eine überzeitlich-unsterbliche
Figur kreierte, als einen, der unter jedem
Regime aufersteht und in dem die Wandlung

der Linken von der observierten zur
observierenden Partei sichtbar gemacht
werden kann. Doch hat Grass diese Figur
geradezu auf den Kopf gestellt und
entsprechend den Namen geändert: Sein

Spitzel ist nicht nur ein Verfolger, der
seine Objekte am liebsten alle einkerkern
oder töten möchte, er ist zugleich ihr
Freund und Helfer. Das ist nicht einfach
eine Vetharmlosung; mit dieser
freundlich-tückischen Methode kann er sie am
wirkungsvollsten unter Druck, am besten
bei der Stange halten. «Man weiss nie, hilft
er — oder legt er ihn rein», beschreibt Frau
Wuttke den Zustand einer permanenten
Verunsicherung.

Das Faszinierendste aber sind in diesem
Roman nicht die Figuren, sondern das

Netz von Beziehungen und Anspielungen,
das im Bewusstsein Theo Wuttkes entsteht.
Keine der Figuren von Grass ist unabhängig

von der Romanwelt Fontanes zu
verstehen; in dieser untergründigen Verbindung,

nicht in der Plastizität, liegt ihr
Reiz. Schon allein die Namen - man weiss,
wie sorgfältig der Autor, nämlich Fontane,
sie gewählt — evozieren die unvergleichliche

Atmosphäre des Werks. Das
Hoppenmarieken, der Graf Holm, der Polizeirat
Reiff, Corinna Schmidt und Mathilde
Möhring, Lene Nimptsch und Botho von
Rienäcker, die kleine Agnes mit den roten
Socken, die Poggenpuhl-Töchter und
Pastor Lorenzen, sie alle bringen ihre Lebensluft

mit sich; sie stehen füt die Vielfalt der
Fontaneschen Menschen, die allesamt mehr
oder weniger geprägt und gefesselt sind
durch die gesellschaftlichen Mächte, sich

anpassen und unterordnen, und doch einen
Rest Freiheit retten, etwas wie Würde
bewahren. Und gerade durch dieses Gemisch
von Gebundenheit und Anpassung und
unverwechselbarer Individualität erhellt
ihre blosse Erwähnung auch die DDR-
Realität. Deren Struktur und Regime war
gewiss schlimmer, als Grass es darstellt
(und das, vermuten ausgewiesene Kenner
der Szene, ist des Pudels Kern, will sagen,
der Anlass der Aggressionen gegen das

Buch; der Grund der sich literarisch
gebenden Kritik ist ein politischer: nil nisi
male über die Ex-DDR!), doch ihm gelingt,

Theodor Fontane arbeitete

in Berlin als

Theaterkritiker für die
Vossische Zeitung. Auch

Theodor Fontane muss

sich eine «Kritik der

Kritik' gefallen lassen.

Doch er griff einmal

mehr seinerseits an:

•Meine Berechtigung

zu meinem Metier ruht

auf einem, was mir der

Himmel mit in die Wiege

gelegt hat: Feinfühlig¬

keit künstlerischen

Dingen gegenüber. An

diese meine Eigenschaft
hab' ich einen festen

Glauben. Hätt' ich ihn

nicht, so legte ich heute

noch meine Feder als

Kritiker nieder....'

^ mv*
w

berliner

$fi*at.et ïîrttiïtcr.
Kttu unttf ôcr ïitîtîf

A, JPoïtnttr.

«B

v^j; »... m. _>ijÇ^ _-___

_M jFfMW& - W- m
P&M Xfnuo. •-*K- f3!t.«î)r.

If t. "Suant). — 0. Wi__rttMKi
« «ttfi.. -<__ __nf.n6.rg,

&. V:*Ua: Z •¦¦>. "cMtita.

s£a».~
_

worn 1884.

Jiitenliifi. «aï. Bu-ftja.-Iii!i_

Die Ausreiseversuche

des

Theo Wuttke

haben eine eigenartige

Parallele

in einer preussischen

Lesebuchgeschichte.

eine Ahnung von der Situation der
einzelnen Menschen zu vermitteln, die dort
leben mussten und schlecht und recht über
die Runden kamen.

Wegtauchen wie die Haubentaucher

Es geschieht wenig in diesem Buch — und
kaum etwas, das von der Hauptfigur angeregt
würde; denn beide, Fontane wie sein

Wiedergänger, gehören zu den ewigen Beobachtern

und Spaziergängern; notfalls gehen sie

auf dem Teppich im Studierzimmer auf und
ab. Nur zweimal entwickelt Theo Wuttke
eigene Initiative, fasst er einen Entschluss: Er
unternimmt zweimal einen Flucht- oder
Ausreiseversuch — und scheitert zweimal. Erst
zuletzt gelingt die Ausreise; aber er braucht eine
Fluchthelferin dazu.

Wegzutauchen, wie die Haubentaucher,
das ist, schon im ersten Teil, sein dringender

Wunsch, wenn er — eine der schönsten,
eine poetische Passage — nach dem Fall der
Mauer wieder im Tiergarten auf einer
Bank sitzt und die Wasservögel beobachtet.

Sich entziehen, nicht nur den privaten
Bindungen einer einengenden Ehe,
sondern der ganzen deutschen Geschichte
zweier Jahrhunderte («Alles sagt mir: nichts
wie raus aus dem Land, in dem für alle Zeit
Buchenwalde nahe bei Weimar liegt, das

nicht mehr meines ist oder sein darf»);
Ausreisen als ein radikales Weggehen, letztlich

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1 51



GUNTER GRASS

GEDICHT

GEHORSAM HINTER seinem Fenster

sitzt er Sieht den Zügen nach den

Lichterströmen Setzt Zeichen

aufPapier Köpfe und Gegurgel
Sammelt Daten klinkt sich

ein Er zählt Organe Hört
in seinen Fingerspitzen wie
die Ozeane rollen gegens Land
Schlag nach Schlag Ein Abdruck
in der Zimmerwand Die Spur Ein
Reliefder Spezies Dem Tier
dem einzigen das lügt

HANSJÖRG SCHERTENLEIB

ein Die-Welt-Verlassen. Die letzte Reise

Wuttkes führt indirekt in den Tod, und
endlich kommt auch der Unsterbliche zur
Ruhe.

Der (zumeist vereitelte) Flucht- oder
Ausreiseversuch: Das ist - erinnern wir uns!
— ein Kardinalthema der alten DDR und
ihrer Literatur, und ist, weniger
offensichtlich, auch ein preussisches Thema.
Oder sollte man sagen: ein preussisches
Tabu?

Die Ausreiseversuche des Theo Wuttke
haben eine eigenartige Parallele in einer
preussischen Lesebuchgeschichte, die wie
ein verstecktes Leitmotiv durch den
Roman geht: Es ist die Geschichte des

Leutnants Katte, der, ein Freund des

Kronprinzen, des nachmaligen Friedrich des

Grossen, diesem bei einem Fluchtversuch
behilflich war. Als die Sache entdeckt
wurde, fiel Katte der Staatsraison zum
Opfer: Er wurde hingerichtet, während
der Kronprinz überlebte — aber, um Härte
und Gehorsam zu lernen, der Hinrichtung
seines Freundes beiwohnen musste. Fontane

hat die Geschichte füt die «Wanderungen

durch die Mark Brandenburg»
recherchiert und nacherzählt und hat -
man liest's nicht gern! - den
Hinrichtungsbefehl für richtig erklärt. Dieser Text
— ein paar scheinbar unwichtige Seiten im
Werk des Unsterblichen - beschäftigt und
stört seinen Wiedergänger von Anfang an,

Gekürzte und leicht
überarbeitete Fassung

eines Textes, der,

geschrieben im

August 1995, in der

Nummer 5, Oktober

1995, der «Zeitschrift-

(vormals «Reformatio')
erschienen ist.

er will ihn umgestaltet sehen, und zwar so,
dass nicht, wie in der Überlieferung
üblich, Friedrich IL, sondern der Leutnant
Katte, der Fluchthelfer, als Hauptfigur,
ja als Held dargestellt würde. Dieser
Gedanke öffnet neue Perspektiven,
utopische Möglichkeiten, wie die deutsche
Geschichte hätte ablaufen können. Friedrich

IL hätte dann weiter Flöte gespielt,
wäre nicht der Grosse geworden, die Härte
und Kulturlosigkeit des Soldatenkönigs
hätte keine Nachfolge gefunden!

Zu solchen Gedanken kommt man,
wenn man sich den unauffälligen
Motivverknüpfungen überlässt. Und wenn die

obligate Frage auftaucht, ob Grass wirklich

einen wichtigen (um Himmels Willen
nicht den) Roman zur deutschen Geschichte

geschtieben habe, dann muss man mehr
als bei den expliziten Sätzen bei solchen

halbverborgenen Motiven ansetzen. Bei
aller Redundanz: Die Schlüsselstellen sind
gerade in diesem Roman gut versteckt!
Grass macht die Figur des Wiedergängers
nicht einfach zur Kopie Fontanes, sondern
entwickelt, bei aller Verehrung, auch eine
Korrektur des Urbilds, treibt dessen Nachfolger

kurz vor dem Tod in die Auflehnung
gegen jene Ordnungsinstanzen, denen
gerade die schönsten Romanfiguren des

Unsterblichen ihren Tribut zahlen mussten:
manchmal im Tod und manchmal «nur»
im Verzicht auf Glück.

In diesem Zusammenhang bekommen
jene Passagen Sinn, in denen Grass die

Biographie Wuttkes von der seines
Vorbilds wegführt, ihm eine neue Leichtigkeit
schenkt und sogar etwas wie Glück. Zum
Beispiel, wenn Fonty mit seiner Enkelin
auf dem Rummelplatz Achterbahn fährt
und nicht genug bekommen kann. Da
sehen wir die junge Effi vor uns, die
Lieblingsfigur Fontanes, wie sie im elterlichen
Garten leidenschaftlich schaukelt und dabei

das reinste Glück ihres Lebens erfährt.
Schaukeln, Achterbahn fahren: Sich —

beinahe — aus der Schwerkraft der Erde lösen,
wieder in sie zurückkehren; zum Fliegen
ansetzen. Die Anspielung auf den Tod ist
nicht zu übersehen. Und es bleibt zu
ergänzen — und damit könnte die Interpretation

unter anderem Akzent neu beginnen
—, dass «Ein weites Feld» auch als ein Buch
über Altern und Sterben gelesen werden
müsste. Eines der ganz seltenen, das diese

Themen mit Humor behandelt.

52 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1



KULTUR

Margrit Verena Zinggeler

Der Arzt als Schriftsteller -
die Schriftstellerin als Patienti

Der wohl brillanteste Schweizer Schriftsteller und Arzt
Walter Vogt (1927-1988), Verfasser des Romans

«Schizogorsk» (1977), konstatierte: «Der Begriffder

Schizophrenie wurde 1908 von Eugen Bleuler in
Zürich eingeführt. Es kann kein Zufall sein, dass die

Schizophrenie in der Schweiz, und innerhalb der
Schweiz in Zürich, begründet wurde?»

L/ieser Behauptung zufolge
ist das Spaltungsittesein ein schweizerisches

Leiden, gar ein zürcherisches Phänomen.

Gibt es eine schweizerische Krankheit,

weil die Schweiz selbst so vielfältig
gespalten und gegliedert ist? — Vier
Landessprachen und -kulturen, 26 Kantone und
Halbkantone, über 3000 Gemeinden und
eine bunte Palette von politischen Parteien
auf einer Fläche der Grösse des US-Staates
New Jersey.

In der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts

erkannte der wohl erste schreibende
Schweizer Arzt Theophrast Bombast von
Hohenheim, bekannt als Naturheiler und

gar Vagabund Paracelsus, folgendes:
«Fleissig ist ein Aufmerkung zu haben auf

die Geist der Menschen, dieweil ihr zween
seind, die ihm angeboren anliegen. Denn
nach dem Geist des Lebens soll ein Mensch
ein Mensch sein, und nicht nach dem Geist

Limbi leben, der aus ihm ein unvernünftige
Creator macht1.»

Paracelsus versteht das gespaltene Wesen
der Menschen als Mikrokosmos, das nur
durch die Kraft der Natur mit Vernunft
leben und den Einflüssen des Makrokosmos

mit Verstand standhalten kann3. Natur,

Vernunft und Verstand sind
Eigenschaften, die als besonders schweizerisch

gelten. Paracelsus erwähnt immer wieder
seine Schweizer Heimat und das Schicksal
der Eidgenossen in einer Zeit des Kultur-
und Sittenverfalls, wo die Pest und Syphilis

wütete, aber auch Religionskriege und
Hexenverfolgungen unzählige Opfer
forderten. Ein Vergleich mit der heutigen
Zeit, da Krebs, Drogenkonsum und Aids

in analoger Weise Volkskrankheiten sind,
ist naheliegend.

Schwermut, böse Gedanken

Die Krankheit, die als schweizerisch
bezeichnet werden könnte, ist gekennzeichnet

durch ttaurige, schwermütige, böse

Gedanken, ein allgemeines Verzagen in
Hoffnungslosigkeit und Verzweifeln,
hervorgerufen durch das ubiquitäre
Gespaltensein. Genau darin sah Paracelsus den
Nährboden, in dem sich mörderische
Seuchen und das Verderben ausbreiten können.

Für Paracelsus ist der Leib an sich
vollkommen. Was ihn krank macht, sind
stets Einflüsse geistiger Unharmonien, bei
krankhafter Vererbung die Einflüsse des

astralischen Makrokosmos oder durch
Gifte, aber auch besonders durch Korruption.

«Denn, Gift ist einem jedlichen Krankheit

Anfang, und durch das Gift werden alle
Krankheiten, Leib und Wund, nichts
entschlossen. Alsdann folgt Corruptio: Das ist
darnach ein Muter aller Krankheiten...
denn Corruptio vergiftet den Leib...» (Hans
Kayser, Hrsg., Schriften Theophrasts von
Hohenheim, genannt Patacelsus, 1921,
S. 168 und 174).

Der korrupte, vergiftete Mensch, der
sich selbst und die Welt zerstört, ist für
Walter Vogt, den Arzt und Schriftsteller,
das zentrale Thema. Aids, der Zerfall des

menschlichen Immunsystems ist für ihn
eine «Chiffre der Endzeit» (Bemerkung von
Christine Holliger, Mitarbeiterin der
Gesamtausgabe Walter Vogts, Bd. 9, in

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1 53



KULTUR LITERATUR UND THERAPIE

«Editorische Notiz», S. 326) und Thema
in seinem Theaterstück «Die Betroffenen».
Hier lässt der Schriftsteller die Schwulen
selbst zu Worte kommen, die ein Doppelleben

führen müssen. Einer meint, «ich
komme mir allerdings nicht verdoppelt vor,
eher halbiert — Ganz haben die beiden Stellen

nicht zusammengepasst»4. (Doris Haltet
und Kutt Salchi [Hrsg.], in: «Die Betroffenen»,

S. 304). Die Betroffenen, sie alle

warteten auf das Virus als identiflkato-
rische Begleiterscheinung ihres Andersseins,

ihres Gespaltenseins:
«Als ich zum erstenmal einen kennenlernte,

mit einem positiven Test, der hat das

Virus, und er wusste es — ich habe mich in
ihn verliebt, in seinen Tod, ich wollte mit
ihm schlafen, unbedingt, ich wollte
mich mit seinem Virus anstecken.» («Die
Betroffenen», S. 272).

Der Schriftsteller ist aber auch Arzt in
Vogts Hörspiel «Inquisition», eingeleitet
durch folgende Erklärung: «Ein Mann,
eine Frau. Der Mann ruhig, die Frau erregt

Die Inquisition verleugnet ihre
Herkunft nicht (meiner Meinung nach die
Schweiz). Es handelt sich um das Gespräch
eines Arztes mit einer Patientin in einer
Nervenklinik,.. .» («Die Betroffenen», S. 116).
Er zwingt sie zu Worten und beweist mit
ihren Worten, dass sie krank ist.

Möchte Walter Vogt mit seinen Worten
beweisen, dass die Schweiz krank ist?

Warum schreiben Ärzte in der Schweiz? Ist
Schreiben für sie Symptom einer Krankheit

oder therapeutische Antwort? Eduard
Kloter, Präsident der «Association Suisse
des Ecrivains Médecins», meint: «...(wir)
schreiben doch stark eigenbezogen oder aus
der ärztlichen Begegnung heraus, auch dem

ärztlichen Weltbild entsprechend (mitwelt-
bewusst-ökologisch denkend, die meisten»)

(Brief von Eduard Kloter vom 26. Januar
1994 an die Verfasserin dieses Aufsatzes).
Walter Vogt gesteht, dass er gespalten und
verdoppelt ist durch seine beiden Berufe.
«Als Schriftsteller bin ich verpflichtet zu
reden, als Arzt bin ich verpflichtet zu schweigen»

(Walter Vogt in einem Interview mit
Arnold Sigrist). Also schreiben sie, die
Ärzte!

Im 18. Jahrhundert schon gab es in der
Schweiz eine «Helvetischen Gesellschaft
correspondierender Wundärzte»5, gegründet

1788 ganz im Sinne der Aufklärung
vom Zürcher Arzt und Chorherrn Johann

Für Paracelsus

ist der Leib

an sich

vollkommen.

Was ihn krank

macht, sind

stets Einflüsse

geistiger
Unharmonien.

Heinrich Rahm, der sich für eine Loslösung

der Naturwissenschaft von der Theologie

einsetzte. Heute existiert seit 1958
ein Verband Schweizer Schriftstellerärzte,
ASEM (Association Suisse des Ecrivains
Médecins), der seit 1982 jährlich Arbeiten
von 10 bis 15 Mitgliedern in einem
Almanach herausgibt. Nur zwei schreibende

Schweizer Ärztinnen, Hilde Shmer-

ling und Françoise Verrey Bass aus der
Romandie veröffentlichen darin Gedichte.
Hilde Shmerlings Worte drücken Angst
vor der Weltvernichtung und hoffnungsvolles

Suchen nach Lebenswert mit
symbolträchtigen Worten aus:

Spitz
glimmt das Wort im Auge
stemmt
Brett vor den Kopf
rammt
Kirchturm
in welken Himmel
sticht
Finger
beweist meine
Dummheit
turmhoch ins
Bodenlose

entschwebt meine schwellende Angst
in den blechernen Himmel
wo rund
ohne Wort
ohne Antwort
der Sonnenball
stiert
aufdem gleissenden
weissen schweigenden

flachen Grund ich

schlage
den Kopfan den Himmel
bis mir das Sehen

vergeht?

Erlittenes Dasein

Beim Recherchieren nach weiteren
schreibenden Schweizer Ärztinnen habe ich vor
allem autobiographische Berichte von
deutschen Ärztinnen gefunden7. Jedoch
stiess ich auf ein umfangreiches Buch einer
seit den vierziger Jahren frei arbeitenden
Appenzeller Hebamme, Ottilia Grubenmann,

die in «200 Praxisfällen»8 (so der
Titel des Buches) faszinierend von ihrer
langjährigen Tätigkeit mit Leben weiter-

54 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1



KULTUR LITERATUR UND THERAPIE

gebenden Frauen, aber unmündigen
Patientinnen im Schweizer Staat, berichtet.

Obwohl es keinen Verband «Schreibender

Schweizer Patientinnen» gibt, kann die
Geschichte von Schweizer Schriftstellerinnen

unter dem Gesichtspunkt eines
erlittenen Daseins und unterdrückter Literatur

verfasst werden. Die Germanistinnen
Doris Stump und Sabine Kubli fanden, dass

es in der Schweiz alleine von 1895 bis
1939 300 Schriftstellerinnen gab und
im 18. Jahrhundert weitere 2009. Warum
kennen wir sie nicht? Warum schrieben
und schreiben so viele Frauen in der
Schweiz? Was für Patientinnen waren sie;

an was litten sie?

In Maja Beutlers Roman und
Patientinnenbericht «Fuss fassen» steht «Schreiben

fängt dort an, wo Reden aufhört?0» Maja
Beutler (geb. 1936) verarbeitet schriftstellerisch

mit subjektiver Authentizität das

Element des Patientin-Seins im Räume
Schweiz auf verschiedenen Ebenen. Die
Protagonistin in «Fuss fassen», an Krebs
erkrankt, vom Krebs operiert, durch Krebs
metastasiert, erzählt Geschichten, die beim
Nachdenken über die Krankheit und das

tägliche Leben mit ihrer Familie
entstehen. Unterbrochen werden die einzelnen

Kapitel, in denen sich ein allegorisches

Phantom, die Junge, bteitmacht,
durch datierte medizinische Krankenberichte.

Objektiv wird die Protagonistin
gezwungen, sich mit der Krankheit zu
identifizieren, subjektiv opponiert sie mit dem

Spiegelbild «der Jungen», die zum Katalysator

der Narration, der Therapie mit
Worten einer «Vatersprache» wird.
«Vatersprache» ist der Titel eines Kapitels. Durch
den kranken und toten Vater findet die
Erzählerin Worte für ihren Sohn, endlich
eine Muttersprache, die in einem Brief an
ihn über seine Geburt und ihr Muttersein
berichtet. Erst durch die Krankheit kann
sie sich abspalten von der Rolle der Leben
Gebenden und sich selbst Leben geben.
Durch die Bekanntschaft mit dem italienischen

Krebskranken Pedroni entdeckt sie,

«... keine Angst, nur die Welt ist krank, aber
ich, ich bin gesund,... Reden Sie, Pedroni,
reden Sie, ich bin nicht die Welt, ich bin
das andere und muss ein Stück dazugewin-
nen nein, ich hoffe nicht, ich bin
gesund, ich kann es beweisen, nach der
Formel <ich beweise es ja>. Wer am kränksten
ist, hofft am meisten, also hoffe ich gar nicht,

Ein Experiment

mit Identität
und ein Resultat

von «Alkaloiden,

sanften Opiaten»,

die, wie wir

wissen, auch

für Walter Vogt

das Schreiben

tatsächlich

zur Obsession

werden liessen.

dann bin ich am gesündesten wer am
kränksten ist, hofft am meisten...» «Ich
nehme mir ein ganz neues Leben ich
halte nichts mehr zurück.» Sie schreibt sich
frei. Schreiben ist Therapie für ihr Gespaltensein

im kranken Körper und endlich
gesunden, weiblichen Geist.

In den autobiographisch akzentuierten
Texten von Walter Vogt und det Schweizer
Schriftstellerin Maja Beutler finden wir
nicht nur gespaltene Protagonisten,
sondern auch eine dublizierte Inversion, wie
ich diese Konstellation definiere. In Maja
Beutlers Roman «Die Wortfalle» (Benziger,

Zürich 1983) spricht die Schriftstellerin

aus der Sicht des Arztes und Psychiaters

Gandolfi, der mit einer Patientin, die
ihre Identität hinter einem Vorhang
versteckt, Gespräche führt, die ironischerweise

vorwiegend ihn analysieren. Die
Frau wird für ihn Bild und begehrtes Sinnbild

der Frau eines Kollegen. In Wahrheit
ist es seine eigene Frau, die ihn durch ihr
tatsächliches Wesen so täuschen kann. Er
erkennt sich nicht im Bild, das sie von
ihrem Mann mit seinen «zwei Gesichtern»
beschreibt. «Aber immer sehe ich nur eine

Hälfte von ihm und mache mir daraus ein
Gesicht. Und wenn ich plötzlich die andere

Hälfte sehe, mach ich mir ein zweites
Gesicht. »

Erfahrungen sind Körpererfahrungen

Walter Vogt ist von der Vorstellung der
Geschlechterrollen geradezu besessen. Im
Buch «Maskenzwang» umrahmt er seinen
Text mit folgendem Anfangs- und
Endepigramm:

DIE FRAU IST EINE PHANTASIE
DES MANNES
DER MANN
EINE MASKE DER FRAU
DER MANN IST EINE PHANTASIE
DER FRAU
DIE FRAU
EINE MASKE DES MANNES

Walter Vogt ist Schriftstellerin in «Die
Erzählerin». «Als Schriftstellerin bin ich

von vornherein beziehungsgestört. Wer es

nicht ist, fängt ja wohl gar nie mit Schreiben

an.» Sie schreibt «die Geschichte eines

Mannes der von einem bestimmten

Augenblick an weiss, was er im Innersten

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1 55



KULTUR LITERATUR UND THERAPIE

immer gewusst hat: Er ist eine Frau». Der
Preis für ihre Art zu schreiben ist Krankheit:

«Eines Tages werde ich Lähmungen
aufweisen, die von Hirnblutungen
herrühren, die wiederum durch die
Medikamente, Pillen, Tabletten, auch Spritzen
hervorgerufen sein werden, die Drogen, die
ich brauche, um zu schreiben.» Dabei hat
sie aus therapeutischen Gründen, wie die
meisten Frauen, während ihrer
Schwangerschaft angefangen zu schreiben: «Die
Schwangerschaft liefab, an meinem Körper,
an mir, das Kind wuchs in mir, aufKosten

meiner Substanz — dagegen schrieb ich an,
um mich nicht völlig an das wachsende,
wuchernde Leben zu verlieren (...)». Dabei
kann sich der Arzt, der Autor Walter Vogt,
nicht hinter den Worten verbergen, wenn
die alternde Schriftstellerin die inzestuöse
Liebe zu einem Jüngling beschreibt.
Erfahrungen sind stets Körpererfahrungen,
und die Veränderung des Körpers, des

Frauenkörpers, während der Schwangerschaft,

wird medizinisch genau beschrieben.

Jede Geschichte in «Maskenzwang»
ist schizophren, ein Experiment mit Identität

und ein Resultat von «Alkaloiden,
sanften Opiaten», die, wie wir wissen, auch
für Walter Vogt das Schreiben tatsächlich
zur Obsession werden liessen.

Schreiben ist Obsession für den Arzt,
Therapie für die Schriftstellerin. In beiden
Fällen sind ihre Texte Ausdruck des tiefen
Gespaltenseins der Menschen in der
Schweiz. Der Riss geht mitten durch das

Land, das durch die Alpen aufgefaltet und
zerstückelt ist. Es ist in immer wiederholende

binäre Oppositionen aufgespalten:
in welsch und germanisch, in weiblich und
männlich, in fremd und inländisch,
gesund und krank. Nun sind es aber
gerade diese nationalen und essentiellen

Oppositionen, die zwischen Tradition und
Postmoderne textuelle Innovationen in der
Schweizer Literatur frei machen", und die
Hass-Liebe der Schweizer Schriftsteller
ihrer Heimat gegenüber macht Kräfte für
therapeutisches Schreiben frei. Paracelsus
schon meinte:

«Ens Spiritualis, Wirkung des Neids und
Hass. Daraufhin nit sollet Arzney brauchen
als auf natürlich Krankheiten, sondern ihr
sollt den Geist arzneyen, derselbis ist, der da

krank liegt. »

Den Geist, nicht nur den Schweizer
Geist, mit Texten «arzneyen», das ist die

Den Geist,

nicht nur den

Schweizer Geist,

mit Texten

«arzneyen», das

ist die ultimate

Katharsis der

Schweizer

Literatur; jeder
Literatur!

ultimate Kathatsis der Schweizer Literatur;

jeder Literatur! Demzufolge wären die
Schriftsteller und Schriftstellerinnen die
wahren Heiler, weil sie soziale Symptome
für die Leser aufzeichnen, die ihrerseits
wiederum daran gesunden können.

1 Zitiert nach Klaus Pezold, Hannelore Prosche

(Hrsg.), Geschichte der Deutschsprachigen Schweizer
Literatur im 20. Jahrhundert, Volk und Wissen,
Berlin 1991, S. 269.
2 Hans Kayser, Schriften Theophrastus von Hohenheim

genannt Paracelsus, Insel Verlag, Leipzig 1921,
S.213.
3 Pirmin Meier, Paracelsus, Arzt und Prophet,
Ammann-Verlag, Zürich 1993. — Sergius Golowin,
Paracelsus: Mediziner - Heiler - Philosoph, Goldmann-
Taschenbuch, München 1993.
4 Doris Halter und Kurt Salchi (Hrsg.), Walter Vogt,
Die Betroffenen, Bd. 9, Verlag Nagel & Kimche,
Zürich und Frauenfeld 1991-1995.
5 Reiner Otto Hardegger, Helvetische Gesellschaft
correspondierender Ärzte und Wundärzte, Juris Druck,
Zürich 1987.
6 Almanach 1992 der Schweizer Schriftstellerärzte und
-ärztinnen (ASEM), «Duphar», Bern, S. 50.

Unter anderen folgende Namen und Titel: Traude
Schmitt, Die Frau als Patientin in der Allgemeinpraxis

(Sperlgasse, Wien 1976); Hildegard Felder,
Das Bild der Frau vom Frauenarzt (Ferber, Giessen

1988); Hannah Blum, Tagebuchnotizen einer Ärztin
(Lambertus, Freiburg im Breisgau 1991); Edelgard
Harbuch, Die junge Ärztin: Erlebnisse zwischen

Mutterglück und einem Leben für den Nächsten
(St. Johannis Druck Schweickhardt, Lahr-Dinglin-
gen 1990); Kienle, Else, Frauen: Aus dem Tagebuch
einer Ärztin (Schmetterling Verlag, Stuttgart 1989).
8 Ottilia Grubenmann, 200 Praxisfälle, Appenzell,
Hrsg. im Eigenverlag ohne Angabe des Jahres.
9 Anne Marie Rasmusen, Women and Literature in
German-Speaking Switzerland: Tendencies in the

1980s, Amsterdamer Beiträge zur neueren Germanistik,

Vol. 29. 1989 (GA Rodopi, Amsterdam, Atlanta.
1989), 159-182. Die Bibliographie von Doris Stump,
Maya Widmer, Regula Wyss und Sabine Kubli,
Deutschsprachige Schriftstellerinnen in der Schweiz
1700-1945 wurde 1994 im Limmat Verlag Zürich
veröffentlicht und stellt eine umfassende Bestandesaufnahme

schreibender Frauen in der Schweiz dar.
Siehe auch Doris Stump, Sie töten uns, nicht
unsere Ideen. Meta von Salis-Marschleins 1855-1929.
Schweizer Schriftstellerin und Frauenrechtskämpferin
(Paed Media Genossenschaftsverlag, Thalwil, Zürich
1986).
10 Maja Beutler, Fuss fassen, Zytglogge, Bern 1981.
11 Ich denke z. B. an Peter Webers Der Wettermacher,
Peter Fahrs Ego und Gomorrha, Marianne Ulrichs
Das Requisit, oder an Texte von Gertrud Leutenegger,

zu denen Peter Jakostra meint: «Die grossen
Anreger der deutschsprachigen Literatur - das kann

gar nicht oft genug gesagt werden - kommen aus der

gesellschaftlich eher konservativen Schweiz». Peter

Jakostra, Wasserhose überm Seeufer. Rezension

von Komm ins Schiff von Gertrud Leutenegger,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1983, in: «Die Welt»,
29. Oktober 1993.

56 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1



KULTUR

Anton Krättli

Auf der Spur zu poetischer Existenz
Paul Nizon: «Die Innenseite des Mantels»

«Die Innenseite des Mantels» ist Teil eines über Jahrzehnte
hin geführten Journals, keine literarische Komposition, sondern

eine Auswahl aus unzähligen Notizen, aufdie achtziger Jahre
konzentriert, meist ganz spontane Niederschriften von Gedanken,

Erlebnissen, Lektüreerfahrungen und Urteilen, die sich dem

Verfasser jeweils im Augenblick aufdrängten, Impressionen

vor allem aus Paris, der Stadt, in der sich der Schriftsteller
aus der Schweiz niedergelassen hat.

Paul Nizon: Die Innenseite

des Mantels.

Journal. Suhrkamp

Verlag, Frankfurt am

Main 1995.

Von Nizons eigenen Büchern,
von «Canto» bis «Das Jahr der Liebe», von
«Im Bauch des Wals» bis zu «Am Schreiben
gehen» ist in dem neuen Buch ebenso die
Rede wie von den Werken, die Nizon liest
und bewundert, Hemingway zum Beispiel,
mehr noch Henry Miller, den er seinen

«Deblockierungsanimator» nennt. Um diesen

Begriff der Deblockierung kreisen die
Aufzeichnungen Nizons unablässig: um
die Befreiung von Hemmungen, um die
Freude darüber, wie «das Bürgerliche» von
ihm abfällt schon in Rom, seiner
schriftstellerischen Geburtsstadt. Die Aufzeichnungen

erinnern in wiederholten Ansätzen
an die Metamorphose, wie aus dem in
bürgerlichen Traditionen aufgewachsenen
Doktor der philosophischen Fakultät, dem
Kunstkritiker und Ehemann Paul Nizon
der Schriftsteller hervorgeht. Diese
Neugeburt findet statt, indem sich der Autor
vom Bekannten und Heimischen löst, sich
aus der Schweiz verbannt, weil für ihn die
Fremdheit Vorbedingung ist für die
Vision, wie er sich ausdrückt. Er sucht das

wahre Leben und muss sich darum aus den

Konventionen, aus allem Vorgegebenen
befreien. Das erstrebte Ziel ist die reine
poetische Existenz.

Nun bestehen ja keinerlei Zweifel
darüber, dass der Verfasser dieser Aufzeichnungen

ein Schriftsteller ist und gewichtige,

viel beachtete Bücher geschrieben
hat. Er pflegt Umgang mit Kollegen, er
schreibt seinem Verleger, er fährt, wenn er
nicht in seinem Arbeitszimmer am Werk
ist, auf Lesereisen, die ihn weit herumführen.

Manchmal nimmt er auch kleinere

Aufträge an, zum Beispiel den der
Frauenzeitschrift «Annabelle/Femina», eine kleine
Geschichte zu schreiben, die mit Frau und
Mode und zudem mit Weihnachten zu tun
hat. Zwar meint er, nachdem ihm dazu
endlich etwas eingefallen und er den Auftrag

ausgeführt hat, «das Geschichterl» — er
hat es in sein Journal aufgenommen -
werde wohl nicht zu seinen Meisterwerken
zählen, aber hier sei immerhin wieder der
formale Einfall der Auslöser gewesen. Er
werde sich das notieren. Die Gelegenheitsarbeit,

ein kleines «Brotgeschäft», wirft
bestätigende Erkenntnis über die Funktion
det Einbildungskraft ab. Er braucht
derartige Bestätigungen; denn zu seinem
Schriftstellerdasein gehören auch
Selbstzweifel, Unsicherheiten, ja die Angst, von
den «Heerscharen neuer literarischer Kämpen»

überrannt zu werden.
Ob er vom Flohmarkt nach Hause

kommt, ob er planlos durch die Gassen

und Strassen von Paris flaniert, ob er
Frauenbekanntschaften rekapituliert, an
einer Bartheke steht oder im Kaffeehaus

sitzt, ob er — was häufig geschieht — seine
Träume notiert, immer beobachtet er vor
allem sich selbst, seine Disponiertheit zum
Schreiben. Seit zwei Jahrzehnten lebt er

nun in Paris, das seine Wahlheimat geworden

ist. Seine Werke erscheinen immer
auch in französischer Übersetzung, und
längst gilt er den Franzosen nicht als Fremder,

sondern eben als ein Autor der

Gegenwart. Nizon erfährt in Paris und im
französischen Kulturraum Zustimmung,
man interessiert sich für ihn, er fühlt sich

glücklich. Täglich fährt er mit det Metro,

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1 57



KULTUR PAUL NIZON

mit dem Bus aus seiner Wohnung in sein
Schreibzimmer in einer Mansarde, aus

dem zivilen Leben (er hat wieder geheiratet,

hat einen kleinen Sohn) quer durch
die Stadt in die Klause, in der er das

Eremitendasein der Schreibperson lebt.

Wider die Vertotung

Wer ihn auf diesem Weg antrifft, wird auf
den ersten Blick erkennen, dass da ein
Dichter unterwegs ist, ein Poet und
Schriftsteller. In einem kleinen Aufsatz

von Peter Utz zum Prosaband «Im Bauch
des Wals», der in den «Schweizer Monatsheften»

(Juni 1989) erschienen ist, steht

zu lesen, Leitmotiv und Markenzeichen
von Nizons Werk seien Mäntel, so am
Anfang von «Stolz», wo es heisse, Stolz habe

gern Mäntel gettagen, den Mantel des

Melancholikers, der ihn von der Aussenwelt

isoliere. Der Mantel ist offensichtlich
auch ein Requisit von Nizons Selbstdarstellung,

wie man auf mancher Aufnahme
erkennen kann, nicht einfach ein Regenoder

Wärmeschutz, sondern ein
Poetengewand, und nicht selten trägt der Autor
noch eine Schärpe wie eine Stola
darübergeschlagen, als wolle er durch diese Äus-
serlichkeit etwas wie poetische Weihen
signalisieren. Das Journal, über Jahrzehnte
hin geführt und an Umfang um ein
Vielfaches grösser als das veröffentlichte Buch,
wendet sich nun der «Innenseite» dieses

Mantels zu, gibt Einblick in das, was den
einsamen und gegen aussen abgeschirmten
Poeten antreibt, wonach er unterwegs ist.
Schreiben, erklärter, ist für ihn ein «Amoklauf

dagegen, dass das Leben nicht bloss

diese Vertotung, diese Leichenberge und
Totenschädelhügel hergeben sollte: dass es ein

poetisches Leben, ein Poetenleben sein solle!»

Das Buch «Die Innenseite des Mantels»

zeigt ihn dabei nicht am Ziel, sondern
dokumentiert die Wegstrecke, auch

Abwege und Leerläufe. Und nicht immer ist
diese Sprachpartitur dem Gegenstand
ebenbürtig. Dann wirkt, was Nizon hier
zur Veröffentlichung ausgewählt hat, fast
banal. Er habe ein starkes Glücksgefühl
gehabt angesichts der römischen Bauten in
Nîmes, sagt er zum Beispiel und fügt, nach
einer begeisterten Erwähnung der auf
korinthischen Säulen ruhenden zierlich
schimmernden Tempel hinzu, der Sockel
sei «auch beachtlich, darum der Eindruck

Immer

beobachtet

Nizon vor allem

sich selbst,

seine

Disponiertheit zum

Schreiben.

des Zierlichen seltsam». Beispiele dieser Art
von kunsthistorischer SchriftsteUerei
erstaunen ein wenig. Nizon sagt in einer
Nachbemerkung, er - und seine Mitarbeitete

Maria Gazzetti — hätten aus dem
«Kontinent Text», der ihnen vorlag, etwa
ein Zehntel hetausgefiltert. Längen,
Unbeholfenheiten habe man versucht zu
eliminieren, aber eine stilistische Bearbeitung

sei nicht in Frage gekommen.

Wider die Vaterfigur

Als Max Frisch «Montauk» schrieb, stellte
er seinem Text Michel de Montaignes
Motto voran, dies sei ein aufrichtiges
Buch, die reine Wahrheit und nur pro
memoria geschrieben. Nizon, ohne das erst
noch zu versichern, gibt sich in der
Veröffentlichung seiner Aufzeichnungen ohne
Vorbehalt preis und nimmt in Kauf, dass

da auch Widersprüche und Schwächen ans

Tageslicht kommen. Dass er nicht
unterdrückte, was er über seinen Förderer Max
Frisch geschrieben hat, könnte ihm übel
ausgelegt werden, als ungerechtfertigte
Pose eines Olympiers über einen andern
oder einfach als schnöder Undank einem
seiner Wegbereiter gegenüber. Ich rede

von den paar Seiten über Nizons Verhältnis

zu Frisch in der Zeit, als beide in Rom
lebten, Frisch als arrivierter Autor und
Dramatiker, Nizon als Stipendiat, ein
Nichtberühmter, vielleicht mit Zukunft
und jedenfalls nicht mit «Verwaltungsdienst

an eigenen Talenten» geplagt. Nizon
schreibt, Frisch habe ihm diese Freiheit
von Zwängen des Ruhms geneidet. Er
zeichnet ein Psychogramm des

Erfolgreichen, der beim Geldausgeben ein
schlechtes Gewissen hat, sich seines Reichtums

schämt und sich überhaupt nicht
wohl fühlt in seiner Haut; amüsant sei er
immer nur mit einem Schuss Bitterkeit.
«Miesepetrig» nennt er Max Frisch gar,
immer zum Hadern mit sich selbst disponiert,

dabei eben dennoch ein
«Platzinhaber», der den jungen Kollegen zum
Essen einlädt, aber einen säuerlichen
Landwein wählt und Bratwurst mit Rösti
bestellt, auch wenn der Eingeladene viel
lieber ein Steak hätte und Frisch sich diese

Ausgabe ja auch leisten könnte. Was über
die «Vaterfigur» Max Frisch von jüngeren
Autoren der deutschen Schweiz gesagt
worden ist, erfährt hier befremdliche Re-

58 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75776. JAHR HEFT 12/1



KULTUR PAUL NIZON

tuschen, und Nizon setzt in seinen spontanen

Aufzeichnungen noch hinzu, dass er
zu Frisch nichts zu sagen wusste, was in
eine Festschrift zum Siebzigsten passen
könnte. Er glaubt beobachtet zu haben,
wie seht der ältere Kollege die Jungen
beneidet, weil sie seiner Meinung nach gleich
verwöhnt werden, während er es noch
schwer hatte. Dabei schlug doch Frisch,

sagt Nizon, wirklich die Gunst der Stunde,
als der deutsche Sprachraum nach dem

Krieg offen und sozusagen leer war, so dass

seine Stimme gehört werden musste und
sofort auch Beachtung fand. «Frisch hadert
mit seinem Glück», schreibt Nizon, und
Frisch habe die Komik des Selbsthassers,
der sich immer das Haar in der Suppe
vorstelle und diese Suppe nur gut finde, wenn
er es endlich herausgefischt habe. Von der
Komik eines Mannes wird da geredet, der
sich mit den Augen derer sehe, die er
beneide, weil sie schöner, glücklicher und
selbstverständlicher sein können.

Zu Lebzeiten von Max Frisch hätte
Nizon das wahrscheinlich nicht veröffentlicht.

Schliesslich hat er ihm nicht nur
kollegiale Förderung, manchen Zustupf,
manche Einladung zum Essen und die

Einführung in literarische Kreise zu
danken, sondern vor allem die empfehlende

Zusammenführung mit den Suhr-
kamp-Gewaltigen, die darauf seinen
Erstlingsroman «Canto» herausbrachten. Und
was die Festschrift zum Siebzigsten
betrifft, so steht da natürlich ein braver Ge-
burtstagsgruss von Paul Nizon drin:
«Römische Reminiszenz, nein, Butterblumen
für Max Frisch.» Was ist da nun aufrichtig,
was ist schnöder Undank? Schriftsteller
sind eitel, meist neiden sie den Berühmten
den Ruhm, weil sie ihn für sich selbst

beanspruchen. Der junge Paul Nizon in Rom
war verständlicherweise allergisch gegen
die Hofhaltung des berühmten Kollegen,
der ihn und andere Jungautoren in seiner

Umgebung huldvoll duldete wie der Herzog

seine Pagen. So wenigstens mochte es

ihm zuweilen vorkommen, wenn er auch
in seinem Beitrag zur Festschrift tapfer
schrieb, ihm sei Frisch nicht als Bemutterer,

Besserwisser, Imponierer oder
Aufschneider, nicht gönnerisch, sondern
schlicht kollegial entgegengetreten. Was in
ihm damals in Rom vorging, erhellt aus
einer anderen Episode, die auch in den

Aufzeichnungen steht. Nizon erzählt, wie

Der Mantel

ist ein

Requisit von

Nizons

Selbstdarstellung: ein

Poetengewand.

er einmal zusammen mit Volker
Schlöndorffund Margaretha von Trotta bei Peter
Hamm eingeladen gewesen sei. Die
Filmemacherin hatte soeben den Goldenen
Löwen von Venedig gewonnen, Schlöndorff

den ersten Preis in Cannes für seine

Verfilmung der «Blechtrommel». Es ist ein
stilvoller Abend mit ihnen, offenbar auch
kein Hailauer in den Gläsern, und beim
Abschied gibt Peter Hamm dem jungen
Schriftsteller einen Dokumentationsband
über Robert Walser mit. Da findet es Paul
Nizon unerträglich, im Wissen um seine

eigene dichterische Welt «unterschätzt bis

unerkannt unter diesen deutschen
Berufsschreibern zu leben», und er fügt hinzu:
«so wie Robert Walser neben Hesse ein
Clocharddasein führen musste, während

jener ein Fürst und Nobelpreis-Träger und
ein Weltgewissen und ein Platzinhaber
war».

Das Buch «Die Innenseite des Mantels»
ist kein durchkomponiertes literarisches
Werk, und wenn der Klappentext
vorschlägt, es als «Urgestein» zu sehen, aus
dem die literarischen Werke Nizons
herausgeschlagen seien, so scheint mir das nicht
bloss übertrieben, sondern schlicht falsch.
Diese Aufzeichnungen sind
Spurensicherung, spontane Notate, Blätter fürs
Literaturarchiv, für die Nizon-Forschung
meinetwegen. Es sind biographische
Materialien, Bekenntnisse eines unsteten,
unruhigen Suchers, der den Lebensplan
verfolgt, eine poetische Existenz zu führen,
allerdings nicht anstelle sinnlicher Gegenwart

und Lebensfreude. Den Künstler und
Schriftsteller Paul Nizon erfährt der Leser
dieses Journals nur sporadisch; er halte
sich zu diesem Behuf weiterhin an die
Romane, an die Caprichos, auch an die

Essays.

SPLITTER

Der Mensch hat also zwei Wesen, es sind zwei

Menschen in einem Leib, der eine ist direkt sichtbar,

im anderen ist das Unsichtbare wirksam.

aus: Franz Rueb, Mythos Paracelsus, Quintessenz

Verlag, Berlin, München 1995, S.212

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1 59



KULTUR

José Manuel Lopez

de Abiada

ist 1945 in Spanien

geboren. 1979-1989 war

er Lehrbeauftragter für

spanische Sprache und

Kultur an der ETH

Zürich. Seit 1989 ist er

Professor für spanische

und lateinamerikanische

Literatur an der Universität

Bern. Autor mehrerer

Bücher und zahlreicher

Essays über

spanische und lateinamerikanische

Literatur.

Zusammen mit Gustav

Siebenmann hat er

• Spanische Lyrik des

20. Jahrhunderts'

(Reclam, Stuttgart

1985) herausgegeben.

Aus Liebe sterben
Annäherung an Garcia Marquez' Schreibkunst

Um es gleich zu sagen: Bei dem Roman «Von der Liebe und
anderen Dämonen» handelt es sich erneut um ein gelungenes Werk.

Es erschien im April 1994 gleichzeitig in vier einflussreichen
Verlagen in Kolumbien, Spanien, Argentinien und Mexiko. Die
Publikationsrechte für den kolumbianischen Verlag verband
Garcia Marquez mit strengen Bedingungen, um dem Raubkopienhandel

vorzubeugen, der mit einigen seiner berühmtesten Titel
in mehreren lateinamerikanischen Ländern betrieben wurde.

Gabriel Garcia Marquez:

Von der Liebe und anderen

Dämonen, Verlag

Kiepenheuer & Witsch,

Köln 1994.

L/ie Leserschaft von Garcia

Marquez setzt sich aus allen sozialen
Schichten zusammen. Den Erfolg seiner
Bücher bezeugen folgende Beispiele: Die
400 000 Exemplare der kolumbianischen
Erstausgabe von «Der General in seinem

Labyrinth» (1989) waren innerhalb weniger
Stunden vergriffen, und die Strassenjun-

gen der Grossstädte Kolumbiens verkauften
das Buch an Strassenampeln und Kiosken
erfolgreicher als Kaugummis oder Zigaretten.

Die genauen Verkaufszahlen des letzten

Romans sind mir nicht bekannt, doch
ist erwiesen, dass der kolumbianische Verlag

eine Erstauflage von 200 000 Exemplaren

lancierte und in den ersten 6

Monaten täglich 15 000 Stück auf den Markt
brachte. Wir können demnach annehmen,
dass allein hier gegen eine halbe Million
Exemplare verkauft wurden. Für die übrigen

Verlage dürfte dasselbe zutreffen. Ihre
Editionen basieren auf einer Fassung, die
in Spanien zusammengestellt, überarbeitet
und anschliessend an die verschiedenen

Verlagshäuser weitergeleitet wurde. Der
Text wurde aufgrund des fast krankhaften
Perfektionismus des Autors, der den
Druckentwurf dreimal überarbeitete, mehrmals
geändert.

Von einer dämonischen Liebe

Der Titel kündigt es schon an: Es geht um
die Liebe — wie in anderen Werken des grossen

kolumbianischen Autors. Aber in
diesem Fall handelt es sich um eine schmerzliche

und traurige Liebe, deren Reinheit
und Leidenschaft durch die moralische
Dekadenz des Umfeldes und dessen zum
Teil diabolischen Gestalten bedroht wird.

Es ist die Geschichte des zwölfjährigen
Mädchens Sierva Maria de Todos los
Angeles, einziges Kind eines senilen Herzogs
aus Cartagena de Indias. Als es, begleitet
von einet Mulattenmagd, Glöckchen für
seine Geburtstagsfeier kaufen möchte,
wird es auf dem Markt von einem
tollwütigen Hund gebissen. Obschon Sierva
Maria durch den Biss nicht angesteckt
wird, halten ihre Angehörigen sie für vom
Teufel besessen und beschliessen, sie in
ein Kloster einzusperren, um ihr den
vermeintlichen Dämon auszutreiben. Caye-
tano Delaura, ein 36jähriger spanischer
Geistlichet, wird mit der aussichtslosen

Aufgabe der Teufelsaustreibung betraut.
Das Unvermeidliche geschieht: Der Geistliche

und das Mädchen verstricken sich in
das Netz einet aufkeimenden Leidenschaft,

die durch den Eingriff der Inquisition

und des Bischofs jedoch jäh gebrochen

wird. Soweit in groben Zügen das

Thema dieser Geschichte über Liebe,
Aberglauben und Hass.

Die Handlung spielt in der Zeitspanne
zwischen dem 7. Dezember und dem
29. Mai eines unbestimmten Jahres im
letzten Viertel des 18. Jahrhunderts. Der
Schauplatz ist derselbe wie im vorangegangenen

Liebesroman des Autors, «Die Liebe
in den Zeiten der Cholera» (1985):
Cartagena de Indias, am Karibischen Meer.

Wie stets bei Garcia Marquez begegnen
wir äusserst exzentrischen Figuren.
Zunächst dem Mädchen Sierva Maria de

Todos los Angeles. Es trägt eine herrliche,
kupferrote Haarpracht, deren Länge die

Folge eines Versprechens ihrer Sklavin
Dominga de Adviento ist: Als es zu früh und
mit der Nabelschnur um den Hals zur

60 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1



KULTUR GARCfA MARQUEZ

Welt kommt, gelobt die Sklavin ihren
afrikanischen Heiligen, Sierva Marias Haar
bis zur Hochzeitsnacht nicht zu schneiden,

falls sie die Geburt überlebt.
Trotz ihrer Herkunft erlitt sie «die

Kindheit einer Ausgesetzten. Nachdem die
Mutter ihr ein einziges Mal die Brust gegeben

hatte, hasste sie das Kind und wollte es,

aus Angst es zu töten, nicht bei sich behalten.

» Deshalb wurde Sierva Maria von der
Amme Dominga de Adviento aufgezogen
und einer Yoruba-Gottheit geweiht. Sie

wuchs im Sklavenhof auf und «lernte

tanzen, bevor sie sprechen konnte, lernte
drei afrikanische Sprachen gleichzeitig, lernte

aufnüchternen Magen Hahnenblut zu trinken

und sich ungesehen und ungehört wie
ein körperloses Wesen zwischen Christen zu
bewegen». Durch ihr unsichtbares Dasein
beunruhigt, hängte ihr die Rabenmutter
«ein Glöckchen ans Handgelenk, um nicht
ihre Spur im Halbdunkel des Hauses zu
verlieren».

Dann Cayetano Delaura: Der junge
Geistliche ist Sohn einer Kreolin und eines

Spaniers. Obwohl überzeugter Katholik,
prangert er die Rechtgläubigkeit und das

Sektierertum der Kirche seiner Zeit an.
Seinem Bischof gegenüber verklagt er die
Äbtissin des Klosters, wo Sierva Maria
eingesperrt ist, mit folgenden Worten:
«Wenn jemand von allen Dämonen besessen

ist, dann Josefa Miranda, Dämonen
des Grolls, der Intoleranz, der Dummheit.
Sie ist abscheulich!» Delaura, ehemaliger
Schüler des Bischofs an dessen berühmtem
Lehrstuhl für Theologie in Salamanca, ist
nun Bibliothekar der Diözese und rechte
Hand des Bischofs. Böse Zungen behaupten,

er sei sein Sohn. Seine erste Begegnung

mit Sierva Maria findet im Kloster
Santa Clara statt.

«Das Mädchen lag rücklings auf dem
Steinbett ohne Matratze, an Händen und
Füssen mit Lederriemen gefesselt. Sie schien

tot zu sein, doch in ihren Augen lag das

Licht des Meeres. Delaura sah, und ein Zittern

bemächtigte sich seines Körpers, dass sie

seinem Traumbild aufs Haar glich, und er
war in eisigen Schweiss gebadet. Er schloss

die Augen und betete leise mit dem ganzen
Gewicht seines Glaubens, und hatte danach
die Beherrschung wiedergewonnen.

<Auch wenn das arme Geschöpf von
keinerlei Dämon besessen wäre>, sagte er, <diese

Umgebung bietet sich förmlich dafür an>.»

Die Kunstgriffe
des Fabulierens

beruhen auf vier

spezifischen

Elementen: der

hyperbolischen

Übertreibung,

der unverblümten

Erotik, der

sarkastischen

Komik und

der blühenden

Phantasie.

Die nächste Figur ist Sierva Marias
Vatet Don Ygnacio de Alfaro y Duenas,
zweiter Marqués von Casalduero. Ein
degenerierter Herzog, der nur Lesen und
Schreiben lernte, um die Liebesbriefe zu
entziffern, welche ihm die verrückte Dulce
Olivia auf Papierfaltern von der Terrasse
des vis-à-vis liegenden Irrenhauses aus
zuwirft. Erst spät wird er von Bernarda
Cabrera, einer berechnenden Nymphomanin,
auf der Hängematte um seine Unschuld
gebracht.

Als letzte wichtige Person ist Judas
Iscariote näher zu beleuchten, ein
freigelassener Mestize von ungewöhnlicher
physischer und sexueller Potenz, der ebenso
leicht mit blossen Händen einen Kampfstier

niederringt wie er jede Frau
bespringt, die ihm über den Weg läuft.
Bernarda Cabrera lernte den schönen und
tollkühnen Judas in einer Jahrmarktshalle
kennen, wo er nackt und ohne jeglichen
Schutz gegen einen Stier kämpfte. Seither
konnte sie ihn nicht mehr vergessen.
Später sah sie ihn wieder auf einer Karne-
vals-Cumbiamba, wo er, umringt von
Gaffern, mit der Meistbietenden tanzte:
«und man hatte ordnend eingreifen müssen,

um den Ungestüm der Anwärterinnen
zu dämpfen». Betnarda fragte ihn, wieviel
er koste, und der Mulatte antwortete ihr,
ohne den Tanz zu unterbrechen, «einen
halben Real». Sie berichtigte sogleich das

Missverständnis und meinte «fürs ganze
Leben». Sie einigten sich auf 250
Goldpesos.

«Bernarda brachte ihn in einem Zimmer
nah dem ihren unter, das dem Stallburschen

gehört hatte, und wartete von der ersten
Nacht an auf ihn, nackt und bei entriegelter
Tür, dessen sicher, dass er uneingeladen
kommen würde. Aber sie musste zwei
Wochen lang warten und konnte wegen der
Glut in ihrem Leib nicht in Frieden schlafen.»

Als sie ihn schon nicht mehr erwartete,
im Nachthemd und hinter verriegeltet Tür
schlief, stieg Judas durchs Fenster ein:

«Sie wurde vom Ammoniakgeruch in der

Luft geweckt. Sie hörte das Schnauben eines

Minotaurus, der im Dunkeln nach ihr
suchte, spürte die schwelende Hitze des

Körpers auf sich, die räuberischen Hände,
die ihr Nachthemd am Ausschnitt griffen
und aufrissen, während er ihr ins Ohr
keuchte: <Hure, Hure>. Seit dieser Nacht

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75./76. JAHR HEFT 12/1 61



KULTUR garcIa marquez

wusste Bernarda, dass sie ihr Leben lang
nichts anderes mehr machen wollte.»

Da die Geschäfte Bernardas gut liefen -
sie handelte damals mit Mehl und Sklaven

-, badete sie ihren Geliebten in Gold,
bekleidete ihn mit «Ketten, Ringen und
Armreifen und liess ihm Diamanten in die
Zähne einsetzen». Kurz danach aber glaubte
Bernarda «sterben zu müssen, als sie merkte,
dass er mit allen schlief, die ihm über den

Weg liefen, doch schliesslich begnügte sie sich

mit dem, was übrigblieb».
Später wird Judas vor den Augen

Bernardas von drei Ruderern erschlagen,
gegen die er wegen eines Streits beim
Kartenspiel mit blossen Händen antrat.

Schlackenloses Erzählen

Bis hier der Versuch, in groben Zügen die

Hauptpersonen zu charakterisieren. Wie
man wohl weiss, gehört nebst seiner
ausserordentlichen Erfindungsgabe die
unverwechselbare Form Garcia Marquez zu den
Merkmalen seiner Werke, die am meisten
zu seinem Erfolg beitragen. Die Kunst-
gtiffe seines Fabulierens beruhen auf vier
spezifischen Elementen: der hyperbolischen
Übertreibung, der unverblümten Erotik, der
sarkastischen Komik und der blühenden
Phantasie. Wenn wir nun «Hundert Jahre
Einsamkeit» mit dem neuen Roman
vergleichen, fällt sofort die Mässigung auf.

Wir bemerken die systematische Abschaffung

der üppigen Adjektive, der gewagten
Metaphern und der lyrischen Passagen, die
seine früheren Romane auszeichnen. In
seinem jüngsten Roman, einem Buch von
bescheidenem Umfang (knappe 200
Seiten), diktiert und bestimmt das Geschehen
allein den Stil.

Wir erkennen dies an der Formel, die
Garcia Marquez seiner Identifikationsfigur

in den Mund legt. Abrenuncio sagt
einmal: «Je transparenter das Geschriebene,

um so deutlicher die Poesie.» In der Tat ist
«Von der Liebe und anderen Dämonen»
ein zugleich transparentes und poetisches
Buch. Eine Transparenz, die auf der
Nüchternheit des neuen Stils beruht. Solche

Sparsamkeit war angebracht, weil die
Geschichte der Sierva Maria eine lineare
Geschichte geringen Umfangs ist und weil
der Roman äusserst streng konzipiert ist.
Dies bedeutet allerdings nicht, dass det
Text mit leichter Hand geschrieben wurde.

Die Personen

werden mit einer

Glasur

überzogen, die zwar

ihrem äusseren

Profil Glanz und

Schönheit

verleiht, ihnen aber

gleichzeitig
die ausreichende

Tiefe, den

inneren Reichtum

vorenthält.

Im Gegenteil: Der Autor selbst hat mehrere

Male bekannt, dass es nicht weniger
als 11 Versionen gibt, 7 davon auf Computer

und 4 in Form von Druckproben.
Das Resultat ist schlicht verblüffend: «Von
der Liebe und anderen Dämonen» ist eine
Sprachsymphonie, ein Fest und Wettstreit
von Wörtern, eine «Orgie» und eine öffentliche

Liebeserklärung an die Sprache. Eine
Sprache, die mit Archaismen, Regionalismen

und Lokalismen aus der kolumbianischen

Karibik vollgespickt ist, wobei der

Beizug solcher Wörter nicht aus Pedanterie

oder stilistischer Willkür erfolgte.
Archaismen und Lokalismen sind so
verteilt, dass auch diejenigen, die sie nicht
verstehen, den Kern der Aussage erfassen

können.
Indes, gerade diese Sprachmagie, diese

sprachliche Brillanz birgt auch gewisse
Gefahren. Die Personen werden so in einen
fabulösen Nimbus gehüllt, gewissermassen
mit einer Glasur überzogen, die zwar ihrem
äusseren Profil Glanz und Schönheit
verleiht, ihnen aber gleichzeitig die
ausreichende Tiefe, den inneren Reichtum
vorenthält.

Ein Meister des Metiers

Zum Schluss möchte ich nochmals auf die
meisterhafte Komposition des Romans
zurückkommen. Wir erfahren zwar schon
im ersten Abschnitt des ersten Kapitels
von jenen Elementen, die den märchenhaften

Fortgang der Geschichte bedingen,
doch zuvor gibt ein Prolog Kenntnis von
einem märchenhaften Erlebnis des Autors,
welches den Leser auf eine Spur bringt, die
ihn bis zum Ende der Erzählung nicht
mehr loslässt. Im Oktober 1949 schickt
der Chefredaktor der Zeitung, bei welcher
der zukünftige Romancier seine Lehrzeit
als Reporter verbringt, den jungen Journalisten

aus, um über den Abbruch eines
Klosters zu berichten. Dort ist man gerade
dabei, alte Gräber auszuheben. Das Bild
der zerfallenen Särge scheint die Arbeiter
kaum zu bewegen, dem Autor aber bleiben
die Knochenhügel, die aus den staubigen
Resten von Kleidungsstücken und Haaren
aussortiert worden sind, für immer ins
Gedächtnis eingeprägt. Auf den Gedenktafeln

figurieren unter anderem die
Namen des Vizekönigs von Peru und seiner

geheimen Geliebten sowie diejenigen des

62 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75.176. JAHR HEFT 12/1



KULTUR GARCIA MARQUEZ

Bischofs Don Toribio de Câceres y Virtu-
des, der Äbtissin Josefa Miranda und des

zweiten Marqués de Casalduero. Es handelt

sich also genau um jenen Bischof, der
sich im Roman der angeblich Besessenen

annimmt, um jene Äbtissin des Klosters
und um jenen Marqués, der seine Tochter
ins Kloster verbannt hatte. Die grösste
Überraschung erlebt der Reporter, als die
Arbeitet die Grabplatte bei der dritten
Mauernische des Hauptaltars zerschlagen:

«Der Grabstein sprang beim ersten Schlag
mit der Hacke in Stücke, und aus der

Öffnung ergoss sich, leuchtend kupferfarben,
eine lebendige Haarflut. auf dem

gemauerten, vom Salpeter zerfressenen
Gedenkstein war nur ein Name ohne

Nachnamen lesbar: Sierva Maria de Todos los

Angeles. Auf dem Boden ausgebreitet mass
die herrliche Haarmähne zweiundzwanzig
Meter und elfZentimeter.»

Dieses «reale» Erlebnis gehört einmal
mehr zu den zahllosen Geschichten, die
Garcia Marquez als Kind von seiner
Grossmutter hörte. Aus ihr schuf Garcia Marquez

dank seiner unerschöpflichen
Vorstellungskraft das nun vorliegende Werk:
Der Autor hat also eine alte Legende
wiederbelebt und sie in eine konkrete historische

Zeitspanne eingebettet, welche nahe
der nordamerikanischen Unabhängigkeitserklärung

und der Französischen Revolution

liegen muss. Diese histotische Kon-
textualisierung bildet die andere Seite
oder besser gesagt, das verborgene Gesicht
der Erzählung. Die romantische Prägung
der Handlung, ihre vielschichtige, vom
Aberglauben und von Dämonen geprägte
Atmosphäre bestätigen es. Aberglauben
und Fanatismus setzen eine Spirale in
Bewegung, die letztlich zu dem traurigen
Ende des schönen Mädchens führt, kurz
vor dem Triumph der Aufklärung. Doch
nirgends ist in diesem Buch eine
doktrinäre oder parteiische Haltung
auszumachen. Im Gegenteil: Garcia Marquez
gelingt es, mit grossem Einfühlungsvermögen

auch jenen Figuren Leben
einzuhauchen, die ihm eigentlich zuwider sind.
Seine Sympathien sind trotzdem deutlich
erkennbar: Etwa für den beispielhaften
Rationalisten, den jüdisch-portugiesischen
Arzt Abrenuncio de Sa Pereira, der für die

Garcia Marquez

gelingt es, mit

grossem

Einfühlungsvermögen

auch jenen

Figuren Leben

einzuhauchen,

die ihm eigentlich

zuwider sind.

Verkörperung des Antidogmatismus steht.
Er stellt Individuum und Leben über
jegliche andere Wertvorstellungen und glaubt
nur an die im gesunden Menschenverstand
verankerte Wissenschaft. Zudem ist er
Besitzer der reichsten Bibliothek der Umgebung,

die sowohl alte wie auch neueste
Werke umfasst, daruntet das Gesamtwerk
Voltaires.

Aus Rücksicht auf die Leser, die den
Roman noch nicht kennen, zögere ich, den

Ausgang der Geschichte zu verraten. Ich
tue es dennoch, und zwar anhand einer
Passage, die mir den Titel dieses Aufsatzes

eingab. Der Satz ist im letzten Abschnitt
des Buches zu finden, nachdem der
Bischof persönlich «mit einer für seinen

Zustand und sein Alter unvorstellbaren

Energie die Exorzismen» durchgeführt, nachdem

Sierva Maria, «mit rasiertem Schädel
und Zwangsjacke» den unentwegten
Beschwörungen des Prälaten mit unglaublicher

Zähigkeit standgehalten hat und
schliesslich an den Folgen det
Unterernährung und an der Abwesenheit ihres
Geliebten zerbricht:

«Am 29. Mai, ohne Kraft für mehr,

träumte sie wieder von dem Fenster auf ein
verschneites Feld, wo Cayetano Delaura
nicht war und nie wieder sein würde. In
ihrem Schoss lag eine Traube goldener Beeren,

die kaum gegessen, wieder nachwuchsen.

Aber dieses Mal pflückte sie die Beeren

nicht einzeln, sondern jeweils zwei, und
atmete kaum vor Verlangen, der Traube auch
noch die letzte Beere abzugewinnen. Die
Wächterin, die hereinkam, um Sierva
Maria für die sechste Exorzismussitzung
vorzubereiten, fand sie auf dem Bett, vor
Liebe gestorben, mit strahlenden Augen und
der Haut einer Neugeborenen. Die
Haarstümpfe stiegen wie Bläschen aus dem rasierten

Schäden auf, und man sah sie wachsen.

»

Garcia Marquez hat ein weiteres Mal
seine überragenden erzählerischen
Qualitäten unter Beweis gestellt — und zwar
mit einem Stoff, der einem weniger
erfahrenen Autor leicht in den Bereich des

Kitsches hätte abgleiten können. «Von der
Liebe und anderen Dämonen» zu schreiben,

war ein Wagnis. Dennoch gehört der
Roman zu seinen besten.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75/76. JAHR HEFT 12/1 63



KULTUR

Michael Wirth

Den Teufelskreis durchbrochen

Yvette Z'Graggen öffnet in ihrem neuen Roman

«Matthias Berg» noch einmal die Narben, die der
Zweite Weltkrieg hinterlassen hat und die heute,

50 Jahre später, auch junge Menschen noch tragen.

L/ie 25jährige Genferin Ma- aufbaut, um seiner Familie eine materielle
Yvette Z'Graggen, rie in Yvette Z'Graggens neuem Roman Lebensgrundlage zu sichern, steigert sich
Matthias Berg, Editions «Matthias Berg» ist ein spätes Opfer der Beates Verdacht in einen Verfolgungs-
de l'Aire, Vevey 1995. unaufgearbeiteten nationalsozialistischen wahn, der in einem tödlichen Sprung aus

Vergangenheit ihrer Familie. Ihre deutsche dem Fenster sein Ende finden wird. Doch
Mutter Eva ist in den fünfziger Jahren als Eva ist ihrem Vater bereits vollständig ent-
jeune fille au pair nach Genf gekommen, fremdet. Später, in Genf, wird die junge
weil sie nach dem Tod ihrer Mutter Beate Frau ihrer Tochter Marie die Existenz des

keine affektive Bindung mehr in Deutsch- Grossvatets in Deutschland verschweigen,
land zu haben glaubte. Denn eine eigen- In Eva wandelt sich die Scham, einen Nazi
tümliche Solidarität des Hasses auf Mat- als Vater zu haben, in einen unauflösbaren,
thias Berg, Evas Vater, hatte Mutter und zerstörerischen Selbsthass, der auch sie in
Tochter geeint. Beate verdächtigte ihn, als den Selbstmord treiben wird. Das Wenige,
Soldat in Russland an Kriegsverbrechen das Marie über den Grossvater weiss, hat

teilgenommen zu haben, während sie zu Bertrand, ihr Vater, erzählt. Marie spürt,
Hause in einer Widerstandgruppe von den dass der Grossvater der Teil ihrer Identität
Nazis Verfolgten half. Als Matthias 1948 ist, den sie nicht kennt. Sie fährt nach Ber-

aus russischer Kriegsgefangenschaft zurück- lin und findet den greisen Matthias Berg
kehrt, findet das Paar nicht mehr zueinan- unweit des Kurfürstendammes. Ihn aus
der. Während Matthias mit einem grossen der Entfernung beobachtend, gehen dem
Arbeitseinsatz ein kleines Unternehmen Mädchen die Stimmen einet ihre Zukunft

——-^-ll«!^^^^^^^^^^^^^^^^^^^^^— belastenden Erinnerung durch den Kopf:
Beates ins Krankhafte gesteigerter Hass,
der sich in Eva fortsetzt und der auch von
ihr, Marie, Besitz ergreifen sollte, wäre da

nicht der Schweizer Vatet gewesen, der

Marie geholfen hat, den Teufelskreis zu

Yvette Z'Graggen, im Krieg Mitarbeiterin
des Internationalen Roten Kreuzes —

—i^ unter diesem Eindruck veröffentlichte sie

ihren ersten Roman «La Vie attendait» -,
scheint, nicht zuletzt geleitet durch die

^Ufl Schreckensmeldungen aus Bosnien, mit
«Matthias Berg» an ihre literarischen An-

B^^fc fange zurückkehren zu wollen: Sie schreibt

von den seelischen Spätschäden des Krieges,

die bis in unsere Tage hinein wirken,
vom Leiden auch der Deutschen, die Täter,
aber auch Opfer, die ersten Opfer der Na-

^H_fiiii______i

tionalsozialisten, waren. Yvette Z'Graggen
stellt nicht mehr die Schuldfrage. Sie in-

der Kaiser-Wilhelm- ¦ teressiert die Eigendynamik des Krieges,
Gedächtniskirche. ^^TfcwJ*"' aus der es kein Entrinnen mehr gibt und

64 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75776. JAHR HEFT 12/1

Sinnbild von Schuld und

Neubeginn in Berlin:
Turmruine und Neubau



KULTUR HARALD SZEEMANN

nimmt Berg nicht immer überzeugend in
Schutz. Der war kein Mann des

Widerstandes, auch keiner, der für Hitler
gestimmt hat - ein literarisch nicht leicht zu
zeichnender Typ. Nach der Katastrophe
versuchte manch' einer in Deutschland
vergebens, wie Beate und Matthias, mit
dem eigenen Versagen, mit der Schuld fertig

zu werden. Dabei verstrickte man sich
unbewusst in neues Unrecht, in
Unmenschlichkeiten, dieses Mal gegen die

eigene Familie. Die Familie ist die Sphäre,
in der die psychische Deformation der
Menschen durch das totalitäre Regime
Langzeitwirkung zeigt.

Yvette Z'Graggen gibt ihrem Roman
einen unerwartet pathetischen und appellhaften

Schluss. Nachdem sich Marie zu
erkennen gegeben hat, lädt Matthias sie auf
den nächsten Tag in seine Wohnung ein.
Doch zu dieser Begegnung kommt es nicht
mehr, denn Matthias wird in der Nacht
vom Tod überrascht. Lena, Matthias'
Lebensgefährtin, erzählt nun Marie die
Geschichte eines Mannes, der zwar Soldat,
aber kein Verbrecher war. Marie fährt
in dem glücklichen Bewusstsein nach Genf
zurück, dass Matthias liebte und
geliebt wurde, von Beate, später von Lena.
Der im Stfudel der persönlichen Tragödien
so unsäglich alleingelassene, verrohte
Mensch kann überhaupt erst wieder ein

GEDICHT

WEISSES RAUSCHEN

Zur Strecke gebracht während
der Fütterung der verbotenen
Von den Knochen gezogen die

Haut Begrüssungsworte murmelnd

Im Rippenkäfig findet sich der

rote Beutel der Fingerprint der

tickert wie das Pfotenkratzen
aufden Dielen vor dem Ausgang

Pause im Verkehr der Telephone

In der Schleife der Ideen
Riss durch Pläne Summt das

letzte Wort den ersten Ton

HANSJÖRG SCHERTENLEIB

Mensch werden, wenn die Liebe, die er
beanspruchen darf, ihm bedingungslos zuteil
wird. Marie verkörpert diese Hoffnung,
ein Prinzip, das die Jugend zu ihrem Träger

erwählt hat.

Michael Wirth

«Von der Lust, Film wieder zu erleben»
Harald Szeemanns Kino-Ausstellung in Zürich

«J.00 Jahre Kinobiscum»:
Die 7. Kunst auf der Suche nach den 6
Anderen.» — Harald Szeemann ist im Zürcher
Kunsthaus wahrhaft eine Jahrhundertausstellung

gelungen. Eine Ausstellung, in der
Licht und Begehbarkeit, das den traditionellen

Ausstellungskonzepten Eigene, eine
vielfache Dimension erhält. In der
Dunkelheit stehend blickt man in das Licht,
das alle Künste in sich aufgenommen zu
haben scheint. «Das Gleiten von einer Kunst

zur anderen ist der poetische Ansatz der
8. Kunst» (Harald Szeemann). Nichts ist für
diese Ausstellung wichtiger, als ihre auf
den zweiten Blick konventionellen
Voraussetzungen. Die Kunst der Architektur
gewährt ihre Begehbarkeit, durch die
bestimmt wird, in welchen Räumen projiziert

und in welchen durch die
Projektionsräume ausgesparten Teilen im Licht
Kunst oder andere zwei und dreidimensionale

Objekte gezeigt werden können.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75./76. JAHR HEFT 12/1 65



KULTUR

Eine Ausstellung der Masse, der Kunst,
welche die Massen faszinierte. Weltfilmkultur

der letzten 100 Jahre in Ausschnitten.

Wer auch nur einen Bruchteil von ihr
sehen möchte — leider, aus verständlichen
Gründen, nur in Videoformat — der wird
wohl bis zum 25. Februar 1996 mehrmals
ins Zürcher Kunsthaus gehen müssen:
Szeemanns Strategie gegen das schnelle

flüchtige Schauen, das er andererseits
durch den Ausschnitt begünstigt. Struktur
gebend ist, was die Kamera 100 Jahre lang
festgehalten hat. Liebe, Hass, die Tugenden

und die Laster, Helden und Antihel-
den, Komik, Angst und Schrecken, Musik,
Eros, Werbung und Propaganda. Daneben:

Bildtechniken, Kameraführung, der
technische Fortschritt, der ästhetische
Wandel und derjenige der visuellen
Perzeption des Menschen, die Kreativität von
Regisseuren, Autoren, Kameraleuten und
Schauspielern. Einmal mehr ist eine Szee-

mann-Ausstellung Reaktion auf die Zeit —

Plädoyer für das Medium Film, in Zeiten
der «Intolerance» für das Neue im Film,
das nicht aus den grossen Filmindustrien
kommt, sondern neue «Ethik» verkörpert,
die des Russen Tarkovsky, des Griechen
Angelopoulus, des Inders Ray, des Iraners
Kiarostami zum Beispiel (bis 25. Februar
1996).

SPLITTER

Paris, Dienstag, den 25. (Oktober I960)

Mein lieber Louis,

Zazie hat mich verblüfft; es ist ein wahnsinnig
ehrgeiziger und ungeheuer mutiger Film. Ich hätte
bestimmt mehr und häufiger gelacht, aber oft haben

mich die technischen Tricks, die Nahaufnahmen vor

bewegtem Hintergrund usw. einfach überwältigt.
Meine Lieblingseinstellung? Die weinende Albertine.
Mein Lieblingsschauspieler? Die phantastische
Catherine Demongeot. Meine Lieblingsszene? Die

Ankunft der Milizsoldaten mit den dicken Köpfen.

François Truffaut an Louis Malle, aus: François

Truffaut, Briefe 1945-1984, Wilhelm Heyne Verlag,

München 1994, S. 194

AGENDA

Ausstellung

Mit Turban und Fahne

Kunstmuseum Basel, St. Alban-Graben 16, Tel.
061/271 08 28, Dienstag bis Sonntag 10-17 Uhr, bis
11. Februar.

Das im Jahre 1914 zusammen mit der Sammlung
Hans Von der Mühll dem Kunstmuseum Basel
geschenkte Gemälde «Die Begegnung von David und
Abigail» des Dordrechter Malers Aelbert Cuyp
(1620-1691) wurde seit mehreren Jahrzehnten der
Öffentlichkeit nicht mehr präsentiert. Die innerhalb
der letzten Monate erfolgte Restaurierung ist
willkommener Anlass, das Bild nun im Rahmen einer
kleinen Studioausstellung zu zeigen. Eine Untersuchung

hatte ergeben, dass das Werk partienweise
übermalt war. Nach Abnahme dieser Übermalungen
kam, vollkommen erhalten, die ursprüngliche Malerei

zum Vorschein. Mit Recht kann man daher von
einer Wiederentdeckung sprechen: Unbeeinträchtigt
durch spätere, einem gewandelten Kunstgeschmack
geschuldete Verfälschungen ist der Blick des
Betrachters nun wieder frei für die ursprünglichen
Intentionen des Künstlers.

Ausstellung

Marcel Brion, les chambres de

l'imaginaire. Parcours d'un Européen

Exposition au Musée historique, 4 pi. de la
cathédrale, Lausanne, tél. 021/312 13 68, jusqu'au
25 février 1996.

Ecrivain et académicien français (1895-1984), Marcel

Brion, homme de civilisation, a tenté, dans un
esprit humaniste influencé par la Renaissance
italienne et par Goethe, de rassembler et surtout de faire
dialoguer les figures protéiformes de la culture.
Spécialiste du romantisme allemand, musicologue
sensible, critique d'art curieux, critique littéraire
défenseur des littératures européennes, Marcel Brion
est aussi romancier. L'exposition, organisée pour le
centenaire de la naissance de l'écrivain et à l'occasion
de l'ouverture de sa bibliothèque personnelle au
Conservatoire de Lausanne, explore les aspects cachés
de sa création romanesque.
Les chambres de l'imaginaire rappellent l'espace clos
de la demeure, celle de la maison d'enfance, du
château classique ou de la villa italienne. La chambre ne
constitue-t-elle pas le cadre privilégié de l'écriture?
La chambre replie l'univers sur lui-même avant de

permettre sa dilatation dans l'imagination. L'exposition,
dans un espace labyrinthique, ouvre des portes

ou des fenêtres sur les univers possibles entrevus dans
la création romanesque de Marcel Brion. Dans sa

bibliothèque, vaste lieu de travail, Marcel Brion
s'entourait d'objets chers: photographies de forêts et
de montagnes, roches colorées ou fossiles, peintures,
livres partout déposés. La collection d'objets et les
nombreuses références littéraires constituent ainsi un
répertoire d'archives où s'inscrit une mémoire culturelle

vivante, à la fois personnelle et universelle. Les

objets abondent dans l'œuvre de Marcel Brion,
formant une collection singulière, investissant l'espace
du texte comme celui d'une cabinet de curiosités.
Quotidiens ou rares, le plus souvent anciens, ils
servent de mémoire, permettant le retour des récits
oubliés dans le présent. Les objets présentés dans l'exposition

n'ont pas appartenu à l'écrivain; ils sont des

repères, des suggestions, des clés ouvrant les portes
de son imaginaire.

66 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1


	Kultur

