Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 76 (1996)

Heft: 12-1

Artikel: Merlin oder das Flimmern in der Kultur : Uberlegungen zur Idee der
Vermittlung am Ende des 20. Jahrhunderts

Autor: Gorner, Rudiger

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165555

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PERSPEKTIVEN

Riidiger Gorner

MERLIN ODER DAS FLIMMERN IN DER KULTUR

Uberlegungen zur Idee der Vermittlung am Ende des 20. Jahrhunderts

Fasst man das Panorama dieses Jahrbunderts? Vom Futurismus

bis zum Holocaust, von der Russischen Revolution bis Hiroshima,

vom Surrealismus bis zur Diktatur der ideologisierten Wirklichkeit.

Man schickt sich an, diese Substanzauflisung im Ideellen aufzufangen,

teils durch eine Renaissance des Religiisen, teils durch funktionale
Vernetzung angeblicher Interessenpolitik. Doch allenthalben
fillt das Pseudohafte, Kiinstliche solcher Versuche ins Auge.

Kommt der letzte Schrei - le dernier cri -
vor oder nach den letzten Dingen?
Wolfgang Hildesheimer, Nachlese (1989)

Am Anfang und am Ende
dieses Jahrhunderts stehen, glaubt man
der Literatur, die Nervosen, Uberspann-
ten, die selbstquilerisch Veranlagten und
von der Geschichte Uberholten. Sie wir-
ken orientierungslos, traumatisiert. Be-
stindig verabschieden sie sich, ohne wirk-
lich zu gehen. Schon 1921 hatte Guil-
laume Apollinaires lebendig begrabener
Zauberer Merlin eine dazu passende Szene-
rie entworfen:

«lch besuchte leere Stidte und verlassene
Katen. Ich sammelte die Kronen aller Konige
und machte daraus das unbewegliche Werk-
zeug der geschwiitzigen Welt. Goldene Schiffe,
ohne Matrosen, zogen am Horizont voriiber.
Riesige Schatten erschienen auf den fernen
Segeln.»

Das Ich in Kehraus-Stimmung. Es pliin-
dert die steril gewordene Kultur und sam-
melt mit unsichtbarer Hand Relikte der
Macht, flimmernde Zeichen einer ver-
brauchten Kultur, um mit ihnen zu zau-
bern. Was bleibt, sind Todesahnungen, die
«Schatten» auf den Segeln, die Menetekel
der Zukunft.

Wovon aber verabschiedete sich Apolli-
naires Zauberer Merlin? Von Zusammen-
hingen und Traditionen, noch nicht aber
von seiner Kunst. Indem er zauberte, ent-
zauberte er den Schein der Welt und redu-
zierte die Traditionen auf ihren entseelten
und geschichtslos gewordenen Dingcharak-
ter. Dieses Zaubern galt jedoch Merlins

42 SCHWEIZER MONATSHEEFTE  75./76. JAHR HEFT 12/1

eigener Unterhaltung. Seine Kunst ver-
mittelte nichts mehr. Die Postmodernen
koénnten diesen Merlin ihren Ahnen nen-
nen; nur fehlt ihnen sein Geheimnis, das
Mysterium, das ihn — trotz aller Vergeb-
lichkeit seines Zauberns — umgab.

Merlins Zaubern verstirkte die Endzeit-
stimmung. Dem Aufbruchpathos seiner
Mitwelt misstraute er. Er war dem Ab-
schied nicht voran, sondern befand sich
mitten in ihm. Er kannte keine Dogmen,
vielmehr gehérte er zu den Sammlern von
Uberresten und befand sich stets auf der
Jagd nach Impressionen, ohne deswegen
Impressionist gewesen zu sein. Weder ge-
birdete er sich als Spenglerianer noch als
Pessimist. Er blieb sich treu als Verschwin-
dekiinstler — ein Sonderling im Zeitalter
der Ideologien.

Ein halbes Jahrhundert spiter, und die
Postmoderne konnte es sich leisten, die
Ideologen zu Sonderlingen zu erkliren. Flu-
xus hiess das neue Zauberwort, dauerndes
Fliessen, Chargieren, Spielen um des Spie-
lens willen, Dekonstruktion als amiisante
Form der Kreativitit. Aus dem Denken ist
ein Oszillieren zwischen dieser und jener
Meinung geworden. Alles bot sich zur De-
konstruktion an; nur der Dekonstruktivis-
mus selbst hat sich ihr mit Erfolg entzogen.

In diesem Klima erfolgte die Wende.
Im Osten waren die Wiirfel gefallen; im
Westen verschwanden sie bald wieder im
Knobelbecher — und man meinte, unver-
drossen weiterspielen zu kénnen. Wihrend
der Osten den Pulsschlag der Geschichte
spiirte, hielt sie der Westen nur fiir kiinst-
lich beatmet.



PERSPEKTIVEN

Nun hat uns das Nationalstaatspathos
wieder, und wir stehen zwischen postmo-
derner Beliebigkeit und virulentem Neo-
dogmatismus — gleich welcher Couleur —,
zwischen Spielerei und Prinzipienstreit.
Die einen beschwéren die Solidargemein-
schaft, die anderen sehen bereits eine «ato-
misierte Gesellschaft autonomer Individuen»
(Ulrich Blum) am Werk.

Man spricht inzwischen in manchen
Kreisen sogar wieder von Zukunft, von
Perspektiven, vermeidet aber peinlich be-
fangen das Visionir-Utopische. Statt dessen
siecht sich der Griindergeist mancherorts
rehabilitiert. Man will zu neuen Zusam-
menhingen vordringen; doch iiberlisst
man sie zumeist computeraler Vernet-
zung.

Soviel «Neo» war nie. Nur — was ist das
«Neue»? Mehr als ein schlechtes Imitat des
Gehabten? Wer allzu grossziigig diese Vor-
silbe «Neo» bemiiht, sollte iibrigens be-
denken, dass es auch eine Neotenie gibt,
ein unvorhergesehenes Stehenbleiben einer
Entwicklung im Larvenzustand.

Dauerzeugen des Weltgeschehens

Wieder einmal gehen sie um, die Vergan-
genheitsbewiltiger, die Relativierer der
Geschichtslast. Und gleichzeitig sind die
Verklirer am Werk. Altlinke im bundes-
deutschen Westen etwa kdénnen inzwischen
sogar Adenauers Rheinrepublik romanti-
sieren, wihrend mancher ehemalige Ge-
nosse im Osten bereits beteuert, dass nir-
gends iippigere Kletterrosen gewachsen
seien als an Ulbrichts und Honeckers Stachel-
drihten und Hochspannungsziunen. Das
sind Symptome einer grossen Uberfor-
derung. Wir fiihlen uns iiberbiirdet vom
Schritt-halten-Miissen mit Ereignissen und
Entwicklungen, die lingst an uns vorbei-
gegangen sind. Aschenbachhaft ist es dem
Menschen an der Schwelle zum nichsten
Jahrtausend zumute — entgegen aller Wer-
bebilder vom dynamischen, sanft gebriun-
ten Erfolgsmenschen mit transportablem
Welttelephon, Electronic-Mail-Anschluss
und artifiziell gestyltem Ausseren.
Problemlésungen sind zu einer Frage
permanenter Improvisationen geworden.
Von dauerhaften Lésungen kann kaum
noch die Rede sein, allenfalls von Krisen-
management und schnellen Eingreifein-
heiten. Man hangelt sich von einem Pro-

Ist es nicht
an der Zeit, zu
unserer eigenen

Sensibilitat
zuriickzufinden,

ohne dass daraus
ein steriler Be-
troffenheitskult
entstinde?

DIE IDEE DER VERMITTLUNG

blem zum nichsten und «bewiltigt» es am
besten gemiss des allabendlichen Um-
schaltverfahrens vor dem Bildschirm: Per
Fernbedienung simulieren wir wahlweise
Betroffenheit oder Abschiede von diesem
und jenem vorgefithrten Fall. Beim Welt-
geschehen sind wir Dauerzeugen bei gleich-
zeitig rapide abnehmender Einsichtsfihig-
keit.

Von der Bilderflut iiberreizt sind wir
in Wahrheit abgestumpft und nehmen
kaum noch wahr, wenn es um tatsichlich
existentielle Anliegen geht. Aus der Auf-
klirung ist inzwischen Abgeklirtheit ge-
worden, schwerlich ein Zustand, in dem es
zu einer werteorientierten Toleranz kom-
men kann.

Was braucht es in einer solchen Situa-
tion? Heiligen Zorn dostojewskischer Pri-
gung? Es ist bemerkenswert, dass gerade
die russische Gegenwartsliteratur eben da-
mit aufwartet — in Gestalt des vom furor
poeticus offenbar beseelten Wladimir Soro-
kin, zu dessen Credo die These gehort,
dass nicht nur Gott, sondern auch der
Mensch tot sei; nur habe dieser es noch
nicht bemerkt.

Ist das Ausdruck eines abgrundtiefen
Zynismus oder eines wiitenden Suchens
nach metaphysischer Wahrheit? Oder
briuchten wir eher etwas Apollinaireschen
Merlin in uns, etwas von seiner Kunst, sich
unauffillig zu machen und doch zu wir-
ken, etwas von seiner zaubrischen Niich-
ternheit, die ihn befihigte, die Zeichen
der Geschichte zu deuten, etwas von sei-
nem Vermdgen, Spielraum zu gewinnen,
ohne in ihm verspielt zu werden? Ist es
nicht an der Zeit, zu unserer eigenen Sen-
sibilitidt zuriickzufinden, ohne dass daraus
ein steriler Betroffenheitskult entstiinde?

Kulturkritik kann zumindest dabei hel-
fen, diesen Spielraum zu vergréssern und
die Sensibilitit zu intensivieren, eine Kul-
turkritik wohlgemerkt, die mit dem Wider-
sinnigen der Verhiltnisse rechnet und
nicht mit dialektischen Erklirungsvorga-
ben operiert; eine Kritik, die das Aura-
tische und Erratische in der Kultur zu
reflektieren versteht sowie Auflésungs-
erscheinungen und unverhoffte Substanz-
gewinne, die mit Gleichzeitigkeiten von
gegenlidufigen Entwicklungen rechnet und
zihen Restbestinden an Tradition und Be-
wusstsein sowie mit plétzlichen Funken,
mit der Glut unter der Asche der abge-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75./76. JAHR HEFT 12/1

43



PERSPEKTIVEN

brannten Epochen, die ein unerwartet auf-
kommender Wind entfachen kann.

Ein neuer Journalismus der
Sensibilisierung

Das Flimmern an den Rindern der Kultur
verlangt immer auch eine artistische Kri-
tik, die selbst Werk wird, Zeugnis ihrer
Zeit und — durchaus im Sinne Friedrich
Schlegels — ein eigenstindiger Kulturwert.

Periodisch hat man in diesem Jahr-
hundert europaweit eine neue kritische
Kultur, sprich: einen niveauvolleren Jour-
nalismus gefordert: Hofmannsthal um
1910, 7.S. Eliot um 1946, Havel nach
der Wende, einen Kulturjournalismus, der
sich um Vermittlung bemiiht, um die Ent-
schirfung nationaler Gegensiitze und ideo-
logischer Positionen, eine journalistische
Kultur der Sensibilisierung, nicht Sensa-
tionalisierung.

Keine Vermittlung ohne Kritik. Keine
Kritikkultur ohne vermittelnde Intentio-
nen des Kritikers. Doch wie ist es um diese
kritische Vermittlung tagtiglich bestellt?

Wir leben im Zeitalter der Stichwérter,
der Metonymien: Islamismus, Ozonloch,
Mururoa, Sarajewo. Das Durchdenken der
mit diesen Worten verbundenen Probleme
hingt von den Sendezeiten ab. Show- und
Talkmaster jonglieren mit ihnen, als ginge
es um nichts. Von Werbespots und dem
Applaus eines bestellten Publikums unter-
brochen, talkt man sich von Platitiide zu
Platitiide. Die reisserische Uberschrift, die
gezielte Ubertreibung besorgt dazu im
Zeitungsfach den desinformierenden Rest.

Die Hauptthemen, mit denen sich in
Wort und Bild jonglieren lisst, lauten: Das
Verhiltnis zwischen islamischer Welt und
dem teilsikularisierten Okzident, zwischen
den sich renationalisierenden und mithin
radikalisierenden Teilen multikultureller
Gesellschaften und zwischen der flichen-
brandgleichen Verarmung der Vierten
Welt und dem hybriden Wachstum in den
postindustriellen Gesellschaften.

Stichwort Islam. Weder kann es ange-
hen, den Islam auf die von gewissen Aya-
tollahs ausgesprochene fatwa zu verkiirzen
noch, umgekehrt, die fazwa mit dem Hin-
weis auf die humane Mystik tanzender
Derwische zu bagatellisieren. Im Westen
sind wir freilich in keiner Weise vorberei-
tet gewesen auf diese sakrale Mobilisie-

44  SCHWEIZER MONATSHEFTE 75./76. JAHR HEFT 12/1

DIE IDEE DER VERMITTLUNG

rung, ja militante Religiositit, wie sie die
fundamentalistischen Islamisten prakti-
zieren. Lingst daran gewohnt, Religion
als kommodes Wahlfach aufzufassen, ste-
hen wir diesem sakral-militanten Existen-
tialismus fassungslos gegeniiber. Wir ant-
worten mit Abgrenzung und betreiben
offen oder insgeheim die Ghettoisierung
der Muslime, die man — der Einfachheit
halber — unterschiedslos zu Fundamenta-
listen und potentiellen Terroristen erklirt.

Wo vermittelt man wie? Zunichst doch
wohl an den Rindern der Kulturen, in den
gemeinsamen Problemzonen, dort, wo die
Kulturen flimmern. Vermitteln bedeutet
primir: Auf das andere einstimmen — aber
auch: eben dies vom anderen zu verlangen.
Wir miissen immer wieder von neuem ler-
nen, uns gegenseitig zuzumuten. Das kann
nicht wertfrei geschehen; doch sollte die
Vermittlung dazu beitragen, die Ursachen
fiir das andere der jeweiligen Werte freizu-
legen.

Wir haben durchaus das Recht, den
Islam zu fragen, weshalb er sich seit dem
16. Jahrhundert immer bewusster vom
Westen abgekoppelt, den technisch-so-
zialen Innovationsprozess dem Okzident
iiberlassen und sich schliesslich von der
europiischen Aufklirung ausgeschlossen
hat. Wir sollten #ns vom Islam fragen
lassen, weshalb unsere Aufklirung in zy-
nische Abgeklirtheit gemiindet ist und
weshalb das jahrhundertelang blindwiitig
und zugleich systematisch kolonisierende
Europa nicht zu dem verheerenden Flur-
schaden steht, den es gerade auch in den
arabischen Regionen hinterlassen hat.

Am Ende dieses Jahrhunderts befinden
wir uns in einer Phase konvergierender
Kulturen und gleichzeitig in einer Welt, in
der die Kulturen eine neue Selbstbezogen-
heit entwickeln, weil sie sich zum Teil erst
nach 1989 wieder selbst zu finden gelernt
haben. Oder handelt es sich bei diesem
Konvergieren nur um eine technische Si-
mulation vermittels Satellitenprogramms,
letztlich also um eine Fiktion? Was ist
davon zu halten, wenn private Programm-
anbieter,
Finanziers aus diversen arabischen Staaten
Sendungen fiir die muslimischen Bevilke-
rungsteile in Westeuropa ausstrahlen, die
den Hass auf den Westen predigen? Wie
reagieren wir, wenn ein britischer Medien-
tycoon neuerdings Siidostasien zu seinem

fundamentalistisch gesonnene

Im Westen
sind wir in
keiner Weise
vorbereitet
gewesen auf
die funda-
mentalistischen
Islamisten.




PERSPEKTIVEN

Liberalismus
bedeutet indivi-
duelle Freiheit

als soziale

Verpflichtung, um
so das Niveau
der Zivilitat in
der Gesellschaft
zu heben.

neuen «Aktionsfeld» erklirt hat, um dort
Tag und Nacht die Trommeln fiir den
Neothatcherismus zu rithren? Ist das Kon-
vergenz der Kulturen oder Medienkolonia-
lismus?

«Wealth of Nations» und
«Nathan der Weise»

Angesichts der Vermischung von Provin-
zialismus, neuem Nationalpathos und welt-
weit real existierender Technokratie zu
einem «internationalen Nationalismus»,
der ein Gefahrenpotential darstellt, das
jenem des kalten Krieges in nichts nach-
steht, angesichts dieses unkalkulierbaren
Amalgams bedeutet «Kultur» freilich nicht
nur Vermittlung, sondern auch Entlarvung
neoideologischer Positionen. Die Frage
mag berechtigt sein, ob es zu einer fort-
schreitenden Verwestlichung des europii-
schen Ostens oder, eher langfristig, zu
einer Verdstlichung des Westens kommt.
Doch fragt es sich in erster Linie, was
wir mit diesen Begriffen verbinden. Im
«Westen» stellt sich das Problem, wie wir
es mit unserem ureigensten Ergebnis der
Aufklirung, mit dem Liberalismus, halten.
Paradoxerweise zerfillt er gegenwirtig in
parteipolitischer Form allerorts, obgleich
er ideologiegeschichtlich im Jahr der welt-
historischen Wende lauthals zum Sieger,
ja, laut Fukuyama, zum Erfiiller der Welt-
geschichte erklirt worden ist. Wohlge-
merke: der Wirtschaftsliberalismus. Das
Freiheitliche hat sich auf den freien Markt
reduziert, auf seine funktionale Seite, auf
Kosten seiner ideell-politischen Werte, der
Menschenrechte und der Toleranz. Der
Liberale gibt sich primir als homo oecono-
micus, aber als homo ludens nur insofern,
als er sich mit dem freien Spiel des Marktes
begniigt. Die geistige Selbstentwertung
des Liberalismus in der Stunde seines gross-
ten geschichtlichen Triumphes ist eine iro-
nische Pointe, die er sich besser nicht
geleistet hitte. (Es sollte im iibrigen zu
denken geben, dass ausgerechnet das Mut-
terland des Adam Smithschen homo oecono-
micus bis heute als einziges westliches
Land seinem Staatsvolk eine verfassungs-
rechtlich verankerte, iiberfillige Neufas-
sung der Bill of Rights verweigert.)

Nach der Umwendung aller Werte
scheint es dringend geboten, dass wir uns
selbst ein erneuert wertorientiertes Frei-

DIE IDEE DER VERMITTLUNG

heitsverstindnis vermitteln. Nicht: Entwe-
der Adam Smith oder Gotthold Ephraim
Lessing, sondern: Sowohl massvoller
«Wealth of Nations» als auch «Nathan der
Weise». Liberalismus heute, das bedeutet,
daran zu arbeiten, dass individuelle Frei-
heit als soziale Verpflichtung angesehen
wird, um so das Niveau der Zivilitit in der
Gesellschaft zu heben. Toleranz darf nicht
mehr mit Gleichgiiltigkeit und werteblin-
dem Laissez-faire verwechselt werden. Frei-
heitlichkeit meint nicht die «blosse Vor-
stellung von mir selbst als einem absolut
freien Wesen», wie das der deutsche Idea-
lismus formuliert hatte, sondern ein Frei-
Werden von iibersteigerten Erwartungs-
haltungen, Frei-Werden von Vorurteilen
und Fetischen, von skurrilen Mythisierun-
gen und konsumorientierter Eindimensio-
nalitit.

Richard Wagners Gesamtkunstwerk

Wo stehen wir? Am Eingang zu einer
neuen, durch die Mediokratie verschulde-
ten Unmiindigkeit? Im Bodenlosen eines
entwurzelten Selbstverstindnisses, umge-
ben von permanenten Revolutionen im
Bereich von Chip- und Gen-Technologie,
deren Beben wir nicht einmal mehr wahr-
nehmen kénnen, weil sie sich in der Regel
jenseits unseres Erfahrungsbereiches ab-
spielen und dennoch von kaum iiberseh-
baren Konsequenzen fiir uns sind.

Wir halten uns gerne am Ende dieses
Jahrhunderts fiir Jetsetter, befinden uns
aber bewusstseinsmissig cher in einem
Stocherkahn; denn ob wir wollen oder
nicht: Wir sitzen fest in den blutig-trilben
Gewissern dieses Jahrhunderts. Wie sollen
wir loskommen von seinen unsiglichen
Verbrechen, seinen mass- und trostlosen
Widerspriichen, die auf keinen Begriff zu
bringen sind? Kultur, Kritik, Vermittlung
— auf der Schwelle zur Jahrtausendwende,
ohnehin ein zu grosses Wort, sie scheinen
vor allem auch damit zu tun zu haben, was
wir tradieren kénnen ins nichste Jahrhun-
dert.

Nach Kriften wickeln wir ab und ent-
sorgen, topfen um oder vertagen uns. Was
kénnen wir vermitteln iiber die magische
Jahres- und Jahrtausendzahl hinaus? Das
gebrochene Verhiltnis zum Fortschritt, die
Zweifel und die Skepsis an den mensch-
lichen Errungenschaften und Erklirungs-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75./76. JAHR HEFT 12/1

45



PERSPEKTIVEN

mustern, das Wissen um die Dimonie des
Ideologischen?

Oder wird eine neue Phase der heuchle-
rischen Unbefangenheit anbrechen? Wer-
den wir bald so tun, als gibe es die Ab-
griinde des Gestern nicht mehr?

Nehmen wir sie mit uns, die kafkaeske
Angst und Anonymitit oder eher den letz-
ten glaubhaften Imperativ, den die Lite-
ratur der Spitzeit zuwege gebracht hat:
die Aufforderung zum Durchbruch, der
Thomas Manns deutscher Tonsetzer, Adrian
Leverkiihn, entsprechen wollte, ein Durch-
bruch in der Kunst und durch die Kunst —
hin zu einer «neuen» Humanitit?

Was weist hiniiber in die andere Zeit?
Bergs Violinkonzert oder die Rolling Stones
im Playback-Verfahren? Der Genozid oder
Hitlerund Stalin auf Heiner Miillers Biihne?

Ende des 19. Jahrhunderts liess sich ohne
Miihe angeben, was das zentrale istheti-
sche Ereignis gewesen war, das dann auch
weit iiber die Jahrhundertwende hin-
ausreichen sollte: Das Gesamtkunstwerk
Richard Wagners. In ihm fand zusammen,
was bis dahin Epoche gemacht hatte: mu-
sikalisch, stofflich und gestalterisch. Im
Gesamtkunstwerk hatte das 19. Jahrhun-
dert seinen Spiegel erhalten; denn es zeigte
buchstiblich alles: Die Sikularisierung
der Religion, die verfiihrerisch-gefihrliche
Schonheit des Verfalls, die gesellschaft-
lich-zivilisatorischen Widerspriiche, die bei
Wagner als Dissonanzen zum Klingen ge-
bracht wurden, die utopischen Entwiirfe,
die im Erlésungsmotiv weiterschwangen.
Davon hat sie gezehrt, die Kunst des
20. Jahrhunderts, vom Film bis zur Aus-
stellungskunst  Harald Szeemanns, von
Richard Strauss bis Joseph Beuys.

Am Ende des 20. Jahrhunderts begnii-
gen wir uns mit Spiegelscherben, mit
Bruchstiicken, ganz ohne «Konfession».
Noch immer haben wir den Geschmack
von Worten im Mund, die wie «modrige
Pilze» zerfallen sind, ganz so, wie es zu Be-
ginn dieses Sikulums Hofmannsthals Lord
Chandos empfunden hat. Denn welcher
Begriff bezeichnete noch einen Inhalt, der
im Laufe der letzten zehn Jahrzehnte nicht
mehrfach korrumpiert worden wire?

Aufschlussreich war eine jiingste Um-
frage unter Wissenschaftlern (August 1995),
die das betraf, was man heute mit «Zu-
kunft» verbinde. Die Mehrzahl der Befrag-
ten nannten das Wort «Solidaritit» — sei es

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE  75./76. JAHR HEFT 12/1

Ende des
19. Jahrhunderts
liess sich ohne
Mihe angeben,
was das zentrale
dsthetische
Ereignis gewesen
war, das dann
auch weit uber
die Jahrhundert-
wende hinaus-
reichen sollte:
Das Gesamt-
kunstwerk
Richard Wagners.

DIE IDEE DER VERMITTLUNG

mit den Elendsmigranten und Ausgegrenz-
ten, mit der geschidigten Natur und den
Opfern kaltbliitiger Rationalisierung. Das
decke sich iibrigens mit einem schon Jahre
zuriickliegenden Befund Viktor E. Frankls,
der aus der Sicht der Psychiatrie von einer
stindig wachsenden Sehnsucht des Men-
schen — gleich welcher Kultur er zugehére
— nach Solidaritit gesprochen hat. Frankl
hatte iibrigens von der Literatur gefordert,
sie solle nicht linger im Gefiihl der Absur-
ditit des Daseins verharren, sondern den
Ubergang vom Nihilismus in humane
Solidaritit zeigen. Nichts jedoch ist
deckungsungleicher als das Sollen und das
Kénnen-Wollen in der Kunst.

Die Schleier liiften

Worauf wir nicht alles hoffen: Auf eine
«politische Grosstat» im Bereich der Oko-
logie und der Nord-Siid-Problematik, auf
eine neue, weniger zynische Vernunft,
eben auf irgendetwas «Neues», Unver-
hofftes. Anders aber als zu Anfang dieses
Jahrhunderts — und das gibt zu vorsich-
tigem Optimismus Anlass — scheinen die
wenigsten eine neue Fiihrergestalt her-
beizusehnen. Man darf hoffen, dass die
Mittler gefragter bleiben, die von der Ver-
wandtschaft zwischen dem Schleier der
Maja und dem Tschador wissen und diese
Schleier zu liiften verstehen im Geiste des
Hohenliedes und der Upanishads, der
Suren und des «West-6stlichen Divans».

Das zwanzigste war auch das bislang
monstroseste Jahrhundert gewesen; die
Menschheit hat in thm mit ihrer Selbst-
ausléschung gespielt — im Namen totaliti-
rer Ideologeme, im Namen der Wissen-
schaft, die das Ende zum Experiment ge-
macht hat. Fasst man das Panorama dieses
Jahrhunderts? Vom Futurismus bis zum
Holocaust, von der Russischen Revolution
bis Hiroshima, vom Surrealismus bis zur
Diktatur der ideologisierten Wirklichkeit.
Nie waren brutal durchgesetzte Politiken
systematischer, tédlich konsequenter, nie
die Auflésung des Ethisch-Moralischen of-
fenbarer als in diesem Jahrhundert. Man
schickt sich an, diese Substanzauflésung
im Ideellen aufzufangen, teils durch eine
Renaissance des Religidsen, teils durch
funktionale Vernetzung angeblicher Inter-
essenpolitik. Doch allenthalben fillt das
Pseudohafte, Kiinstliche solcher Versuche



PERSPEKTIVEN

ins Auge. Man kritisiert die Postmoderne
und ihren Versatzstiickcharakter und er-
tappt sich immer wieder selbst dabei, wie
man fragmentarisiert, parodiert, gaukelt,
um sich wenigstens etwas Uberblick vor-
zutduschen. Der Ismen iiberdriissig, ver-
langt es uns doch nach Orientierung; der
politischen Utopien miide, kommen wir
doch nicht aus ohne Phantasien, von de-
nen wir hoffen, dass sie sich in wirkliche
Perspektiven verwandeln mégen.

Die rationale Seite des Vermittelns
meint, das Eigene durch das Andere neu
kennenzulernen und das Andere in seiner
Andersartigkeit zu schitzen. Der vernunft-
begabte Vermittler darf an diesem Punkt
freilich nicht stehenbleiben, sondern wird
gemeinsame Aufgaben und Verantwort-
lichkeiten zu ermitteln suchen, in der
Hoffnung, dass sich auf diese Weise ver-
wandte Interessen bilden werden. Kultur
bedeutet in diesem rationalen Sinne, das
Vermittelte wachsen zu lassen, damit das
Eigene und das Andere freie Foren des
Miteinander vorfinden koénnen. Dieses
Wachsen des Vermittelten hingt wesent-
lich auch vom sprachlichen Umgang mit
dem anderen ab, von dessen ethischer und
dsthetischer Qualitit. Kultur ist nach die-
sem Verstindnis und mit Hélderlin gesagt,
«Pflege des Buchstabs», sei er arabisch oder
kyrillisch, ist die Sorge um das Niveau der
Reflexion und das bestindige Fragen nach
dem, was sich in welcher Art und aus wel-
chen Griinden tradiert.

Daneben existiert freilich auch eine
andere Dimension der Vermittlung: die
intuitive, sensorische, die das Traumgebo-
rene als Kulturwert auffasst. Sie betrifft
jenes verborgene Urland des Menschli-
chen, auf dem Sehnsiichte wachsen und
Angste. Gemeint sind damit keine vagen
Zukunftsingste, keine Angste, die als Ent-
schuldigung fiir mangelnde Zivilcourage
herhalten miissen, sondern die Angst des
Menschen vor sich selbst, vor seinen eige-
nen Méglichkeiten. Kulturstiftend ist tat-
sichlich jene bewusstseinsférdernde Kritik,
welche die Angst des Menschen vor dem
doppeldeutig «Ungeheuren», zu dem er
fihig ist, wachhilt. Eine Angst, die in den
«leeren Stidten und wverlassenen Katen»
haust, in den «goldenen Schiffen ohne Ma-
trosen», von denen Apollinaires Zauberer
Merlin gesprochen hatte. Angst davor, ent-
decken zu miissen, warum diese Stidte

Alban Berg: Analyse-
skizze fir die Oper
Lulu (1934). Basel,

Paul-Sacher-Stiftung.

Kultur bedeutet,
das Vermittelte
wachsen zu
lassen, damit
das Eigene und
das Andere freie
Foren des
Miteinander vor-
finden kénnen.

Christoph Ransmayr:
Morbus Kitahara,

S. Fischer, Frankfurt
am Main 1995.

DIE IDEE DER VERMITTLUNG

und Katen und Prunkschiffe «/eer» sind,
welche «ungeheuere Tat» diese Verlassen-
heit bewirkt hat. Die Antwort darauf bleibt
eminent politisch; aber sie beginnt, auch
mythische Dimensionen zu gewinnen.
Mpythisch bedeutet dabei nicht, dass die
Verwiistungen, die verbrecherische Ideolo-
gen und Regime in diesem Jahrhundert
angerichtet haben, entriickt wiirden. AMy-
thisch meint, dass die Wirkung solcher
Zerstorung erhalten bleibt, aufgehoben
wie in der Orestie. Zerstorung und Wie-
deraufbau, Selbstvernichtung nach hybri-
scher Selbstiiberhebung, es scheint, als habe
dieses Jahrhundert alles darangesetzt, die
diesbetreffend einschligigen griechischen
Mythen noch zu iiberbieten. Uberall war
Troja, war blutender Mythos, war mythi-
sche Wirklichkeit. In unzihligen Kriegen
selbst nach 1945 hat sich die grausige
Realitdt dieses Mythos weiter vervielfacht.
Durch die Literarisierung dieser Wirklich-
keit, von O’Neill bis Sartre und jiingst
Christoph  Ransmayr, etwa in seinem
Roman «Morbus Kitahara», wird dieses
Grauen zur Abschreckung wachgehalten.
Auch das ist Kulturvermittlung: der Ver-
gleich der Ruinen, die Beschreibung, wie
diese oder jene Kultur mit ihnen umge-
gangen ist. Heiner Miiller hat daran erin-
nert, dass das Theater, die Kultur die Auf-
gabe habe, die Toten wieder und wieder zu
bestatten. Mehr, als wir wahrhaben wollen,
wird von der Art abhingen, in der wir die-
ser Aufgabe gerecht zu werden versuchen.
Der Schatten der Vergangenheit bleibt die
Flagge, unter der wir zu segeln haben, ob
dereinst wirklich zu neuen Ufern oder, wie
bisher, weiter eher im Kreis. 4

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75./76. JAHR HEFT 12/1

47



	Merlin oder das Flimmern in der Kultur : Überlegungen zur Idee der Vermittlung am Ende des 20. Jahrhunderts

