
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 76 (1996)

Heft: 12-1

Artikel: Merlin oder das Flimmern in der Kultur : Überlegungen zur Idee der
Vermittlung am Ende des 20. Jahrhunderts

Autor: Görner, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PERSPEKTIVEN

Rüdiger Görner

Merlin oder das Flimmern in der Kultur
Überlegungen zur Idee der Vermittlung am Ende des 20. Jahrhunderts

Fasst man das Panorama dieses Jahrhunderts? Vom Futurismus
bis zum Holocaust, von der Russischen Revolution bis Hiroshima,
vom Surrealismus bis zur Diktatur der ideologisierten Wirklichkeit.
Man schickt sich an, diese Substanzauflösung im Ideellen aufzufangen,
teils durch eine Renaissance des Religiösen, teils durch funktionale
Vernetzung angeblicher Interessenpolitik. Doch allenthalben

fällt das Pseudohafte, Künstliche solcher Versuche ins Auge.

Kommt der letzte Schrei - Ie dernier cri -
vor oder nach den letzten Dingen?

Wolfgang Hildesheimer, Nachlese (1989)

/im Anfang und am Ende
dieses Jahrhunderts stehen, glaubt man
der Literatur, die Nervösen, Überspannten,

die selbstquälerisch Veranlagten und
von der Geschichte Überholten. Sie wirken

orientierungslos, traumatisiert.
Beständig verabschieden sie sich, ohne wirklich

zu gehen. Schon 1921 hatte
Guillaume Apollinaires lebendig begrabener
Zauberer Merlin eine dazu passende Szenerie

entworfen:
«Ich besuchte leere Städte und verlassene

Katen. Ich sammelte die Kronen aller Könige
und machte daraus das unbewegliche Werkzeug

der geschwätzigen Welt. Goldene Schiffe,
ohne Matrosen, zogen am Horizont vorüber.

Riesige Schatten erschienen auf den fernen
Segeln.»

Das Ich in Kehraus-Stimmung. Es plündert

die steril gewordene Kultur und sammelt

mit unsichtbarer Hand Relikte der
Macht, flimmernde Zeichen einer
verbrauchten Kultur, um mit ihnen zu
zaubern. Was bleibt, sind Todesahnungen, die
«Schatten» auf den Segeln, die Menetekel
der Zukunft.

Wovon aber verabschiedete sich Apollinaires

Zauberer Merlin? Von Zusammenhängen

und Traditionen, noch nicht aber

von seiner Kunst. Indem er zauberte,
entzauberte er den Schein der Welt und
reduzierte die Traditionen auf ihren entseelten
und geschichtslos gewordenen Dingcharakter.

Dieses Zaubern galt jedoch Merlins

eigener Unterhaltung. Seine Kunst
vermittelte nichts mehr. Die Postmodernen
könnten diesen Merlin ihren Ahnen nennen;

nur fehlt ihnen sein Geheimnis, das

Mysterium, das ihn - trotz aller
Vergeblichkeit seines Zauberns - umgab.

Merlins Zaubern verstärkte die
Endzeitstimmung. Dem Aufbruchpathos seiner
Mitwelt misstraute er. Er war dem
Abschied nicht voran, sondern befand sich
mitten in ihm. Er kannte keine Dogmen,
vielmehr gehörte er zu den Sammlern von
Überresten und befand sich stets auf der

Jagd nach Imptessionen, ohne deswegen

Impressionist gewesen zu sein. Weder ge-
bärdete er sich als Spenglerianer noch als

Pessimist. Er blieb sich treu als Verschwindekünstler

- ein Sonderling im Zeitalter
der Ideologien.

Ein halbes Jahrhundert später, und die
Postmoderne konnte es sich leisten, die

Ideologen zu Sonderlingen zu erklären. Flu-
xus hiess das neue Zauberwort, dauerndes

Fliessen, Chargieren, Spielen um des Spielens

willen, Dekonstruktion als amüsante
Form der Kreativität. Aus dem Denken ist
ein Oszillieren zwischen dieser und jener
Meinung geworden. Alles bot sich zur
Dekonstruktion an; nur der Dekonstruktivis-
mus selbst hat sich ihr mit Erfolg entzogen.

In diesem Klima erfolgte die Wende.
Im Osten waten die Würfel gefallen; im
Westen vetschwanden sie bald wieder im
Knobelbecher — und man meinte,
unverdrossen weiterspielen zu können. Während
der Osten den Pulsschlag der Geschichte

spürte, hielt sie der Westen nur für künstlich

beatmet.

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75./76. JAHR HEFT 12/1



PERSPEKTIVEN DIE IDEE DER VERMITTLUNG

Nun hat uns das Nationalstaatspathos
wieder, und wir stehen zwischen postmoderner

Beliebigkeit und virulentem Neo-
dogmatismus — gleich welcher Couleur -,
zwischen Spielerei und Prinzipienstreit.
Die einen beschwören die Solidargemein-
schaft, die anderen sehen bereits eine «ato-
misierte Gesellschaft autonomer Individuen»
Ulrich Blum) am Werk.
Man spricht inzwischen in manchen

Kreisen sogar wieder von Zukunft, von
Perspektiven, vermeidet aber peinlich
befangen das Visionär-Utopische. Statt dessen

sieht sich der Gründergeist mancherorts
rehabilitiert. Man will zu neuen
Zusammenhängen vordringen; doch überlässt

man sie zumeist computeraler Vernetzung.

Soviel «Neo» war nie. Nur — was ist das

«Neue»? Mehr als ein schlechtes Imitat des

Gehabten? Wer allzu grosszügig diese
Vorsilbe «Neo» bemüht, sollte übrigens
bedenken, dass es auch eine Neotenie gibt,
ein unvorhergesehenes Stehenbleiben einer

Entwicklung im Larvenzustand.

Dauerzeugen des Weltgeschehens

Wieder einmal gehen sie um, die Vergan-
genheitsbewältiger, die Relativierer der
Geschichtslast. Und gleichzeitig sind die
Verklärer am Werk. Altlinke im
bundesdeutschen Westen etwa können inzwischen

sogar Adenauers Rheinrepublik romantisieren,

während mancher ehemalige
Genosse im Osten beteits beteuert, dass

nirgends üppigere Kletterrosen gewachsen
seien als an Ulbrichts und Honeckers
Stacheldrähten und Hochspannungszäunen. Das
sind Symptome einer grossen Überforderung.

Wir fühlen uns überbürdet vom
Schritt-halten-Müssen mit Ereignissen und
Entwicklungen, die längst an uns

vorbeigegangen sind. Aschenbachhaft ist es dem
Menschen an der Schwelle zum nächsten
Jahrtausend zumute - entgegen aller
Werbebilder vom dynamischen, sanft gebräunten

Erfolgsmenschen mit transportablem
Welttelephon, Electronic-Mail-Anschluss
und artifiziell gestyltem Äusseren.

Problemlösungen sind zu einer Frage

permanenter Improvisationen geworden.
Von dauerhaften Lösungen kann kaum
noch die Rede sein, allenfalls von
Krisenmanagement und schnellen Eingreifeinheiten.

Man hangelt sich von einem Pro-

Ist es nicht

an der Zeit, zu

unserer eigenen

Sensibilität

zurückzufinden,

ohne dass daraus

ein steriler
Betroffenheitskult

entstünde?

blem zum nächsten und «bewältigt» es am
besten gemäss des allabendlichen
Umschaltverfahrens vor dem Bildschirm: Per

Fernbedienung simulieren wir wahlweise
Betroffenheit oder Abschiede von diesem
und jenem vorgeführten Fall. Beim
Weltgeschehen sind wir Dauerzeugen bei gleichzeitig

rapide abnehmender Einsichtsfähigkeit.

Von der Bilderflut überreizt sind wir
in Wahrheit abgestumpft und nehmen
kaum noch wahr, wenn es um tatsächlich
existentielle Anliegen geht. Aus der
Aufklärung ist inzwischen Abgeklärtheit
geworden, schwerlich ein Zustand, in dem es

zu einer werteorientierten Toleranz kommen

kann.
Was braucht es in einer solchen Situation?

Heiligen Zorn dostojewskischer
Prägung? Es ist bemerkenswert, dass gerade
die russische Gegenwartslitetatur eben
damit aufwartet - in Gestalt des vom furor
poeticus offenbar beseelten Wladimir Soro-

kin, zu dessen Credo die These gehört,
dass nicht nur Gott, sondern auch der
Mensch tot sei; nur habe dieser es noch
nicht bemerkt.

Ist das Ausdruck eines abgrundtiefen
Zynismus oder eines wütenden Suchens
nach metaphysischer Wahrheit? Oder
brauchten wir eher etwas Apollinaireschen
Merlin in uns, etwas von seiner Kunst, sich

unauffällig zu machen und doch zu wirken,

etwas von seiner zaubrischen
Nüchternheit, die ihn befähigte, die Zeichen
der Geschichte zu deuten, etwas von
seinem Vermögen, Spielraum zu gewinnen,
ohne in ihm verspielt zu werden? Ist es

nicht an der Zeit, zu unserer eigenen
Sensibilität zurückzufinden, ohne dass daraus
ein steriler Betroffenheitskult entstünde?

Kulturkritik kann zumindest dabei helfen,

diesen Spielraum zu vergrössern und
die Sensibilität zu intensivieren, eine
Kulturkritik wohlgemerkt, die mit dem
Widersinnigen der Verhältnisse rechnet und
nicht mit dialektischen Erklärungsvorgaben

operiert; eine Kritik, die das
Auratische und Erratische in der Kultur zu
reflektieren versteht sowie
Auflösungserscheinungen und unverhoffte Substanzgewinne,

die mit Gleichzeitigkeiten von
gegenläufigen Entwicklungen rechnet und
zähen Restbeständen an Tradition und
Bewusstsein sowie mit plötzlichen Funken,
mit der Glut unter der Asche der abge-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75./76. JAHR HEFT 12/1 43



PERSPEKTIVEN DIE IDEE DER VERMITTLUNG

brannten Epochen, die ein unerwartet
aufkommender Wind entfachen kann.

Ein neuer Journalismus der
Sensibilisierung

Das Flimmern an den Rändern der Kultur
verlangt immer auch eine artistische Kritik,

die selbst Werk wird, Zeugnis ihrer
Zeit und - durchaus im Sinne Friedrich
Schlegels — ein eigenständiger Kulturwert.

Periodisch hat man in diesem
Jahrhundert europaweit eine neue kritische
Kultur, sprich: einen niveauvolleren
Journalismus gefordert: Hofmannsthal um
1910, T.S. Eliot um 1946, Havel nach
der Wende, einen Kulturjournalismus, der
sich um Vermittlung bemüht, um die
Entschärfung nationaler Gegensätze und
ideologischer Positionen, eine journalistische
Kultur der Sensibilisierung, nicht Sensa-

tionalisierung.
Keine Vermittlung ohne Kritik. Keine

Ktitikkultur ohne vermittelnde Intentionen

des Kritikers. Doch wie ist es um diese
kritische Vermittlung tagtäglich bestellt?

Wir leben im Zeitalter der Stichwörter,
der Metonymien: Islamismus, Ozonloch,
Mururoa, Sarajewo. Das Durchdenken der
mit diesen Worten verbundenen Probleme
hängt von den Sendezeiten ab. Show- und
Talkmaster jonglieren mit ihnen, als ginge
es um nichts. Von Werbespots und dem

Applaus eines bestellten Publikums
unterbrochen, talkt man sich von Platitüde zu
Platitüde. Die reisserische Überschrift, die

gezielte Übertreibung besorgt dazu im
Zeitungsfach den desinformierenden Rest.

Die Hauptthemen, mit denen sich in
Wort und Bild jonglieren lässt, lauten: Das
Verhältnis zwischen islamischer Welt und
dem teilsäkularisierten Okzident, zwischen
den sich renationalisierenden und mithin
radikalisierenden Teilen multikultureller
Gesellschaften und zwischen der flächen-
brandgleichen Verarmung der Vierten
Welt und dem hybriden Wachstum in den

postindustriellen Gesellschaften.
Stichwort Islam. Weder kann es angehen,

den Islam auf die von gewissen
Ayatollahs ausgesprochene/ä.w__ zu verkürzen
noch, umgekehrt, die fatwa mit dem Hinweis

auf die humane Mystik tanzender
Derwische zu bagatellisieren. Im Westen
sind wir freilich in keiner Weise vorbereitet

gewesen auf diese sakrale Mobilisie¬

rung, ja militante Religiosität, wie sie die
fundamentalistischen Islamisten praktizieren.

Längst daran gewöhnt, Religion
als kommodes Wahlfach aufzufassen,
stehen wir diesem sakral-militanten
Existentialismus fassungslos gegenüber. Wir
antworten mit Abgrenzung und betreiben
offen oder insgeheim die Ghettoisierung
der Muslime, die man — der Einfachheit
halber — unterschiedslos zu Fundamentalisten

und potentiellen Terroristen erklärt.
Wo vermittelt man wie? Zunächst doch

wohl an den Rändern der Kulturen, in den

gemeinsamen Problemzonen, dort, wo die
Kulturen flimmern. Vermitteln bedeutet
primär: Auf das andere einstimmen — aber
auch: eben dies vom anderen zu verlangen.
Wir müssen immer wieder von neuem
lernen, uns gegenseitig zuzumuten. Das kann
nicht wertfrei geschehen; doch sollte die
Vermittlung dazu beitragen, die Ursachen
für das andere der jeweiligen Werte freizulegen.

Wir haben durchaus das Recht, den
Islam zu fragen, weshalb er sich seit dem
16. Jahrhundert immer bewusster vom
Westen abgekoppelt, den technisch-sozialen

Innovationsprozess dem Okzident
überlassen und sich schliesslich von der
europäischen Aufklärung ausgeschlossen
hat. Wir sollten uns vom Islam fragen
lassen, weshalb unsere Aufklärung in
zynische Abgeklärtheit gemündet ist und
weshalb das jahrhundertelang blindwütig
und zugleich systematisch kolonisierende
Europa nicht zu dem verheerenden
Flurschaden steht, den es gerade auch in den
arabischen Regionen hintetlassen hat.

Am Ende dieses Jahrhunderts befinden
wir uns in einer Phase konvergierender
Kulturen und gleichzeitig in einer Welt, in
der die Kulturen eine neue Selbstbezogen-
heit entwickeln, weil sie sich zum Teil erst
nach 1989 wieder selbst zu finden gelernt
haben. Oder handelt es sich bei diesem

Konvergieren nur um eine technische
Simulation vermittels Satellitenprogramms,
letztlich also um eine Fiktion? Was ist
davon zu halten, wenn private Programmanbieter,

fundamentalistisch gesonnene
Finanziers aus diversen arabischen Staaten

Sendungen für die muslimischen
Bevölkerungsteile in Westeuropa ausstrahlen, die
den Hass auf den Westen predigen? Wie
reagieren wir, wenn ein britischer Medien-

tycoon neuerdings Südostasien zu seinem

Im Westen

sind wir in

keiner Weise

vorbereitet

gewesen auf

die

fundamentalistischen

Islamisten.

44 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1



PERSPEKTIVEN DIE IDEE DER VERMITTLUNG

Liberalismus

bedeutet

individuelle Freiheit

als soziale

Verpflichtung, um

so das Niveau

der Zivilität in

der Gesellschaft

zu heben.

neuen «Aktionsfeld» erklärt hat, um dort
Tag und Nacht die Trommeln für den
Neothatcherismus zu rühren? Ist das

Konvergenz der Kulturen oder Medienkolonialismus?

«Wealth of Nations» und
«Nathan der Weise»

Angesichts der Vermischung von
Provinzialismus, neuem Nationalpathos und weltweit

real existierender Technokratie zu
einem «internationalen Nationalismus»,
der ein Gefahrenpotential darstellt, das

jenem des kalten Krieges in nichts nachsteht,

angesichts dieses unkalkulierbaren
Amalgams bedeutet «Kultur» freilich nicht
nur Vermittlung, sondern auch Entlarvung
neoideologischer Positionen. Die Frage

mag berechtigt sein, ob es zu einer
fortschreitenden Verwestlichung des europäischen

Ostens oder, eher langfristig, zu
einer Veröstlichung des Westens kommt.
Doch fragt es sich in erster Linie, was
wir mit diesen Begriffen verbinden. Im
«Westen» stellt sich das Problem, wie wir
es mit unserem ureigensten Ergebnis der

Aufklärung, mit dem Liberalismus, halten.
Paradoxerweise zerfällt er gegenwärtig in
parteipolitischet Form allerorts, obgleich
er ideologiegeschichtlich im Jahr der
welthistorischen Wende lauthals zum Sieger,
ja, laut Fukuyama, zum Erfüller der
Weltgeschichte erklärt worden ist. Wohlgemerkt:

der Wirtschaftsliberalismus. Das

Freiheitliche hat sich auf den freien Markt
reduziert, auf seine funktionale Seite, auf
Kosten seiner ideell-politischen Werte, der
Menschenrechte und der Toleranz. Der
Liberale gibt sich primär als homo oeconomicus,

aber als homo ludens nur insofern,
als er sich mit dem freien Spiel des Marktes
begnügt. Die geistige Selbstentwertung
des Liberalismus in der Stunde seines grössten

geschichtlichen Triumphes ist eine
ironische Pointe, die er sich besser nicht
geleistet hätte. (Es sollte im übrigen zu
denken geben, dass ausgerechnet das

Mutterland des Adam Smitbschen homo oeconomicus

bis heute als einziges westliches
Land seinem Staatsvolk eine verfassungsrechtlich

verankerte, überfällige Neufassung

der Bill of Rights verweigert.)
Nach der Umwendung aller Werte

scheint es dringend geboten, dass wir uns
selbst ein erneuert wertorientiertes Frei¬

heitsverständnis vermitteln. Nicht: Entweder

Adam Smith oder Gotthold Ephraim
lessing, sondern: Sowohl massvoller
«Wealth of Nations» als auch «Nathan der
Weise». Liberalismus heute, das bedeutet,
daran zu arbeiten, dass individuelle Freiheit

als soziale Verpflichtung angesehen
wird, um so das Niveau der Zivilität in der
Gesellschaft zu heben. Toleranz darf nicht
mehr mit Gleichgültigkeit und werteblindem

laissez-faire verwechselt werden.
Freiheitlichkeit meint nicht die «blosse

Vorstellung von mir selbst als einem absolut
freien Wesen», wie das der deutsche
Idealismus formuliert hatte, sondern ein
Freiwerden von übersteigerten Erwartungshaltungen,

Frei-Werden von Vorurteilen
und Fetischen, von skurrilen Mythisierun-
gen und konsumorientierter Eindimensionalität.

Richard Wagners Gesamtkunstwerk

Wo stehen wir? Am Eingang zu einer

neuen, durch die Mediokratie verschuldeten

Unmündigkeit? Im Bodenlosen eines
entwurzelten Selbstverständnisses, umgeben

von permanenten Revolutionen im
Bereich von Chip- und Gen-Technologie,
deren Beben wir nicht einmal mehr
wahrnehmen können, weil sie sich in der Regel
jenseits unsetes Erfahrungsbereiches
abspielen und dennoch von kaum übersehbaren

Konsequenzen für uns sind.
Wir halten uns gerne am Ende dieses

Jahrhunderts für Jetsetter, befinden uns
aber bewusstseinsmässig eher in einem
Stocherkahn; denn ob wir wollen oder
nicht: Wir sitzen fest in den blutig-trüben
Gewässern dieses Jahrhunderts. Wie sollen
wir loskommen von seinen unsäglichen
Verbrechen, seinen mass- und trostlosen
Widersprüchen, die auf keinen Begriff zu
bringen sind? Kultur, Kritik, Vermittlung
— auf der Schwelle zur Jahrtausendwende,
ohnehin ein zu grosses Wort, sie scheinen

vor allem auch damit zu tun zu haben, was
wit tradieren können ins nächste Jahrhundert.

Nach Kräften wickeln wir ab und

entsorgen, topfen um oder vertagen uns. Was

können wir vermitteln über die magische
Jahres- und Jahrtausendzahl hinaus? Das

gebrochene Verhältnis zum Fortschritt, die
Zweifel und die Skepsis an den menschlichen

Errungenschaften und Erklärungs-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1 45



PERSPEKTIVEN DIE IDEE DER VERMITTLUNG

mustern, das Wissen um die Dämonie des

Ideologischen?
Odet wird eine neue Phase der heuchlerischen

Unbefangenheit anbrechen? Werden

wir bald so tun, als gäbe es die

Abgründe des Gestern nicht mehr?

Nehmen wir sie mit uns, die kafkaeske

Angst und Anonymität oder eher den letzten

glaubhaften Imperativ, den die
Literatur der Spätzeit zuwege gebracht hat:
die Aufforderung zum Durchbruch, der
Fhomas Manns deutscher Tonsetzer, Adrian
Leverkühn, entsprechen wollte, ein Durchbruch

in der Kunst und durch die Kunst -
hin zu einet «neuen» Humanität?

Was weist hinüber in die andere Zeit?

Bergs Violinkonzert oder die Rolling Stones

im Playback-Verfahren? Der Genozid oder
Hitler und Stalin auf Heiner Müllers Bühne?

Ende des 19. Jahrhunderts liess sich ohne
Mühe angeben, was das zentrale ästhetische

Ereignis gewesen war, das dann auch
weit über die Jahrhundertwende
hinausreichen sollte: Das Gesamtkunstwetk
Richard Wagners. In ihm fand zusammen,
was bis dahin Epoche gemacht hatte:
musikalisch, stofflich und gestalterisch. Im
Gesamtkunstwerk hatte das 19. Jahrhundert

seinen Spiegel erhalten; denn es zeigte
buchstäblich alles: Die Säkularisierung
der Religion, die verführerisch-gefährliche
Schönheit des Verfalls, die
gesellschaftlich-zivilisatorischen Widersprüche, die bei

Wagner als Dissonanzen zum Klingen
gebracht wurden, die utopischen Entwürfe,
die im Erlösungsmotiv weiterschwangen.
Davon hat sie gezehrt, die Kunst des

20. Jahrhunderts, vom Film bis zur
Ausstellungskunst Harald Szeemanns, von
Richard Strauss bis Joseph Beuys.

Am Ende des 20. Jahrhunderts begnügen

wir uns mit Spiegelscherben, mit
Bruchstücken, ganz ohne «Konfession».
Noch immer haben wir den Geschmack

von Worten im Mund, die wie «modrige
Pilze» zerfallen sind, ganz so, wie es zu
Beginn dieses Säkulums Hofmannsthals Lord
Chandos empfunden hat. Denn welcher

Begriff bezeichnete noch einen Inhalt, der
im Laufe der letzten zehn Jahrzehnte nicht
mehrfach korrumpiert worden wäre?

Aufschlussreich war eine jüngste
Umfrage unter Wissenschaftlern (August 1995),
die das betraf, was man heute mit
«Zukunft» verbinde. Die Mehrzahl der Befragten

nannten das Wort «Solidarität» - sei es

Ende des

19. Jahrhunderts

Hess sich ohne

Mühe angeben,

was das zentrale

ästhetische

Ereignis gewesen

war, das dann

auch weit über

die Jahrhundertwende

hinausreichen

sollte:

Das

Gesamtkunstwerk

Richard Wagners.

mit den Elendsmigranten und Ausgegrenzten,

mit der geschädigten Natur und den

Opfern kaltblütiger Rationalisierung. Das
deckt sich übrigens mit einem schon Jahre

zurückliegenden Befund Viktor E. Frankls,
der aus der Sicht der Psychiatrie von einer
ständig wachsenden Sehnsucht des

Menschen — gleich welcher Kultur et zugehöre
— nach Solidarität gesprochen hat. Frankl
hatte übrigens von der Literatur gefordert,
sie solle nicht länger im Gefühl der Absurdität

des Daseins verharren, sondern den

Übergang vom Nihilismus in humane
Solidarität zeigen. Nichts jedoch ist
deckungsungleicher als das Sollen und das

Können-Wollen in der Kunst.

Die Schleier lüften

Worauf wir nicht alles hoffen: Auf eine

«politische Grosstat» im Bereich der Ökologie

und der Nord-Süd-Problematik, auf
eine neue, weniger zynische Vernunft,
eben auf irgendetwas «Neues»,
Unverhofftes. Anders aber als zu Anfang dieses

Jahrhunderts - und das gibt zu vorsichtigem

Optimismus Anlass - scheinen die

wenigsten eine neue Führergestalt
herbeizusehnen. Man darf hoffen, dass die
Mittler gefragtet bleiben, die von der
Verwandtschaft zwischen dem Schleier der

Maja und dem Tschador wissen und diese

Schleier zu lüften verstehen im Geiste des

Hohenliedes und der Upanishads, der
Suren und des «West-östlichen Divans».

Das zwanzigste war auch das bislang
monströseste Jahrhundert gewesen; die
Menschheit hat in ihm mit ihrer
Selbstauslöschung gespielt - im Namen totalitärer

Ideologeme, im Namen der Wissenschaft,

die das Ende zum Experiment
gemacht hat. Fasst man das Panorama dieses

Jahrhunderts? Vom Futurismus bis zum
Holocaust, von der Russischen Revolution
bis Hiroshima, vom Surrealismus bis zur
Diktatur der ideologisierten Wirklichkeit.
Nie waren brutal durchgesetzte Politiken
systematischer, tödlich konsequenter, nie
die Auflösung des Ethisch-Moralischen
offenbarer als in diesem Jahrhundert. Man
schickt sich an, diese Substanzauflösung
im Ideellen aufzufangen, teils durch eine
Renaissance des Religiösen, teils durch
funktionale Vernetzung angeblicher
Interessenpolitik. Doch allenthalben fällt das

Pseudohafte, Künstliche solcher Versuche

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75.176. JAHR HEFT 12/1



PERSPEKTIVEN DIE IDEE DER VERMITTLUNG

ins Auge. Man kritisiert die Postmoderne
und ihren Versatzstückcharakter und
ertappt sich immer wieder selbst dabei, wie
man ftagmentarisiert, parodiert, gaukelt,
um sich wenigstens etwas Überblick
vorzutäuschen. Der Ismen überdrüssig,
verlangt es uns doch nach Orientierung; der
politischen Utopien müde, kommen wir
doch nicht aus ohne Phantasien, von
denen wir hoffen, dass sie sich in wirkliche
Perspektiven verwandeln mögen.

Die rationale Seite des Vermitteins
meint, das Eigene durch das Andere neu
kennenzulernen und das Andere in seiner

Andersartigkeit zu schätzen. Der vernunftbegabte

Vermittler darf an diesem Punkt
freilich nicht stehenbleiben, sondern wird
gemeinsame Aufgaben und Verantwortlichkeiten

zu ermitteln suchen, in der

Hoffnung, dass sich auf diese Weise
verwandte Interessen bilden werden. Kultur
bedeutet in diesem rationalen Sinne, das

Vermittelte wachsen zu lassen, damit das

Eigene und das Andere freie Foren des

Miteinander vorfinden können. Dieses
Wachsen des Vermittelten hängt wesentlich

auch vom sprachlichen Umgang mit
dem anderen ab, von dessen ethischer und
ästhetischer Qualität. Kultur ist nach diesem

Verständnis und mit Hölderlin gesagt,
«Pflege des Buchstabs», sei er arabisch oder

kyrillisch, ist die Sorge um das Niveau der
Reflexion und das beständige Fragen nach
dem, was sich in welcher Art und aus
welchen Gründen tradiert.

Daneben existiert freilich auch eine
andere Dimension der Vermittlung: die
intuitive, sensorische, die das Traumgeborene

als Kulturwert auffasst. Sie betrifft
jenes verborgene Urland des Menschlichen,

auf dem Sehnsüchte wachsen und
Ängste. Gemeint sind damit keine vagen
Zukunftsängste, keine Ängste, die als

Entschuldigung für mangelnde Zivilcourage
herhalten müssen, sondern die Angst des

Menschen vor sich selbst, vor seinen eigenen

Möglichkeiten. Kulturstiftend ist
tatsächlich jene bewusstseinsfördernde Kritik,
welche die Angst des Menschen vor dem

doppeldeutig «Ungeheuren», zu dem er
fähig ist, wachhält. Eine Angst, die in den
«leeren Städten und verlassenen Katen»
haust, in den «goldenen Schiffen ohne

Matrosen», von denen Apollinaires Zauberer
Merlin gesprochen hatte. Angst davor,
entdecken zu müssen, warum diese Städte

h?
_.i

_.— \>. i ___— p. JL*

H i - 1 - I '~_e**%:^
f __. __—.—.— —3_.— T ' r ~t "~ —

*L____ ____________-*• _____[_! *•*_
__, *. j.

11t _1 »*.•• .:<_y V ~" Aì£.

- iL. _b

ft-

vdQt:

-.*}..' __» Y

-___*&_.. *.

Alban Berg: Analyseskizze

für die Oper

Lulu (1934). Basel,

Paul-Sacher-Stiftung.

:.p '''-, -.

V SK _fc
'

Kultur bedeutet,

das Vermittelte

wachsen zu

lassen, damit

das Eigene und

das Andere freie

Foren des

Miteinander

vorfinden können.

Christoph Ransmayr:

Morbus Kitahara,
S. Fischer, Frankfurt

am Main 1995.

und Katen und Prunkschiffe «leer» sind,
welche «ungeheuere Fat» diese Verlassenheit

bewirkt hat. Die Antwott daraufbleibt
eminent politisch; aber sie beginnt, auch

mythische Dimensionen zu gewinnen.
Mythisch bedeutet dabei nicht, dass die
Verwüstungen, die verbrecherische Ideologen

und Regime in diesem Jahrhundert
angerichtet haben, entrückt würden.
Mythisch meint, dass die Wirkung solcher

Zerstörung erhalten bleibt, aufgehoben
wie in der Orestie. Zerstörung und
Wiederaufbau, Selbstvernichtung nach hybri-
scher Selbstüberhebung, es scheint, als habe
dieses Jahrhundert alles darangesetzt, die
diesbetreffend einschlägigen griechischen
Mythen noch zu überbieten. Überall war
Troja, war blutender Mythos, war mythische

Wirklichkeit. In unzähligen Kriegen
selbst nach 1945 hat sich die grausige
Realität dieses Mythos weiter vervielfacht.
Durch die Literarisierung dieser Wirklichkeit,

von O'Neill bis Sartre und jüngst
Christoph Ransmayr, etwa in seinem
Roman «Morbus Kitahara», wird dieses

Grauen zur Abschreckung wachgehalten.
Auch das ist Kulturvermittlung: der
Vergleich der Ruinen, die Beschreibung, wie
diese oder jene Kultur mit ihnen
umgegangen ist. Heiner Müller hat daran erinnert,

dass das Theater, die Kultur die Aufgabe

habe, die Toten wieder und wieder zu
bestatten. Mehr, als wir wahrhaben wollen,
wird von der Art abhängen, in der wir dieser

Aufgabe gerecht zu werden versuchen.
Der Schatten der Vergangenheit bleibt die

Flagge, unter der wir zu segeln haben, ob
dereinst wirklich zu neuen Ufern oder, wie
bisher, weiter eher im Kreis.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75-/76. JAHR HEFT 12/1 47


	Merlin oder das Flimmern in der Kultur : Überlegungen zur Idee der Vermittlung am Ende des 20. Jahrhunderts

