
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 11

Buchbesprechung: Sachbuch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SACHBUCH

Robert Nef

Ein Schlüsseltext des Liberalismus
endlich übersetzt

Isaiah Berlins «Four Essays on Liberty»1 sind ein

Klassiker der Ideengeschichte dieses Jahrhunderts.
Sie reihen sich würdig ein in eine Tradition, in der

Montaignes «Essais», Humboldts «Versuch, die Grenzen

der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen» und
John Stuart Mills «Essay on Liberty» Marksteine bilden.

1 Isaiah Berlin: Freiheit.

Vier Versuche. Aus dem

Englischen von Reinhard

Kaiser. Verlag S. Fischer,

Frankfurt am Main 1995.

2 Alan Ryan (ed.): The

Idea of Freedom. Essays

in Honour of Isaiah

Berlin. Oxford University
Press, Oxford 1979.

Cs bleibt rätselhaft, weshalb

die deutsche Übersetzung eines
zentralen Beitrags zur Ideengeschichte des

Liberalismus 26 Jahre auf sich warten liess,
während Übersetzungen ins Hebräische,
Japanische, Portugiesische und Spanische
bereits im Erscheinungsjahr verfügbar
waren. Man könnte versucht sein anzunehmen,

für die Rezeption eines Schlüsseltextes

sei im deutschen Sprachraum eine

Übersetzung nicht notwendig, da die daran
interessierte Elite ohnehin die englische
Originalversion (vor allem, wenn sie als

wohlfeiles Oxford Paperback greifbar ist)
bevorzuge. Ein Blick in die einschlägigen
politologischen Lehrbücher, Standardwerke
und Bibliographien zeigt aber, dass dies
eine Illusion ist. Was nicht übersetzt ist,
bleibt ein «Geheimtip» unter Insidern.
Isaiah Berlins «Four Essays on Liberty»
werden nicht einmal unter dem Stichwort
«England» der ausführlichen Bibliographie
in Lothar Galls Sammelband «Liberalismus»

(2. Auflage, Athenäum, Königstein
1980) angeführt. RalfDahrendorferwähnt
in der Bibliographie seines 1987 erschienenen

Buches «Fragmente eines neuen
Liberalismus» (DVA, Stuttgart 1987) nicht
weniger als 15 eigene Beiträge, während jeder
Hinweis auf Isaiah Berlin fehlt. Die «Four
Essays» haben schon 1979 eine hochstehende

wissenschaftliche Kontroverse
ausgelöst, die Alan Ryan in Form einer
Festschrift2 herausgegeben hat. Darin meldet
sich auch einer von Berlins Schülern, der
Kommunitarist Charles Taylor, zu Wort

und stellt jene Fragen, welche heute das

Thema der Kontroverse zwischen
Radikalliberalen und Kommunitaristen sind, wobei

der skeptische Lehrer — schon damals —

die besseren Argumente hat. (Der
Sammelband liefert im übrigen den Beweis,
dass auch Festschriften mehr sein können
als ein wissenschaftlicher «Friedhof» für
kollegiale Gefälligkeits- und Gelegenheitstexte,

wenn sie sich wirklich mit dem Werk
des Geehrten kritisch auseinandersetzen
und die Herausgeber höhere Ambitionen
verfolgen als die Sicherstellung der
Finanzierung und der termingerechten
Ablieferung...)

Es ist heute müssig, über die Gründe der

Verspätung dieser Übersetzung zu mut-
massen, nach 1968 war eben die alte und
die neue Linke nicht nur in der Lehre,
sondern auch bei Verlegern mehr gefragt als

die «liberalen Scheisser», welche mit ihrer
«repressiven Toleranz» das linke Dogma
von der Unmöglichkeit eines konstruktiven

Dialogs in Frage stellten. Dabei hätten

gerade damals so undogmatische
abwägende Beiträge wie die «Four Essays»
des subtilen A/^rx-Kenners Isaiah Berlin
manche Irrwege vermieden und Umwege
abgekürzt; dies wohl weniger wegen der

Antworten, die gegeben werden, als wegen
der Fragen, welche der Autor ins Zentrum
stellt.

Die zuverlässige und gut lesbare

Übersetzung entspricht natürlich auch heute
noch einem Bedürfnis, und man wünscht
ihr eine grosse Leserschaft. Sie ist für eine

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 11



SACH BUCH ISAIAH BERLIN

junge Generation von Ideologiemüden,
aber ideengeschichtlich Interessierten eine
willkommene, wenn auch nicht ganz
leichte Kost. Die 1958 an der University of
Oxford gehaltene Antrittsvorlesung über
die «Zwei Freiheitsbegriffe» (präziser übersetzt

wäre die «Zwei Konzepte von
Freiheit») hat keinerlei Staub angesetzt. Die
gleichzeitig zeitgebundenen und zeitlosen
Reflexionen verlagern eine Diskussion,
die nach dem Links-Rechts-Schema die
Freiheit den Rechten zuordnete und die
Gleichheit und Brüderlichkeit den Linken,
auf eine andere anspruchsvollere Ebene,
die allerdings auch zu einem innerliberalen

Dialog mit dem Risiko des Zerwürfnisses

führen kann. Die «zwei Konzepte»,
die «negative Freiheit» (Abwesenheit von
Zwang) und die «positive Freiheit»
(Möglichkeit der Wahl), trennen möglicherweise

vermeintliche Gesinnungsgenossen,
sie ermöglichen aber auch neue Koalitionen,

beispielsweise unter Skeptikern, welche

den polit-ökonomischen Machtfilz in
Frage stellen und durch gemeinsame Zweifel

an der technokratischen und bürokratischen

Machbarkeit und an der kollektiv
verordneten Zwangsmoral verbunden sind.

Die ausführliche Einleitung, die Berlin
seinen vier Essays voranstellt, ist eigentlich

ein fünfter Essay, eine Quintessenz,
die vieles vorwegnimmt. Er reagiert darin
auf zahlreiche Einwände seiner Kritiker,
die er in vorbildlicher Weise ernst nimmt
und auf die er mit einer im Wissenschaftsbetrieb

seltenen Form der Empathie
eingeht. Gelegentlich hat man den Eindruck,
die Bereitschaft, seinen Kritikern
entgegenzukommen und Zugeständnisse zu
machen, sei zu gross. Dies mag damit
zusammenhängen, dass Berlin mit seiner
Präferenz für die negative Freiheit in den

sechziger und siebziger Jahren fast allein
auf weiter Flur stand und dass seine Kritiker

ausnahmslos aus dem Lager wohlmeinender

Interventionisten und Kollekti-
visten stammten. Berlin verteidigt sich
behutsam, sein Entgegenkommen hat wohl
auch eine didaktische, vielleicht sogar eine
taktische Komponente. Er will ein guter
Zuhörer sein, damit man auch ihm
zuhört. Seine Schlussfolgerungen sind
allerdings eindeutig. Er unterstreicht — mit
dem Hinweis auf die Legende vom
Grossinquisitor in Dostojewskis Roman «Die
Brüder Karamasow» (ebenfalls ein «Schlüs-

Berlin verteidigt
sich behutsam,

sein Entgegenkommen

hat

wohl auch eine

didaktische,

vielleicht sogar

eine taktische

Komponente.

seltext für Liberale»!) — die Gefahren eines
«Paternalismus», der weiss, was für andere
und für alle «gut ist» und daraus ein Recht

aufZwang ableitet (S. 57). Auch losgelöst
vom Inhalt ist der einleitende Essay, den

man sich eigentlich bei der Lektüre erst
zuletzt zu Gemute führen sollte, ein
eindrückliches Dokument wissenschaftlicher
Argumentationskultur. «Mir scheint, dass

der unvorteilhafte Gegensatz, der bisweilen
zwischen der negativen Freiheit und anderen

erkennbar positiven gesellschaftlichen
und politischen Zielen — etwa Einheit,
Harmonie, Frieden, rationale Selbstbestimmung,
Gerechtigkeit, Selbstverwaltung, Ordnung,
Kooperation im Streben nach gemeinsamen
Zwecken — hergestellt wird, in der alten
Lehre wurzelt, dass sich alle wahrhaft guten
Dinge letztlich zu einem einzigen vollkommenen

Ganzen verbinden.»
Einen in der heutigen Zeit zunehmenden

Stellenwert gewinnt die klare Trennung

der beiden Fragen «Von wem werde
ich regiert?» und «In welchem Ausmass werde
ich regiert?». Berlin unterstreicht die
Bedeutung dieser Trennung, ohne einen
Zusammenhang der beiden Fragen in Abrede
zu stellen. Seine zentrale Schlussfolgerung
ist: «Ich möchte über mich bestimmen und
nicht von andern gelenkt werden, gleichgültig,

wie weise und wohlmeinend diese

andern sind; mein Verhalten gewinnt einen
durch nichts zu ersetzenden Wert aus der

einfachen Tatsache, dass es meines ist und
mir nicht aufgezwungen wurde.» (S. 46)

Der zweite Essay ist, obwohl schon
1949 geschrieben, ein ideengeschichtlicher

Abriss des 20. Jahrhunderts. So wie
der Autor die Geschichte darstellt, zeigt sie

sich von der besten Seite: als sozialwissenschaftliche

Relativitätstheorie. Des Autors
Präferenzen sind spürbar, aber sie
dominieren nicht. Er plädiert gegen messianischen

Eifer, für aufgeklärte Skepsis und —

vor allem — für Toleranz gegenüber
Eigenwilligkeiten (idiosyncrasies). In der Mitte
des Jahrhunderts bestand (so wenig wie an
dessen Ende) ein Anlass zur Bilanz und
auch kein Grund für einen Triumph oder
für das Verkünden eines Endes: «Da keine

Lösung gegen Irrtum gefeit ist, kann auch
keine Festlegung endgültig sein.»

Eine grundlegende Auseinandersetzung
mit zwei einflussreichen Doktrinen des

zeitgenössischen Denkens, dem Relativismus

und dem Determinismus, enthält der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 11 41



SACHBUCH ISAIAH BERLIN

dritte Essay, der auf eine 1953 gehaltene
Vorlesung zurückgeht. Er ist — in
Übereinstimmung mit Popper - eine differenziert
argumentierende Abrechnung mit Hegel,
Marx und Spengler und ein Hinweis auf
Vico und Herder, über die Isaiah Berlin
1976 zwei umfangreichere Studien in
einem Buch3 veröffentlichte.

Der letzte Beitrag des Sammelbandes
befasst sich mit John Stuart Mill, dem
Verfasser des «Essay on Liberty». Man muss
den Titel genau lesen, um den Stellenwert
des letzten der «Four Essays» richtig
würdigen zu können. Es geht um John Stuart
Mill «und die Ziele des Lebens». Berlin handelt

darin ein Problem ab, das auch für ihn
zentral ist: das Spannungsfeld von Toleranz

und Überzeugungstreue. Pluralistische
Offenheit kann zur opportunistischen
Beliebigkeit degenerieren, und dagegen hilft
nur die in einem persönlichen Charakter
gegründete Überzeugungstreue, an der man
festhält, auch «gegen den Strom» (nicht:
«Wider das Geläufige»4, wie der Buchtitel
einer weiteren wichtigen Aufsatzsammlung

des Autors unzulänglich übersetzt
worden ist). Beide Grundhaltungen sind
letztlich unvereinbar. Für Mill (und wohl
auch für Berlin, der zwar in mancherlei
Hinsicht gegenüber Mill auf jene
vornehme, sympathische Art Distanz nimmt,
die ihn auch gegenüber seinen eigenen
Kritikern kennzeichnet) «ist der Mensch

fehlbar, eine komplexe Verbindung von
Gegensätzen, manche miteinander vereinbar,
andere unversöhnlich» (S.293). Mills
Versuch, Rationalismus und Romantik zu

3 Isaiah Berlin: Vico

and Herder. Two Studies

in the History of Ideas.

The Hoggart Press,

London 1976.

4 Isaiah Berlin: Wider

das Geläufige. Aus dem

Englischen von Johannes

Pritsche. Europäische

Verlagsanstalt, Frankfurt

am Main 1982.

verschmelzen, ist das «grosse Thema» des

19. Jahrhunderts. «Es ist das Ziel Goethes

und Wilhelm von Humboldts — der umfassende,

spontane, vielseitige, furchtlose, freie
und doch rationale, selbstbestimmte
Charakter», der sich in der europäischen «Vielfalt

der Wege» herausbilden kann. Wer sich
bei der Lektüre der «Four Essays» selektiv
nur auf die «Zwei Konzepte» beschränkt,

verpasst ein Kabinettstück liberaler
Reflexion. Berlin stellt, als umfassend gebildeter

Sozialwissenschafter des 20. Jahrhunderts,

auch die psychologische Frage nach
der Herkunft und nach dem Wesen von
grundlegenden Lebensanschauungen «die

wie Festungen gegen den Feind geschützt
werden» (S.288). Damit ist ein eminent
wichtiges Problem im Schnittpunkt von
öffentlich erarbeiteter Erkenntnis und
persönlich errungenem Bekenntnis angesprochen.

Die «Four Essays» sind nicht einfach
eine zufällige Zusammenstellung von
verstreuten Texten, die im weiteren Sinn mit
dem Thema Freiheit zu tun haben. Sie

zeigen — exemplarisch — vier wesentliche
Facetten der Diskussion um die Freiheit,
und fügen in der Einleitung eine vorsichtige

Quintessenz in Form einer offenen
argumentierenden Auseinandersetzung mit
abweichenden Auffassungen hinzu. Nicht
einzusehen ist, warum der Verlag den
vielsagenden Begriff «Essay» nicht auch in der
deutschen Übersetzung im Buchtitel
stehen liess. Die philosophische Annäherung
an die Freiheit entzieht sich der Dogmatik,
sie kann nur essayistisch erfolgen.

SPLITTER

Moralische Postulate stossen bei Adressaten ins

Leere oder wirken sogar dysfunktional, wenn sie

nicht mit «Aufklärung' im ursprünglichen Sinne des

Wortes, also mit Mündigkeit und Urteilsfähigkeit
verbunden sind, in einer aufgeklärten Gesellschaft

gibt es die Rollenunterscheidung zwischen Nicht-

Politikern und Politikern, zwischen Wählern und

Gewählten, aber nicht die zwischen Fordernden und

Bewilligenden, Nehmenden und Gebenden, Erwartenden

und Enttäuschenden.

Thomas Ellwein/'Joachim Jens Hesse: Der überforderte

Staat, Nomos Verlag, Baden-Baden 1994, S. 210

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 11



SACHBUCH

Urs W. Schöttli
ist 1948 in Basel geboren.

Nach Abschluss des

Philosophiestudiums an

der Universität Basel

war er bis 1982 in

leitender Funktion für die

Liberale Weltunion in

London tätig. 1982-1995
war er Korrespondent,
Publizist und Berater

u.a. in Delhi und Madrid.

Ab Herbst 1995 ist er

Korrespondent der

«Neuen Zürcher Zeitung'
in Hong Kong.

Euro-Sozial-Demokratie
Die politische Bilanz des Jacques Delors

Jacques Delors: L'Unité

d'un Homme. Entretiens

avec Dominique Wolton.

Editions Odile Jacob,

Paris 1994.

L/ie Sprache gehört zu den

wichtigsten Instrumenten der Politik.
Welche Verheerungen der Missbrauch der

Sprache durch die Politik über die
Menschheit bringen kann, haben in
diesem Jahrhundert die grossen und kleinen
Führer und Apologeten des roten und
braunen Totalitarismus gleich zweimal mit
beispielloser Brutalität demonstriert. Nicht
immer wird die Sprache so dreist
missbraucht wie im Falle Lenins und Hitlers,
Trotzkis und Goebbels', Maos und Castros.

In der Regel setzt die Verwilderung der

Sprache scheinbar harmloser ein.
Zu den politisch folgenreichen

Begriffsverwirrungen, die durch keine noch so
bedeutende historische Zäsur zu beseitigen
sind, gehört das Links-Rechts-Schema, das

gemeinhin politischen Akteuren, Parteien
und Programmen übergestülpt wird. Liberale

Denker wie RalfDahrendorf bemühen
sich - bisher weitgehend erfolglos - um
eine Überwindung der vor allem auch

wegen ihrer häufigen moralischen
Unterfütterung seit eh und je problematischen
Links-Rechts-Schematisierung.

Freiheit gehört zu den zentralen Werten
der Politik. Auch jene, die sie de facto
bekämpfen, beziehen sich gerne de jure auf
sie, wie fast jede Diktatur in ihrer Verfassung

wortkräftig zu demonstrieren pflegt.
An der Freiheit, die es stets nur für Individuen,

nie aber für abstrakte Kollektive
geben kann, scheiden sich die Geister, sobald
sie in Konflikt mit anderen vorgeblichen
Grundwerten wie Gleichheit, Sicherheit
oder Souveränität gerät.

Vor dem Hintergrund der neuzeitlichen
Geschichte, die im Okzident das beständige

Ringen um die Freiheit des Individuums

zum Gegenstand hat, rechtfertigt
es sich, die Freiheit als den Pol zu wählen,
nach welchem sich der Kompass der
parteipolitischen Standortbestimmungen richten

lässt. Demzufolge liegt die relevante
Grenze zwischen den Parteien nicht
zwischen links und rechts oder reaktionär und
progressiv, sondern zwischen freiheitsbejahend

und freiheitsskeptisch. Freiheitsbejahend

oder liberalsind all jene, welche die

Freiheit allen anderen Werten überordnen,
freiheitsskeptisch oder sozialdemokratisch
sind jene, die stets bereit sind, zugunsten
anderer Ziele an der Freiheit des Individuums

Abstriche zu machen.
Eine solche klare Trennung führt zur

Erkenntnis, dass beispielsweise in Europa
manche Parteien, die sich als liberal oder
christdemokratisch bezeichnen, in Wahrheit

sozialdemokratisch sind, während
wiederum viele, die sich in konservativen
oder grünen Parteien befinden, letztlich
liberal sind. Eine solche Klärung hat
nichts mit Schöngeisterei zu tun, sie ist
vielmehr unerlässlich für die Einschätzung
der wahren Stärke des Sozialdemokratismus
in Europa, einer Stärke, die weit über die
Bestände der sozialdemokratischen
Fraktionen in den Parlamenten hinausreicht.

«Laizistischer Katholik»

Die unter dem Titel «L'Unité d'un Homme»
publizierten Gespräche des französischen
Journalisten Dominique Wolton mit dem

ehemaligen französischen Finanzminister
und EU-Kommissionspräsidenten, Jacques
Delors, liefern einerseits eine erste politische

Bilanz des bis anhin aktivsten und
umstrittensten «EU-Hauptgeschäftsführers»
und porträtieren anderseits recht einprägsam,

was unter Euro-Sozial-Demokratie zu
verstehen und von ihr zu erwarten ist. Im
Kontrast zu seinem Gesprächspartner, der
noch der verqueren Weltsicht der Spätacht-
undsechziger verhaftet ist, nehmen sich
Delors' Antworten gemässigt aus.

Im Vergleich zu seinen Vorgängern
Gaston Thorn und Roy Jenkins wirkt Delors
verschlossen, ja scheu. Den Gesprächen
lassen sich aber dennoch einige wenige
aufschlussreiche Selbstbeurteilungen
entnehmen. Delors, für den der
Sozialradikale Pierre Mendès France «l'homme

démocratique par excellence» ist, sieht sich als

eine Mischung zwischen Pragmatiker und
Utopist. Obschon er nie die bestehende

Ordnung anerkannt habe, sei er sich stets
der Grenzen seines Handelns bewusst.
Sich selbst als «catholique laïc» beschrei-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 11 43



SACHBUCH EURO-SOZIAL-DEMOKRATIE

bend fühlt er sich den europäischen
Christdemokraten nahe.

Von einem Menschenbild ausgehend,
das er mit «ni ange ni bête» umreisst, zeigt
sich Delors gegenüber Ideologien, die er

zwar als notwendig anerkennt, als skeptisch

und eher der Machbarkeit denn
fixen Ideen verpflichtet. Es ist der Glaube
an den Fortschritt, verbunden mit der
Maxime «le politique est au-dessus de tout»,
der in Delors' Denken immer wieder den
Wildwuchs eines sozialistischen
Machbarkeitswahns zutage treten lässt, so etwa bei
der Idee eines «Wirtschafts-Sicherheitsrats»

auf Uno-Ebene. Delors, der bekräftigt,

dass sein Handeln durch die intime
Kenntnis der Modelle der sozialpartnerschaftlichen

Beziehungen in Schweden
und Deutschland geprägt wurde, fasst sein
Verständnis des Sozialismus in die Triade
«liberté, responsabilité, solidarité» zusammen.

Starker Staat

Das Verhältnis des Jacques Delors zum
Staat wird durch eine eigenartige Ambivalenz

geprägt. Auf der einen Seite kennt er

aufgrund seiner Tätigkeit die Schwächen
der sozio-ökonomischen Entwicklung
Frankreichs und grosser Teile Westeuropas
in den letzten zwei Jahrzehnten zu gut, als

dass er umhin kann, die Nehmermentalität

der Bürger, ihre fehlende Risiko-
und Verantwortungsbereitschaft sowie die

ungenügende Innovationskraft im
wirtschaftlichen und technologischen Bereich

zu beklagen. Doch fehlt es ihm an
Bereitschaft oder Einsicht, aus diesen
Erkenntnissen die notwendigen Schlussfolgerungen

für die künftige Gestaltung der

Beziehungen zwischen Staat und Gesellschaft,

Staat und Wirtschaft zu ziehen.
Wiederholt tritt Delors für einen starken

Staat ein, «pour l'Etat providence, contre

l'individualisme». Der Staat muss sich
nicht nur um innere und äussere Sicherheit

bekümmern, er muss auch die
wirtschaftliche und soziale Entwicklung
stimulieren, die nationale Identität erhalten
und das Zusammenleben fördern.
Demgegenüber anerkennt er zwar den Markt als

«le plus grand ordinateur du monde pour

Delors ist,

ungeachtet aller

pro-europäischer

Neigungen,

tief im

französischen

Verständnis

von Staat und

Gesellschaft

verankert.

traiter les offres, les demandes et les besoins

des gens», wirft ihm aber auch Kurzsichtigkeit

vor, «car il ne prend pas en compte
l'avenir et il est limité, car il ne tient pas
compte des biens collectifs».

«Ilfaut un Etat à la fois fort et proche du

citoyen.» In diesem aus der Perspektive der

Bürgergesellschaft völlig verqueren Satz

ergibt sich die Auflösung der vorstehenden
Widersprüche. Delors ist, ungeachtet aller

pro-europäischer Neigungen, tief im
französischen Verständnis von Staat und
Gesellschaft verankert: «L'Etat et les administrations

sont un atout pour la France.»

Napoleonisches Europa

In den grossen Zügen lassen die Gespräche
Delors' Verständnis der europäischen
Einigung in einem liberalen Licht erscheinen.

Delors wendet sich gegen ein «Europa
à la carte», betont aber auch, dass es

verschiedene Integrationsmodelle geben kann.
Nationale Eigenheiten sollen nicht
unterdrückt, sondern geschützt werden. «Je ne
crois pas qu'il s'agisse de créer une Europe
française, ce serait impossible et absurde. »

An der grundsätzlichen Aufrichtigkeit
dieser Aussagen ist nicht zu zweifeln, doch
werden sie jedesmal, wenn Delors auf die
Ideale, die hinter seinem Konzept des

europäischen Einigungsprozesses stehen, zu
sprechen kommt, relativiert. Dass Delors
sich dieser Relativierung nicht bewusst zu
sein scheint, macht sie um so gefährlicher
und gibt dem Verdacht Auftrieb, dass hier
ein tiefsitzender Napoleonismus nachwirkt.

Bezeichnend und besorgniserregend
zugleich ist, dass unter Delors' Idealen
Bürgergesellschaft «checks and balances» praktisch

keine Rolle spielen.
Machbarkeit, der grosse Plan, die

umfassende Intervention des Staats und der

Glaube, dass Technokraten und Politiker
besser wissen als der Markt, welches die
wahren Bedürfnisse der Menschen sind,
und auf welche Weise diese Bedürfnisse

sozialverträglich zu befriedigen sind, all
dies sind Vorstellungen, die seit eh und je
den Etatisten am Herzen liegen, vom
Imperialismus des Napoleon bis zur Euro-
Sozial-Demokratie des Jacques Delors.

44 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT



SACHBUCH

Andreas Urs Sommer,

1972 geboren, Phil.I
Studium in Basel,
Göttingen und Freiburg i. B.

Er arbeitet derzeit an

der Edition der Briefe

von Franz Overbeck und

an einem Katalog der

byzantinischen Münzen

in der Universitätssammlung

Göttingen.

Aussenansichten: Helvetische Polyzentrizität
aus amerikanischer slcht
Zu einem Sammelband über die Stadtkulturen von Basel, Zürich und Genf1

1 Nicolas Bouvier/Gordon
A. Craig/Lìonel Gossman:

Geneva, Zurich, Basel.

History, Culture and

National Identity. With

an Introduction by Carl

E. Schorske, Princeton

University Press,

Princeton 1994.

/lussenansichten helfen, sich
über Binnenperspektiven klarer zu werden.

Man wünscht Aufklärung über die

eigene Identität, Aufklärung über das

Kollektiv, dem man angehört — und dass diese

Aufklärung nicht bloss von innen heraus

stattfindet, sondern zugleich von aussen
als eine Herausforderung an einen herantritt,

ist die Grundlage einer
Selbsterkenntnis, die nicht zum Narzissmus
degeneriert, sich nicht zu Selbstbeweihräucherung

versteigt. Freilich sollte sich zu
diesem Zweck die ethnologische Betrachtung

nicht in leichtfertigen
Sympathiebekundungen erschöpfen - eine Gefahr,
vor welcher der Sammelband von Bouvier,
Craig und Gossman «Geneva, Zurich, Basel.

History, Culture and National Identity»

nicht ganz gefeit ist.
Die drei in dem Buch versammelten

Aufsätze gehen zurück auf ein Kolloquium
an der University of Southern California,
das aus Anlass der 700-Jahr-Feier der
Eidgenossenschaft im März 1991 stattgefunden

hat. Sie bemühen sich, voneinander
unabhängig die unterschiedlichen Mentalitäten

von Genf, Zürich und Basel anhand
historischer Querschnitte und gegenwärtiger

Beobachtungen darzustellen, um
damit das heterogene Bild einiger Kulturen
einer Schweiz zu zeichnen, die, wie Carl
E. Schorske in seiner Einleitung schreibt,
selbst als Bund selbständiger Kantone
weniger sei als die Summe ihrer Teile.
Obwohl man Schorske vielleicht nicht
vorbehaltlos zustimmen mag, wenn er die
Entstehung der Eidgenossenschaft als einen
singulären Prozess der Zerstörung des
Feudalismus von unten her beschreibt, der
schliesslich zu einer Konföderation
gleichberechtigter Stände geführt habe — immerhin

hat erst die von Napoleon Bonaparte
initiierte Helvetische Republik das Ancien
Régime und die Untertanengebiete
abgeschafft! —, gelingt es ihm mühelos, die
Polyzentrizität dieses Landes anhand der
drei «Metropolen» zu schildern. Zu den
Städten gesellen sich die Überväter aus

der Reformationszeit, die symbolisch die
Stadtcharaktere repräsentieren: Zwingli
Zürich, Calvin Genf, Erasmus Basel (Bern
fällt kommentarlos weg, vielleicht weil es

keine solche Schlüsselfigur für sich
vereinnahmen kann). Die ganz andere Dynamik
der Entwicklungen im liberalen
(«prometheisehen») Finanzzentrum Zürich, im
internationalen Genf und im rückwärtsgewandten

(«epimetheischen») Universitätssitz

Basel wird in Schorskes Ausführungen
anschaulich, ebenso die vielfältigen
Verbindungen mit Europa, welche allerdings
schwerlich mit dem gesamtschweizerischen

Nenner übereinstimmten, wie die

EWR-Abstimmung 1992 gezeigt habe (bei
der sich die drei Städte für die europäische
Integration ausgesprochen haben). Zwar
trifft es zu, dass die starke Rolle des

Regionalen und Lokalen hierzulande hätte
vorbildlich für die Bildung des geeinten,
föderalistischen Europas sein können —

jedoch die Chance, diese Beispielhaftig-
keit politisch einzubringen, hat die Schweiz

vertan.
Nicolas Bouvier, der einzige Schweizer

unter den Autoren, evoziert bei seinem

Streifzug durch Geschichte und Gegenwart

seiner Heimatstadt Genf starke
Kontraste. Das bekannte Klischee von der
düster-despotischen Theokratie Calvins wird
der Uhrenmacher- und Privatbankierswelt
späterer Epochen entgegengesetzt, ohne
dass aber der Übergang des einen zum
anderen einsichtig gemacht würde oder gar
jenes Klischee wenigstens eine gewisse Re-

touchierung erführe. Mehr als Gemeinplätze

nach Max Weber über die Herkunft
des Kapitalismus aus dem Geist des

Protestantismus bekommt man nicht zu hören,
woran auch die an sich verdienstvollen
Hinweise auf Theodor Beza und auf die

vergessene innerprotestantische Aufklärung
(«vernünftige Orthodoxie»), die sich in
Genf mit dem Namen Jean Alphonse Turre-
tini verbindet, nichts ändern. Die Aufzählung

der Genfer Grössen über Jean-Jacques
Rousseau bis zu Henri Dunant reicht kaum

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 11 45



SACHBUCH STADTKULTUREN

hin, um vom genius loci mehr als nur einen
flüchtigen Eindruck zu erhaschen. Dafür
sind beispielsweise die Passagen über die
Genfer Gouvernanten in zahllosen
Adelsfamilien Europas ganz amüsant.

Auf seinen Spaziergängen in der Umgebung

der (alten) Zürcher Zentralbibliothek
unterzieht Gordon A. Craig das

Selbstverständnis und die Selbstdarstellung
Zürichs der Prüfung und zitiert dazu einige
Zeugnisse von Gästen und Bewohnern, die
das gespaltene Wesen dieser Stadt verdeutlichen

sollen. Natürlich werden sowohl die
offene Drogenszene als auch die Äusserungen

zur Zürcher Befindlichkeit bei Max
Frisch und AdolfMuschg nicht übergangen,
aufgrund derer den Lesern Rückschlüsse
auf die Gespaltenheit der schweizerischen
erhältnisse im allgemeinen erlaubt sind.
Viele neue Aspekte — solche, die eben die

Binnenperspektive sprengen - können
daraus indes nicht gewonnen werden.

Lionel Gossmann ist von den drei Autoren

der einzige, der die Stadtentwicklung
mit spezifischen Äusserungen ihrer geistigen

Elite wirklich überzeugend
zusammenzudenken versteht. Wie schon andernorts

versucht2, will Gossman die künstlerische

und wissenschaftliche Produktion
einer Stadt im wechselseitigen
Bedingungsverhältnis zu den politischen und
sozialen Gegebenheiten ausleuchten. Er hat
hierfür in Basel ein dankbares Studienobjekt

gefunden, wobei sein
Forschungsschwerpunkt im ausgehenden 19.
Jahrhundert liegt. Basel, sowohl am Rand der

Eidgenossenschaft als auch am Rand des

deutschen Sprachraumes, kultivierte
damals die Erinnerung an sein Goldenes
Zeitalter im Humanismus des 16.
Jahrhunderts und blieb in dieser retrospekti-

2 Auf deutsch: Lionel

Gossman: Anti-Theologie
und Anti-Philologie.
Overbeck, Bachofen und

die Kritik der Moderne

in Basel, in: Rudolf

Brändle/Ekkehard W.

Stegemann (Hrsg.):
Franz Overbecks

unerledigte Anfragen an das

Christentum, Chr. Kaiser

Verlag, München 1988,
S. 17-46.

ven Haltung seinem Wunsch, ein kleines,
autarkes Gemeinwesen vom Zuschnitt der

griechischen Polis zu sein, ideologisch
treu. Gleichzeitig bildete sich eine geistige
Elite heraus, die, einerseits aus einheimischen

Grossbürgersprösslingen bestehend
— Jakob Burckhardt und Johann Jakob
Bachofen -, andererseits aus deutschen
Professoren - Friedrich Nietzsche und
Franz Overbeck -, die Moderne, wie sie im
neuentstehenden Deutschen Reich Gestalt

gewann, aufs schärfste kritisierte. Hatten
Bachofen und Burckhardt die liberalen
Altertums- und Geschichtswissenschaften
im Visier, die entweder die mythischen
Wurzeln der antiken Kultur verkannten
oder in törichtem Fortschrittsoptimismus
schwelgten, so wagte Nietzsche den

Generalangriff auf «Bildungsphilistertum»,
während Overbeck seine Exekution der

modernen, ja überhaupt aller Theologie
durchführte. Nach Gossman ist die
seltsame Koinzidenz des Wirkens dieser

pessimistisch-skeptischen Theoretiker nicht
bloss auf dem Hintergrund, vielmehr in
Abhängigkeit von der politischen
Marginalisierung Basels zu würdigen. Die
Moderne mit ihrer Tendenz zu Bürokratisierung

und Demokratisierung, zur
Vermassung und geistigen Nivellierung war
diesen Denkern ebenso suspekt, wie sie

politisch für die patrizische Oberschicht
Basels bis lange nach 1848 letztlich
unakzeptabel blieb.

Es ist nur zu hoffen, dass das Buch dem
amerikanischen Publikum die Diversität
schweizerischer Mentalitäten näherbringt;
einen wesentlichen Beitrag, uns Schweizer
selbst besser zu verstehen, leistet es, mit
Ausnahme von Gossmans Beitrag,
bedauerlicherweise nicht.

SPLITTER

Mehr Möglichkeiten für uns und die anderen zur

möglichen Freiheit sollen sich allmählich
entwickeln. Und das ist es, was uns mit den anderen

verbindet, nämüch das die anderen dieselben
Möglichkeiten haben wie wir selbst.

Jeanne Hersch, in: Allmende, Identität im

deutschsprachigen Kultur- und Medienraum, Nr. 44,

15. Jahrgang 1995, Edition Isele, Eggingen

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 11


	Sachbuch

