
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 10

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Wolfgang Marx,

geboren 1943, studierte

Psychologie in Kiel und

München. Nach der

Diplomprüfung war er

zunächst als Verwalter

einer Assistentenstelle,
nach der Promotion als

wissenschaftlicher

Assistent am institut für

Psychologie der Ludwig-

Maximilians-Universität
in München tätig. 1978

erfolgte seine
Habilitation. Von 1980 bis

1994 war er Professor

für Psychologie an

diesem Institut. Seit 1994

ist er Ordinarius für

Allgemeine Psychologie

an der Universität
Zürich.

Der hier abgedruckte

Text ist eine leicht
modifizierte Fassung

der Antrittsvorlesung,
die Wolfgang Marx zu

Beginn dieses Jahres

an der Universität

Zürich gehalten hat.

Der Liebe und des Stromes Stösse
Ein Versuch, 100 Jahre Gefühlspsychologie in eine Nussschale zu packen

In einem für die sechziger Jahre so typischen Comic-Album

gibt es eine Szene, in der die nur wenig bedeckte Barbarella
ihrem Bettgenossen, dem Roboter Viktor, Stil zugesteht.

Die von feinem Understatement getragene Antwort der

offensichtlich auch Liebes-Maschine hat das Zeug, zu
einem klassischen Zitat zu werden: «Madame sind zu

gütig Ich kenne meine Fehler... Meinen Impulsen
haftet immer etwas Mechanisches an!»

Diese Aussage ist tiefer-
gründig, als es der Kontext vermuten lässt,
in dem sie gemacht wurde, stellt sie doch
eines der Axiome der kybernetischen
Systemtheorie in Frage, der Viktor selber
die Möglichkeit seiner Existenz verdankt.
Schon Aristoteles postulierte, dass die
Natur der Form entscheidender sei als die
des Stoffes, und noch heute geht die
Naturforschung davon aus, dass organische

und technische Strukturen, da nach
den gleichen Prinzipien entworfen, auch
den gleichen Gesetzen unterliegen.

Diese frohe Botschaft des goldenen
Zeitalters der Kybernetik, die besagt, dass für
eine umfassende Beschreibung der Funktion

eines Systems die materielle Basis
desselben eine durchaus zu vernachlässigende
Grösse sei, hat ihre Wirkung auch auf die
Psychologie nicht verfehlt; die Hochblüte
der kognitiven Psychologie ist Beleg dafür.

Mag zwar der goldene Glanz mittlerweile
einer Phase der eher silbernen Latinität
gewichen sein (nur Böswillige sprechen von
Küchenlatein!), so hat sich doch das

Informationsverarbeitungsparadigma als

äusserst erfolgreich erwiesen, vielleicht sogar
ein wenig zu erfolgreich, und damit wären
wir wieder bei Viktors mechanischen
Impulsen angelangt und bei der Frage, ob
Androiden von elektrischen Freuden träumen.

Sicher gibt es eine lange Reihe von
Fragestellungen, bei deren Behandlung es letzt¬

lich unerheblich ist, ob das analysierte
System aus Silikon und Kupferdraht
besteht oder aus Eiweissmolekülen, aber es

gibt meines Erachtens eben auch Aspekte,
bei denen dieses durchaus von Bedeutung
ist. Wir haben uns in der Psychologie allzu
sehr daran gewöhnt, allein in Software-Kategorien

zu denken und somit die zumindest

relative Bedeutung der Hardware für
das Mensch-Sein zu unterschätzen. Für die

Psychologie der Emotionen beispielsweise
ist es nicht nebensächlich, dass Menschen

aus Fleisch und Blut gemacht sind; denn

unsere Gefühle kommen nicht aus dem

Kopf allein, obwohl sie zweifellos durch
den Kopf überformt und modifiziert werden,

sie reflektieren vielmehr den psycho-
physischen Gesamtzustand des Organismus.

Emotionen haben daher manches mit
den Materialeigenschaften dieses speziellen

Systems zu tun — und mit der Tatsache,
dass es beispielsweise ein Herz hat, Haut,
Haare und Schweissdrüsen; denn nicht
nur die Liebe, auch die Angst geht durch
den Magen. Gefühle zu haben ist daher in
gewisser Weise weitaus mehr «spezifisch
menschlich», als das kleine Einmaleins zu
beherrschen.

Natürlich will ich jetzt Viktor keineswegs

Gefühllosigkeit unterstellen. Es mag
durchaus sein, dass sich heiss gewordene
Dioden, klemmende Scharniere oder
schwächer werdende Akkumulatoren in
seinem subjektiven Erleben widerspiegeln,

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10



KULTUR GEFÜHLSPSYCHOLOGIE

wenn immer er über ein solches verfügt;
ich denke aber, dass es sich in jedem Falle
anders anfühlt, in Kunststoffen und
Metallen zu existieren als in Muskeln und
Bindegeweben. Das sind übrigens keineswegs

neue Einsichten, sondern bestenfalls

Erinnerungen an die Anfänge einer
wissenschaftlichen Gefühlspsychologie, die
unzertrennlich mit den Namen James und
Lange verbunden sind.

Feuchte Hände

Bis dato hatte eine «naive» Prozesstheorie
der Emotionen die allgemein akzeptierte
Position vertreten, das erlebte Gefühl sei
das primäre Phänomen, das nachfolgende
körperliche Begleiterscheinungen erst
auslöse. Wir weinen also, das weiss doch
jeder, weil wir traurig sind, spüren das

Herz höher schlagen vor Freude. James
und Lange nun versuchen, diese gewissermassen

idealistische Position vom Kopf
auf die Füsse zu stellen (eine in der zweiten

Hälfte des 19. Jahrhunderts weitverbreitete

Geistesübung). Gefühle sind in
ihrer Theorie nur Widerspiegelungen des

physischen Zustandes des Organismus.
Diese materialistische These lässt sich

zuspitzen auf das berühmte Paradoxon: Wir
sind traurig, weil wir weinen. Das hakt
sich fest im Kopf, geht es doch entschieden

gegen den Strich damaliger und auch
heute noch weitverbreiteter Denkgewohnheiten.

In moderne Terminologie gefasst
bedeutet das, Gefühle sind ein reines
Hardware-Problem. Das blieb jedoch nicht
das letzte Wort in dieser Angelegenheit.

Da viele Vorgänge in der Peripherie des

Körpers relativ langsam und mit gewissen
Verzögerungen ablaufen, vor allem solche,
die durch das autonome Nervensystem
gesteuert werden, kommt es vor, dass sich
Gefühle sehr viel schneller im Bewusstsein
manifestieren, als sie es in ihrer Eigenschaft

als Epiphänomene peripherer
Prozesse eigentlich dürften. Ferner erscheint
es schwer verständlich, wie aufgrund dieser

relativ langsamen und wenig differenzierten

Vorgänge die enorme Fülle erlebter
Gefühlsqualitäten, die uns die Phänome-
nologen, allen voran Philipp Lersch,
beschrieben haben, abgeleitet werden soll.

In dieser Phase der Diskussion schlug
Cannon vor, eine dritte Instanz ins Spiel zu
bringen, die sowohl für die Ereignisse in

Gefühle sind

in ihrer Theorie

nur

Widerspiegelungen

des physischen

Zustandes des

Organismus.

der Peripherie als auch für die im
Bewusstsein verantwortlich sein könnte. In
seiner Theorie werden Körpererregungen
und Gefühlserlebnisse gleichermassen zu
Epiphänomenen der Aktivierung bestimmter

Zentren im Hypothalamus erklärt. Tränen

und Trauer werden damit zu Ereignissen

in zwei Universen, die nicht in
Wechselwirkung stehen, sondern sich nur
infolge einer prästabilisierten Harmonie in
teilweise parallelen Bahnen bewegen. Damit

entfällt zwar die Notwendigkeit exakt

abgestimmter Zeitverhältnisse der

Vorgänge in beiden Bereichen, die Vielfalt der
erlebten Qualitäten jedoch bleibt unerklärt,

und - was gravierender ist - das Modell

paralleler Universen steht im Widerspruch

zu allen phänomenologischen
Analysen des Gefühlserlebens.

Mag man bestreiten, dass Gefühle nichts
weiter als eine Widerspiegelung peripherer

Körperreaktionen seien, unbestreitbar
aber bleibt, dass solche Ereignisse im
Bewusstsein manifest werden und das

Gefühlserlebnis unverwechselbar einfärben
können. Das wussten Schriftsteller und
Philosophen lange schon vor jeder
wissenschaftlichen Psychologie. Keine Beschreibung

der Furcht, in der nicht auch vom
Zittern die Rede ist, von feuchten Händen,

Zähneklappern und Ziehen in der

Magengrube. (Der Volksmund weiss noch
drastischere Details...) Die Rückmeldung
körperlicher Vorgänge ist zumindest eine
konstituierende Komponente des erlebten
Gefühls.

Mit dieser Idee betreten die Herren
Schachter und Singer die Bühne und mit
dem erklärten Ziel, uns zu zeigen, wie aus

unspezifischen und wenig differenzierten
Erregungen die grosse Vielfalt erlebter
Gefühlsqualitäten abgeleitet werden kann.
Dazu bedarf es neben der Wahrnehmung
der Körpervorgänge noch einer zweiten
Komponente, nämlich einer kognitiven
Interpretation dieser Vorgänge. Das Herz
schlägt schneller genauso bei der intimen
Nähe eines attraktiven Partners wie bei der

Verwicklung in einen Beinahe-Zusammen-
stoss an einer Strassenkreuzung. Wenn wir
uns im nachhinein Rechenschaft über unser

Erleben in diesen Situationen geben,
werden wir im ersten Fall eher von Freude

sprechen, auch von Liebe, im zweiten aber
eher von Ärger oder Furcht. Was wir erleben,

hängt also nicht allein von der kör-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10 33



KULTUR GEFUHLSPSYCHOLOGIE

Die Grund-

annahme ist,

dass

Körpervorgänge nicht

direkt im

Erleben reflektiert

werden,

sondern nur

über den Umweg

eines kognitiven

Verarbeitungsprozesses

Zugang zum

Bewusstsein

haben.

perlichen Erregung ab, sondern wesentlich
auch von der Ursache der Erregung.

Die Feststellung dieser Ursache setzt
eine Analyse der Situation voraus, einen
Urteilsprozess also, der zur Zuschreibung
eines Etiketts führt, einer Wortmarke, die
den je konkreten Vorfall einordnet in eine
Reihe von Standardfällen von Hass, Liebe,
Eifersucht oder Neid. In dieser Sichtweise
sind Gefühlsbegriffe so etwas wie
Klassifikationsschemata von Situationen. Auch
dieser Aspekt schlägt sich in phänomenologischen

Analysen immer wieder deutlich
nieder. In der grossangelegten Phänomenologie

der Gefühle von Lersch, dem bis auf
den heutigen Tag wohl ehrgeizigsten Projekt

in dieser Richtung, werden beispielsweise

Unterscheidungen feinerer Nuancen
des Erlebens gelegentlich allein durch
Hinweise auf den situativen Kontext bzw.
auf Sprachregelungen eingeführt.

So einleuchtend das Zwei-Komponenten-Modell

von Schachter und Singer in
mancher Hinsicht auch erscheint, bleibt
doch in seinem Rahmen das bereits von
Cannon aufgeworfene Problem der
Zeitverhältnisse ungelöst. Wenn man von
einem logischen und temporalen Primat
der Körpervorgänge bei der Gefühlsgenese
ausgeht, hat man die Schwierigkeit, zu
erklären, wieso Gefühlserlebnisse im
Bewusstsein schneller manifest werden können,

als sich die Prozesse in der Peripherie
überhaupt voll entwickelt haben, die diese
Gefühlserlebnisse ja erst auslösen sollen.
Vor allem autonome Reaktionen weisen

gelegentlich Latenzzeiten bis zu ein und
zwei Sekunden auf.

Was liegt jetzt näher, als das logische
und temporale Primat wieder vom Bauch
in den Kopf zu verlegen und Gefühle
aufzufassen als direkte Folge einer kognitiven
Interpretation der Situation, wobei
physiologische Aktivierungsprozesse allenfalls
noch eine sekundäre Rolle spielen? Mit der

Vertretung derartiger Positionen haben

uns die diversen kognitivistischen
Theorieansätze nach hundert Jahren
Gefühlspsychologie wieder an den Ausgangspunkt
vor James und Lange zurückgeführt, eine
für psychologische Theorieentwicklungen
gar nicht einmal so untypische Kreisbewegung.

Dass derartige Modellvorstellungen
in einer kognitivistisch dominierten Phase

der Psychologie reüssieren, ist nicht weiter
verwunderlich, weitaus verwunderlicher

wäre es gewesen, wenn man nicht versucht
hätte, auch diese Grundfunktion menschlichen

Erlebens letztlich auf kognitive
Prozesse zurückzuführen, wobei Vorgänge in
der Peripherie allenfalls durch eine sekundäre

Rückkoppelungsschleife in diese

Prozesse eingespeist werden — wenn
überhaupt.

Die implizite Grundannahme derartiger
Argumentationen ist, dass Körpervorgänge

nicht direkt im Erleben reflektiert
werden, sondern nur über den Umweg
eines kognitiven Verarbeitungsprozesses
Zugang zum Bewusstsein haben. Nun ist
es sicher denkbar, aber keineswegs
denknotwendig, dass nur kortikale Prozesse

bewusstseinsfähig sind. Es erscheint mir
nicht minder vorstellbar, dass

Gefühlserlebnisse nicht allein Ergebnis
vorhergehender kognitiver Aktivitäten sind,
sondern dass sie primär Phänomene sui generis
darstellen, die den kognitiven Aktivitäten
möglicherweise sogar vorausgehen, von
denen sie in der Folge dann modifiziert
und gewissermassen angereichert werden.
Ich teile also in diesem Punkte die Position

von Zajonc, der betont hat, dass sich
Emotionen aus einem entwicklungsgeschichtlich

älteren, parallel und teilweise von
kognitiven Mechanismen unabhängig
arbeitenden System ableiten, würde
allerdings an dieser Stelle gerne auf den Begriff
«System» verzichten, da er gleich wieder
auf eine Art in die Denkweise des

Informationsverarbeitungsparadigmas zurückführt,
die es meines Erachtens gerade zu
überwinden gilt, um den komplexen
Vorgängen der Emotionsgenese voll gerecht zu
werden.

Möglichkeiten des Erlebens

Meine Theorie besagt nun, dass Gefühle
als Möglichkeiten des Erlebens immer
schon im Bewusstsein angelegt sind.
Zwischen den Polen des Angenehmen und
Unangenehmen, der stärkeren und der
schwächeren Erregung befindet sich das

Bewusstsein ständig in qualitativ getönten
Zuständen. Dabei handelt es sich in der

Regel um Hintergrundphänomene, die
nicht im Fokus der Aufmerksamkeit
liegen. Lersch spricht in diesem Zusammenhang

von stationären Gestimmtheiten,
in denen sich der psychophysische
Gesamtzustand eines Menschen permanent

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10



KULTUR GEFÜHLSPSYCHOLOGIE

widerspiegelt. Dieser Gedanke impliziert

die theoretische Vorstellung, dass

Stimmungen nicht Ergebnis der Aktivitäten

konkreter Rezeptoren und
Informationsverarbeitungsmechanismen sind,
sondern dass sich der Gesamtzustand des

Organismus (zum Beispiel in Form eines

Behagens) direkt in der qualitativen
Tönung des Bewusstseins niederschlägt.
Stimmungen sind also, wie das Bewusstsein

selber, nicht an einzeln zu definierende

Mechanismen gebunden, sondern
Folgen der Aktivität des Gesamtsystems.
Da wir keine Rezeptoren für den
Gesamtzustand des Organismus besitzen,
liegt möglicherweise gerade darin, diesen

anzuzeigen, eine Funktion von Stimmungen

und Gefühlen im psychophysischen
Haushalt.

Im folgenden sind nun von den relativ
gleichförmigen und längerandauernden
Stimmungen die Gefühle als relativ
kurzfristige, sich dynamisch entwickelnde
Phänomene abzugrenzen. Im Gegensatz zu
den Stimmungen werden Gefühle durch
einen konkreten Anlass ausgelöst, in der

Regel durch die Wahrnehmung einer
bestimmten Situation; es können aber auch
interne Vorgänge wie Vorstellungen oder

Erinnerungen zu Auslösern von Gefühlen
werden. Eingebildete Gefahren können
Ängste hervorrufen, vermutete Untreue
den Eifersüchtigen plagen, Erinnerungen
an Missgeschicke den Ärger neu beleben.
Da Gefühle jedoch keine On-Off-Phä-
nomene sind, muss, bevor wir von Ärger
reden können oder von Eifersucht, zuvor
in Kopf und Bauch noch einiges passieren.
Die im folgenden zu skizzierende Prozesstheorie

der Gefühle lehnt sich zunächst,
für jeden Kundigen leicht erkennbar, an
die in mancher Hinsicht sehr soliden
Überlegungen von Schachter und Singer
an. Hauptpunkt der Übernahme ist die
Idee, dass komplexe Urteilsprozesse, die zu
konkreten Etikettierungen führen, erst zu
einem späteren Zeitpunkt einsetzen, und
zwar angeregt von vorhergehenden
qualitativen Veränderungen der Tönung des

Bewusstseins und Vorgängen in der
Körperperipherie. Diese erzeugen, wenn sie
gewisse Schwellenwerte überschreiten, einen
Interpretationsbedarf, der zur Auslösung
höherer kognitiver Prozesse führt, in deren
Verlauf aus zunächst noch wenig spezifischer

Unlust und Erregung ein als solches

identifizierbares Gefühl beispielsweise des

Ärgers wird.
Wie gesagt, das klingt nach Schachter

und Singer, unterscheidet sich aber doch
in den Grundannahmen fundamental. Be-

wusstes Erleben steht nämlich hier nicht
am Ende der Emotionsgenese, sondern am
Anfang, auch wenn dieses bewusste Erleben

in den Anfangsstadien vielleicht den
Namen Gefühl (im Vollsinne dieses Wortes)

noch nicht ganz verdient. Grundsätzliche

Unterschiede bestehen aber auch zu
kognitivistischen Theorieansätzen, die im
Rahmen ihrer systemtheoretischen
Überlegungen Gefühle immer nur als Output-
Phänomene denken können. Gefühle aber
sind im Rahmen der hier favorisierten
Theorie, wie das Bewusstsein selber, nicht
an die Aktivität bestimmter, klar
abgrenzbarer Mechanismen gebunden,
sondern Ergebnis der Aktivität des gesamten
Systems. Bewusstsein ist, um das noch
einmal zu betonen, kein Output-Phänomen,

Gefühle als je besondere qualitative
Zustände des bewussten Erlebens sind es

auch nicht.

Notwendigkeit einer Prozesstheorie

Da die Systemtheorie bisher keine
Terminologie für den Umgang mit derartigen
Phänomenen entwickelt hat, erscheint es

notwendig, die Angelegenheit im Rahmen
älterer Begriffe weiterzuverhandeln. Dafür
scheint das Konzept der Aktualgenese
geeignet zu sein, das im Rahmen der
Gestaltpsychologie entwickelt wurde. Ich habe

im Verlaufe der Argumentation tatsächlich
bereits mehrfach Vorgriffe auf dieses Konzept

gemacht, zum Beispiel in Form der
Feststellung, Gefühle seien keine On-Off-
Phänomene. Dieses jedoch gilt, so lehrt
uns die gestaltpsychologische Analyse, für
die meisten psychischen Prozesse.

Wahrnehmungen, Erkennensleistungen,
Problemlöseprozesse verlaufen von ersten,
noch vagen und unspezifischen Anfängen,
«Gestaltkeime» genannt, über sich
allmählich weiter ausdifferenzierende
Zwischenstadien zu prägnanten Endzuständen.

In welchem Ausmass man bei so

wenig strukturierten und konturierten
Phänomenen wie Gefühlen überhaupt von
Prägnanz reden kann, mag vorerst noch
dahingestellt bleiben; dennoch scheint mir
das Konzept der Aktualgenese brauchbar,

Wahrnehmungen,

Erkennensleistungen,

Problemlöseprozesse

verlaufen von ersten,

noch vagen

und unspezifischen

Anfängen,

«Gestaltkeime»

genannt, über

sich allmählich

weiter

ausdifferenzierende

Zwischenstadien

zu prägnanten

Endzuständen.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10 35



KULTUR GEFUHLSPSYCHOLOGIE

meine Vorstellungen zu einer Prozesstheorie

der Gefühle zu transportieren.
Ausgangspunkt eines Gefühls, und

damit möchte ich an vorhergehende
Ausführungen wieder anknüpfen, ist stets ein
äusserer oder innerer Anlass. Das kann die

Wahrnehmung einer gegenwärtigen Situation

genauso sein wie die Erinnerung einer

vergangenen oder die Vorstellung einer

zukünftigen. Solche Ereignisse werden,
wie alles, was sich im Bewusstsein manifestiert,

immer schon in der Qualität des

Angenehmen oder Unangenehmen erlebt.
Die Lust-Unlust-Dimension ist somit eine

von vornherein gegebene Qualität jeden
bewussten Erlebens. Die Entwicklung
eines Gefühls im Bewusstsein beginnt mit
einer zunächst eher flüchtigen, unspezifischen

und wenig differenzierten Gefühlstönung,

dem Gestaltkeim im Sinne der

Aktualgenese. Dass es so beginnt und in
vielen Fällen auch schon wieder endet,
ohne den Fokus der Aufmerksamkeit je
erreicht zu haben, scheint eine die gesamte
abendländische philosophische Diskussion

von Aristoteles bis Nietzsche durchziehende

Position zu bestätigen, die davon
ausgeht, Gefühle seien letztendlich nichts
anderes als Lust- oder Unlusterlebnisse.
Das ist zwar in gewisser Weise auch richtig,

aber noch lange nicht die ganze
Geschichte.

Mimik und viszerale Reaktionen

Ereignisse, die den Zustand des Bewusstseins

qualitativ verändern, pflegen in der

Regel auch physiologische Veränderungen
in der Körperperipherie hervorzurufen, sei

es in Form von (vorwiegend) mimischen
Ausdruckserscheinungen, sei es in Form
von durch das autonome Nervensystem
gesteuerten viszeralen Reaktionen. Mich
hier jetzt an Überlegungen von Cannon
anlehnend, halte ich diese beiden Ereignisreihen

für, zumindest im Anfangsstadium,
voneinander unabhängige Vorgänge.
Obwohl viele der peripheren Prozesse wegen
der bekannten Latenzzeiten gegenüber den
erlebten Gefühlen mit einer gewissen
Verzögerung einsetzen, macht es meines
Erachtens wenig Sinn, sie als blosse Epiphä-
nomene von Bewusstseinsvorgängen zu
betrachten. Reagieren doch bereits
Neugeborene in ihren ersten Lebensstunden
auf angenehme und unangenehme Ge-

Bereits

Neugeborene in

ihren ersten

Lebensstunden

reagieren auf

angenehme und

unangenehme

Geschmacksund

Geruchsreize

mit entsprechender

Mimik.

schmacks- und Geruchsreize mit
entsprechender Mimik, ja sogar ein kortexlos
Geborenes zeigt Ausdruckserscheinungen.
Diese lassen sich wohl kaum auf vorhergehende

Bewusstseinsprozesse zurückführen,
so wenig wie die Emotionen, die sich in
Ausdruckserscheinungen und Körpervorgängen

höherer und niederer Tiere
manifestieren.

Dennoch — und an dieser Stelle trenne
ich mich jetzt von den Annahmen Cannons

- halte ich es nach allem, was wir aus

phänomenologischen Analysen des

Gefühls wissen, nicht für sinnvoll, an zwei

parallele Ereignisreihen zu denken, die in
keinerlei Interaktion eintreten können. Im
Gegenteil, ich denke, dass gerade aus einer
solchen Interaktion weitere Schritte der

Aktualgenese des Gefühls folgen. Zum
einen wird die Intensität der
Körperreaktionen als erlebte Erregung bzw. Akti-
vation manifest, wodurch das Gefühlserleben

eine zweite Dimension erhält, die
wie die Lust-Unlust-Dimension bei

Skalierungsversuchen regelmässig nachgewiesen

wird. Zum anderen mischt sich in das

Erleben die Qualität des Körperlichen
direkt ein, was dazu führt, dass starken
Gefühlen im fortgeschrittenen Stadium
immer ein Beigeschmack des Leiblichen
anhaftet. Ob dieses «Körper-Aroma» eine

eigene Dimension des Gefühls darstellt, ist
eine meines Wissens erst noch zu
untersuchende Frage. Dass die bisher vorliegenden

Dimensionsanalysen (zugegebener-
massen einschliesslich meiner eigenen)
diesen Punkt praktisch völlig vernachlässigt

haben, mag zu den Merkwürdigkeiten
unserer christlich-abendländischen Kultur
gehören, in der man, wie Huxley sich
beklagt hat, schon fast als Zyniker, gar
Pornograph gilt, wenn man von Gefühlen auf
die diese begleitenden körperlichen
Vorgänge zu sprechen kommt.

Ob der Prozess der Gefühlsentstehung
sich bis hierher in zwei oder schon in drei
Dimensionen entfaltet hat, mag also

vorerst noch dahingestellt bleiben, sicher
ist jedenfalls, dass er spätestens an dieser
Stelle aufhört, ein reines Naturprodukt zu
sein, es sei denn, er hört an dieser Stelle

überhaupt auf, sich weiter zu entwickeln,
sei es, weil andere Ereignisse im Bewusstsein

vorrangig werden, sei es, weil diesem
Prozess aus internen Gründen die
Aufmerksamkeit mehr oder weniger absicht-

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10



KULTUR GEFÜHLSPSYCHOLOGIE

lieh entzogen wird, wodurch das Gefühl
gewissermassen abgeblockt wird. Gefühle
in diesem Stadium der Entwicklung sind
noch relativ diffus und schwer beschreibbar,

was nicht an der meines Erachtens
fälschlich so oft beklagten Unzulänglichkeit

der Sprache liegt, sondern einfach
daran, dass die kognitiven Verarbeitungsschritte,

die zu sprachlichen Etikettierungen

führen, zu diesem Zeitpunkt noch gar
nicht stattgefunden haben, sondern erst
durch präkognitive Vorgänge im Bewusstsein

und in der Körperperipherie ausgelöst
werden.

Erst in dieser nun folgenden kognitiven
Phase der Emotionsgenese setzten die
Prozesse ein, die von Schachter und Singer bis

hin zu Lazarus als Urteilsprozesse, Kausal-

attribuierungen oder sekundäre Bewertungen

beschrieben worden sind. Diese Art
von kognitiven Prozessen produziert keine
Emotionen, sondern modifiziert sie. Da
erst an dieser Stelle komplexere Analysen
der Situation möglich sind, erscheint es

mir wahrscheinlich, dass auch erst in
diesem Stadium die soziale Dimension der
Gefühle ins Spiel kommt, die bei
Dimensionsanalysen als wenig dominante nur
mit einiger experimenteller Raffinesse

nachgewiesen werden kann.

Sprache als Vehikel von Gefühlen

Mit der kognitiven Phase der Emotionsgenese

beginnen allgemeine Kultur- und
persönliche Lerngeschichte wirksam zu
werden. Alle Mitglieder einer
Sprachgemeinschaft haben nicht nur einen mehr
oder weniger umfangreichen Schatz von
Gefühlsbegriffen zu lernen, sondern auch
und wesentlich eine Klassifikation von
(meist sozialen) Situationen, in denen
die entsprechenden Emotionen zugelassen
sind oder gar erwartet werden. In diesem

Repertoire möglicher und erlaubter
Gefühle gibt es Differenzen sowohl zwischen
verschiedenen Kulturen als auch zwischen
historischen Epochen derselben Kultur,
was allein schon durch das Studium der
Romane dieser Epochen auf amüsante
Weise nachvollzogen werden kann.

Ungefähr in diesem Stadium der
Gefühlsgenese beginnt die Psychologie die

Zuständigkeit für die weitere Beschreibung

des Prozesses zu verlieren; denn die

Mit der

kognitiven

Phase der

Emotionsgenese

beginnen

allgemeine Kultur-

und persönliche

Lerngeschichte

wirksam

zu werden.

Wissenschaft kann sich immer nur mit
dem Allgemeinen befassen. Zwar beginnt
ein Gefühl immer als etwas wenig Spezifisches

und Allgemeines, wird aber durch
die Folgeprozesse in Körper und Kopf je
länger, desto mehr zu einem einmaligen
Ereignis. Die Beschreibung dieses
komplizierten Ereignisses kann sich nicht
erschöpfen in Dimensionsanalysen und
Klassifikationen von Standardsituationen
wie Eifersucht, Neid oder Freude; denn
über dieses Allgemeine hinaus entwickelt
sich der Prozess durch das Einbeziehen der

je spezifischen und ganz persönlichen
Lebens- und Gefühlserfahrungen und der

je besonderen und einmaligen Gegebenheiten

der konkreten Situation am Ende
immer mehr zu einem unverwechselbaren
und unwiederholbaren Erlebnis. An dieser
Stelle erschöpft sich das Handwerk des

Klassifizierens und Benennens und die
Kunst des Beschreibens beginnt; Psychologie

geht über in Literatur. Die Grenzlinie
zwischen beiden Bereichen ist nicht immer
ganz einfach zu ziehen. Man kann sich
durchaus streiten, ob einige Passagen in
der Phänomenologie der Gefühle von
Lersch nicht schon jenseits der Wissenschaft

und manche der ambitionierten
psychologischen Analysen von Proust diesseits

der Literatur angesiedelt sind.
Wie auch immer, wir sind hier auf Felder

geraten, deren Kultivierung für den

Hausgebrauch nicht immer realisierbar ist;
denn zwar lässt sich das Handwerk bis zu
einem gewissen Grade lernen, die Kunst
aber ist nicht jedem gegeben. Dennoch bin
ich persönlich davon überzeugt, dass sich
auch hier die richtigen Wörter schon
finden lassen. Es gibt sie immer, wie uns
Sartre versichert hat. Es ist nur eine Frage
des Talents, sie zu finden und in die
angemessene Anordnung zu bringen; und ich
will nicht ausschliessen, dass es in einigen
Fällen gar eine Frage des Genies sein mag,
dieses aber ist nicht einklagbar.

Ausführlich über die genannten Autoren und

Theorien informiert der instruktive Aufsatz von

Julius Kühl, der auch einen Nachweis der im

vorliegenden Essay zitierten Literatur enthält.
Julius Kühl: •Emotion, Kognition und Motivation.
I. Auf dem Wege zu einer systemtheoretischen

Betrachtung der Emotionsgenese«.

Sprache & Kognition, 1983, 2, 1-27.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10 37



KULTUR

Walter Kopp

Ludwig Wittgensteins letzte Schriften
Über die Philosophie der Psychologie (1949-1951).
Das Innere und das Äussere

Ende 1993 sind die letzten Schriften Wittgensteins zur
Philosophie der Psychologie erschienen1 - Gedanken,
die Wittgenstein kurz vor seinem Tode, im April 1951,

aufgeschrieben hat. Im folgenden Essay werden die
dort erörterten Probleme in den Zusammenhang des

Wittgensteinschen Denkens mit der Psychologie gebracht.

1 Ludwig Wittgenstein:
«Letzte Schriften über

die Philosophie der

Psychologie (1949-
1951)>. Das Innere und

das Äussere, Suhrkamp,

Frankfurt am Main 1993.

2 William W. Bartley:
• Wittgenstein, ein

Lebens Hanser, München

1993. (Klappen¬

text)

3 Ludwig Wittgenstein:
• Porträts und

Gespräche». Herausgegeben

von Rush Rhees.

Suhrkamp, Frankfurt

am Main 1987.

Wittgenstein ist in den
letzten Jahren zu einer Art Kultfigur für
Architekten, Sprachwissenschafter,
Mathematiker und Philosophen geworden. Das
höchste Ziel der Philosophen besteht in
der Gründung einer neuen Denkrichtung.
Wittgenstein hat dieses Ziel überboten
und gleich zwei Denkrichtungen die
entscheidenden Impulse verliehen und die
zweite mit den Insignien der radikalen
Kritik der ersten versehen.

Dies alles, obwohl sein Frühwerk, der
Tractatus logico-philosophicus eine
Irrfahrt sondergleichen antreten musste, ehe

er zur Publikation gelangte und Wittgenstein

lediglich ein Wörterbuch für
Volksschulen und den Aufsatz «Some Remarks

on logical Form» publiziert hat. Angesichts

dieser doppelt epochalen Leistung,
übernimmt man leicht den etwas
verklärten Blick des logischen Grossmeisters
Bertrand Russell: «Ganz zu Anfang war ich
im Zweifel, ob ich ein Genie oder einen Narren

vor mir hatte. Doch sehr bald entschied
ich mich für das erstere.»2

Philosophie als Therapie

Als (zu) späte Ent-Schuldigung für die
weitgehend ignorante Haltung zu Lebzeiten,

legt der Springer-Verlag in Etappen
die sogenannte Wiener-Ausgabe auf.
Vorgesehen sind zunächst 15 Textbände, die
das nachgelassene Werk von 1929 bis
1933 enthalten, sowie 6 Registerbände mit
thematischen Querverweisen. Zusätzlich
wird eine Fortsetzung der Werkausgabe in
Aussicht gestellt.

Im suchenden Drängen Wittgensteins,
philosophische Probleme anzugehen, zeigt
sich die Widerlegung der eigenen Diktion,
das nimmersatte Fragen, einem erlösenden
Ende zuführen zu können: «Wie Sie wissen,

habe ich behauptet, ich könne das Philosophieren

abbrechen, wann ich will. Das ist
eine Lüge Ich kann es nichth? Wittgenstein,
insbesondere der späte, betrachtet die
Philosophie als Therapie. Therapiert wird mit
den Mitteln der Analogiebildung bzw. der

Skandierung. Dabei geht es ihm um eine
sensible Dialektik: «Mir scheint, Hegel will
immer sagen, dass Dinge, die verschieden

aussehen, in Wirklichkeit gleich sind, während

es mir um den Nachweis geht, dass

Dinge, die gleich aussehen, in Wirklichkeit
verschieden sind.» (Porträts, S. 217)

Weshalb aber interessierte sich Wittgenstein

für die Psychologie, ebenso für die

Psychoanalyse, die er beide im Grunde
genommen ablehnte. Einerseits bewunderte
er Freud seiner bahnbrechenden Beobachtungen

und Einsichten wegen, andererseits

hielt er den Einfluss der Psychoanalyse

in Europa und Amerika für schädlich.
Um von Freud zu lernen, müsse man
kritisch sein, was die Psychoanalyse im
allgemeinen verhindere. Unrichtig fand er auch
das Kausaldenken Freuds, während für ihn
die Tatsache wichtig blieb, dass es Gesetze
des Psychischen nicht gibt. Was Wittgenstein

über die fragwürdige erkenntnistheoretische

Begründung der wissenschaftlichen

Psychologie im Jahre 1942 sagte, hat
im wesentlichen noch heute seine Gültigkeit.

Die Psychologie werde mit dem Ideal
der Naturwissenschaften, insbesondere der

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10



KULTUR WITTGENSTEIN

Physik verglichen. In der Psychologie herrsche

eine völlig andere Art der «Metrik»,
des Messens vor. Heute würden wir von
Konstanz der Bedingungen, von
Reduktionismus und von fragwürdiger
Operationalisierbarkeit sprechen. Die sechs Jahre
(1920-1926), in denen er Volksschullehrer

in einem abgelegenen Dorf
Niederösterreichs war, beeinflussten seine zweite

Denkrichtung nachhaltig. Es war vor
allem die Schulreformbewegung und die

Gestaltpsychologie, insbesondere eine
kritische Variante davon, die Kinder-Psychologie

Karl Bühlers (1879-1963), die in den
extensiven psychologischen Passagen der

«Philosophischen Untersuchungen» ohne

speziellen Vermerk eingeflossen sind.

Wittgensteins Methode ist nicht erklärend,

sondern beschreibend. Der Bezug
oder Ort des Geschehens ist dabei das

Sprachspiel. Das Sprachspiel ist weiter zu
fassen als Sprache, als gesprochenen Sprache,

viel eher als Ausdruck einer Lebensform

was Handlung und Sprechen
verknüpft. Im Sprachspiel lernt das Kind den
Gebrauch der Wörter, was eine öffentliche
Angelegenheit ist, die wohl im berühmtesten

Satz der Spätphilosophie Wittgensteins

ihren besten Ausdruck findet: «Die

Bedeutung eines Wortes ist sein Gebrauch in
der Sprache. »

In jedem Spiel lassen sich logische Sätze

und Sätze der Erfahrung (empirische Sätze)

unterscheiden. Buchheister und Steuer

schlagen in ihrem Wittgensteinbuch4 das

nebenstehende prägnante Schema als

Gerüst vor.

Über Empfindungen reden

Die «Philosophischen Untersuchungen» als

das zentrale Spätwerk, enthalten in ihrem
zweiten Teil Elemente zur Philosophie der

Psychologie, bei denen Wittgenstein auch
den Begriff «Phänomenologie» (Porträts,
S. 166) erwogen hatte, ohne allerdings
auf den Begründer dieser Denkrichtung,
Edmund Husserl, zu rekurrieren. Der zweite
Teil der Philosophischen Untersuchungen
kann als Vorgeschmack der Philosophie
der Psychologie betrachtet werden, wobei
von den Herausgebern nicht transparent
gemacht wurde, was noch folgen würde.
Dies gilt allerdings für die gesamte
Herausgabepraxis. Die vorliegenden acht Bände
der Suhrkamp-Werkausgabe5 wirken wie

Schema nach

Buchheister/Steuer
Die philosophische The¬

Therapie
(Analyse/Selbsterkennrnis)

rapie nach Wittgenstein
arbeitet mit dem Mittel
der Analogiebildung. Im

Sprachspiel, neben dem

1

Vergleichsobjekr-_-___/«j.-/-Vorurreil/ Dogma
Vergleich

(Ordnung/ Familienähnlichkeir)
1

Begriff 'einer Regel
1

Lebensform Bild
folgen', der zentralste i / \
Begriffe der Wittgen- Handlungsweise / \
steinschen späteren

Philosophie, sind Handlung

und Sprache immer

schon miteinander
verwoben. Sowohl Mathe¬

Lernen! — Sprachspiel — Gebra

abrichten (Grammarik)
(Synrax)

Spiel

uch — Regell
Privatsprache

>deuten<

>versrehen<

matik wie Weltbild sind (Kalkül) >meinen<

aus Sprachspielen (Sarzsysrem) >denken<

zusammengesetzt. Mit / \ >wahrnehmen<

dem «Bild' betont
Wittgenstein das falsche

Bild, das wir uns

Mathematik Weltbild >Bedeurung<

>Erwarrung<
>Wunsch<

machen, wenn wir die Logischer Satz >Befehl<

inneren «Vorgänge' Empirischer Satz

analog zu den äussern

(physikalischen)
•Gegenständen» sehen wollen.

Im Sprachspiel ist
dieser Gegensatz von

>Schmerz<

>Farben<

>Sehen<

>Aspekre<
>Name<

Psychologie und Physik
wieder aufgehoben. >Beweis< >Wissen<, >Zweifel<

>Widerspruch< >Irrrum<, >Fehler<

>wahr/falsch<, >Glauben<

4 Kai Buchheister /
Daniel Steuer: »Realien

zur Philosophie», Sammlung

Metzler, Bd. 267,

Stuttgart 1992.

5 Ludwig Wittgenstein:
Werkausgabe Bd. 7,

• Bemerkungen über die

Philosophie der Psychologie.

Letzte Schriften
über die Philosophie
der Psychologie».
Suhrkamp, Taschenbuch

Wissenschaft, Frankfurt

am Main 1984.

6 Ludwig Wittgenstein:

•Philosophische
Untersuchungen» (Werkausgabe

Bd. 1), Suhrkamp,

Frankfur/M. 1984.

eine behelfsmässig und unsystematisch
zusammengetragene Blättersammlung. Nur
ein Beispiel: Band 8 der Schriften
(gebunden), enthält die Bemerkungen über
die Philosophie der Psychologie (1982)
und Band 7 der Werkausgabe (Suhrkamp-
Taschenbuch, 1984) enthält sowohl die

Bemerkungen über die Philosophie der

Psychologie, als auch den ersten Teil der
letzten Schriften über die Philosophie der

Psychologie. Der nun vorliegende zweite
Band der letzten Schriften über die
Philosophie der Psychologie (gebunden) zeigt,
wie durch diese Herausgabepraxis der

Zugang um einiges mehr erschwert wird, als

dies ohnehin schon der Fall ist. Das macht
eine Rekonstruktion (da auch Daten
vielfach fehlen) beinahe unmöglich,
geschweige denn eine Deutung. Was

Wittgenstein selbst als Definition angab: Ein
philosophisches Problem hat die Form:
«Ich kenne mich nicht aus»6, wird hier von
der Not zur Tugend erhoben.

Die zentralen Fragen, über die Grundlagen

der Psychologie, die Wittgenstein in

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10 39



KULTUR WITTGENSTEIN

seinen letzten Lebensjahren beschäftigten,
kreisen um die Themen «Innen» und «Aussen»,

«der Andere» und die «Evidenz des

Seelischen». Wittgenstein wendet sich mit
einer unübertroffenen Akribie, gegen die

Auffassung, dass die Rede über Empfindungen

ein ähnlicher Vorgang ist, wie die
Rede über materielle Gegenstände. Das

Problem liegt aber im graduellen Übergang.

Die Implikationen sind klar: Bei

einer Übertreibung dieser Vorgänge, wären
die Empfindungen eines jeden Menschen
für den anderen unerreichbar, und deshalb

wäre dieser Teil unserer Sprache uniehrbar,
oder es bestünde eine eigene Sprache eines

Menschen, eine sogenannte Privatsprache.
Wittgenstein hat schon seinen Schülern in
Trattenbach das folgende Experiment
erzählt: Zwei kleine Kinder, die noch nicht
sprechen gelernt hatten, sperrte man mit
einer stummen Frau zusammen. Man
wollte herausfinden, ob sie eine primitive
Sprache lernen oder selber eine Sprache
erfinden würden. Das Experiment sei

gescheitert. (Bartley, S. 132)
Der Zusammenhang der Sprache über

Empfindungen mit derjenigen über materielle

Gegenstände ist unbestritten. Ja, es

ist dies auch Voraussetzung, dass sie lehrbar

ist. Hingegen entspricht dies nicht
einer Gleichsetzung. Bei einer Theorie der
Sinnesdaten, bei der ich selber in der

Abgeschlossenheit die Zuordnung
Empfindung-Ausdruck vornehme, kann ich
niemals wissen, welche Empfindungen ein
anderer hat. Üblicherweise sprechen wir
von Analogie. Wittgenstein lehnt sie
jedoch in diesem Fall ab: Schmerz->Empfin-
dung, Schmerz->materieller Gegenstand;
dieselbe Lehrverknüpfung könnte auf
verschiedene subjektive Empfindungen
hinweisen.

Omnipotenz des Äusseren

1950, ein Jahr vor seinem Tode, beschäftigt

sich Wittgenstein mit der
erkenntnistheoretischen Frage des Innen und Aussen
in der Psychologie, den Evidenzerlebnissen

im Psychischen, dem Anderen, dem
Seelischen und dem schon andernorts
behandelten Thema Schmerz. Er zeigt auf,
dass es «innere» und «äussere» Begriffe gibt.
Folgende Gedankenkreise verdeutlichen
das Ringen um die treffendste Beschreibung.

*t_

Ludwig Wittgenstein
1889-1951

Unrichtig fand

Wittgenstein

auch das Kausaldenken

Freuds,

während für ihn

die Tatsache

wichtig blieb,

dass es Gesetze

des Psychischen

nicht gibt.

«Was ich sagen will, ist doch, dass das

Innere sich von Äusserem durch seine Logik
unterscheidet. Und dass allerdings die Logik
den Ausdruck <das Innerei erklärt, ihn
begreiflich macht.» (Letzte Schriften, S. 87)

Es stellt sich die Frage nach dem WIE?
Das Sprachspiel ist immer etwas Äusseres,
also müsste man meinen, dass das Äussere
das Innere enthält. Die Omnipotenz des

Äusseren ist jedenfalls unbestritten:
«Natürlich sehe ich eigentlich nur das

Äussere. Aber rede ich nicht wirklich nur
von Äusserem? Ich sage z.B., unter welchen

Umständen Menschen dieses oder jenes

sagen, und ich meine doch immer äussere

Umstände. Es ist also, als ob ich das Innere
durchs Äussere erklären (quasi definieren)
wollte. Und doch ist es nicht so. » (S. 87)

Als Lösung bietet sich für Wittgenstein
an: Inneres ist mit Äusserem logisch und
erfahrungsbedingt verbunden. Die Relation

ist folglich sowohl empirisch als auch

logisch.
Nun gilt es aber beim Stellenwert, den

Wittgenstein der Intersubjektivität
einräumt, beim Andern das Seelische zu
erfahren, trotz dem Argument, das Wittgenstein

dem common sense entgegenhielt:
«Das Kennzeichnende des Seelischen

scheint zu sein, dass man es im Andern nach
Äusserem erraten muss und nur von sich her
kennt.» (S. 86)

Wittgenstein opponiert gegen diese

Alternative. Innere und äussere Zustände
gehören zum Menschen. Wenn wir umgekehrt

fragen, wie ein Leib handeln müsste,
dass man nicht geneigt wäre, von innen und

aussen zu sprechen, meint er: «immer wieder

denke ich das: <maschinenhaft>». (S. 91)

Wittgenstein geht nun von der
umgekehrten Seite an das Problem heran: Er
setzt die Seele voraus und folgert,
jemand müsse aufgrund dessen (dieser
Entität), zu Schmerzen und Freude, Kummer,

usw. fähig sein. Dies mutet in der Tat
so an, als möchte Wittgenstein zu einem
Ende des Fragens kommen.

Ein paar Atemzüge später, nachdem

Wittgenstein als Bedingung für die

Erinnerung und für die Entscheidungen den

sprachlichen Ausdruck (und nicht etwa
Gedanken) erwähnt, gelangt er zum
verblüffenden Schluss des Primats des

Andern:

«Es ist nicht so, als hätte ich in mir
direkte Evidenz, er für mein Seelisches aber

40 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10



KULTUR WITTGENSTEIN

indirekte. Sondern er hat dafür Evidenz, ich
(aber) nicht.» (S. 92)

Beim ersten Lesen kommt der Verdacht
des naiven Empirismus auf, für den nur
das Verhalten zählt, der sich also für die
Evidenz des Äusseren entschieden hat.

Wittgenstein nimmt diese (vermeintliche)
Nähe zum Behaviorismus sofort zurück
und greift auf das Evidenzerlebnis zu, dem
Ausdruck der Unsicherheit par excellence.

«Nicht das Verhältnis von Innerem zum
Äusseren erklärt die Unsicherheit der
Evidenz, sondern umgekehrt ist dies Verhältnis

nur eine bildhafte Darstellung dieser
Unsicherheit.» (S. 93)

Das Subjekt und sein Körper

Wenn die Evidenz im Äusseren stärker
gewichtet wird, hat Wittgenstein tatsächlich
recht. Ausserdem bleibt die Sprache
dieselbe. Psychologisch würde die Distanz
zum Problem des Anderen als Erhöhung
der Sicherheit von Aussagen genannt werden

können, die eigene Wahrnehmung
über sich selber wäre somit tatsächlich trüber,

verzerrter. Es sei hier etwa an die
bekannte Rede von den eigenen «blinden»
Flecken erinnert. Woraus zieht Wittgenstein

diese Konsequenz und bleibt er sich
selber treu?

Seit den dreissiger Jahren beschäftigte
sich Wittgenstein mit der verwirrenden
Asymmetrie zwischen Äusserungen in der

«ersten» und der «dritten» Person. Wenn
ich über eine andere Person spreche, ist
eine Widerlegung meines Urteils über
ihren Zustand durchaus möglich. Sage ich
von mir selber, ich habe Zahnschmerzen,
kann ich mich weder irren, noch kann ich
recht haben, ich spreche ja über mich
selber. Sowohl der Irrtum, der Zweifel als

auch «ich kann mich nicht irren», sind
Ausdruck der logischen Unmöglichkeit.
Folglich ist im eigenen Fall das Evidenzerlebnis

ausgeschlossen. Es gehört aber zu
den Sprachspielen über innere Zustände
und über Drittpersonen zu sprechen, dass

ich mich irren kann, dass ich es aber auch
wissen kann. «Ich weiss, dass ich Schmerzen
habe», ist falsch. «Ich habe Schmerzen»

dagegen ist richtig. «Ich weiss, dass er
Schmerzen hat» hingegen kann in
zahlreichen sprachlichen Äusserungen den
Kriterien für diesen Zustand genügen. Auf
etwas anderem Hintergrund nimmt der

Wittgenstein

nimmt die

(vermeintliche)

Nähe zum

Behaviorismus

sofort zurück und

greift auf das

Evidenzerlebnis

zu, dem Ausdruck

der Unsicherheit

par excellence.

sich an der Philosophie orientierende
französische Freud-Rekonstrukteur, Jacques
Lacan eine ähnliche Haltung ein, die etwa
so wiedergegeben werden kann: Das Subjekt

bewohnt zwar seinen eigenen Körper,
es sieht ihn jedoch nicht so wie denjenigen
des andern, es kann dem eigenen Körper
gegenüber deshalb fremder sein als dem

Körper des andern. Ebenso passiert es uns,
dass wir erst durch eine andere Person

eigene Gedanken produzieren, vielleicht

sogar erst, wenn wir genügend lange der
anderen widersprochen haben. Zwar
besteht im Lieben-wollen der Wunsch nach

Symbiose, doch gleichzeitig wird die
Differenz, der Unterschied notwendig, um
eine Antwort auf sich zu erhalten.

Im letzten Manuskript, das Wittgenstein

zwei Wochen vor seinem Tode im
April 1951 verfasst hat, nimmt er die
Radikalität seiner früheren Aussagen zurück:

«Ist die Unmöglichkeit zu wissen, was im
Anderen vorgeht, eine physische oder eine

logische? Und wenn beides, — wie hängen die
beiden zusammen?» (S. 125) und dann noch
einmal: «Aber es ist natürlich nicht wahr,
dass wir der seelischen Vorgänge im Andern
nie sicher sind. Wir sind es in unzähligen
Fällen» (15. April 1951, S. 126). Und leicht
könnte es sein, dass damit uns nur nahegelegt

wird, was Wittgenstein einem seiner
Freunde gegenüber äusserte:

«Beim Philosophieren dagegen muss man
bereit sein, die Richtung, in der man sich

bewegt, ständig zu ändern. An irgendeinem
Punkt sehen Sie, dass die ganze Art und
Weise, in der Sie das Problem angepackt
haben, irgendwie verfehlt ist. Sie müssen

imstande sein, die zentralen Begriffe
aufzugeben, die Sie allem Anschein nach
beibehalten mussten, um überhaupt denken zu
können. Da heisst es: Geh zurück und fang
von vorn an.»

SPLITTER

Das Verhältnis von Symphonie und Tanz mag man so

bestimmen: wenn der Tanz an die leibhafte Bewegung

von Menschen appelliert, so ist die Symphonie

die Musik, welche selber zum Leib wird.

Aus Theodor W. Adorno: -Beethoven. Philosophie der

Musik», Suhrkamp, Frankfurt am Main 1993, S. 170

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10 4l



KULTUR

Elsbeth Pulver

«Das Gespräch kommt, artikuliert sich,
und der Wind trägt es weg...»
Zu den «Amrainer Gesprächen» zwischen Gerhard Meier
und Werner Morlang

Äusserungen über sein Leben, sein Werk, über Gott
und die Welt - anders, als Morlang sie ihm abgewann,
im Gespräch nämlich, sind sie bei Meier nicht zu haben.

Meier ist, wenn man das so sagen darf, ein Enthusiast
des gesprochenen Wortes.

Gerhard Meier, Werner

Morlang: "Das dunkle

Fest des Lebens.

Amrainer Gespräche».

Bruckner und Thünkler,

Basel und Köln 1995.

_Lwei Hauptfiguren im Werk
Gerhard Meiers — der «Mann auf Zimmer
212» im «Besuch» und Kaspar Baur, der

allgegenwärtige Erinnerer in «Baur und
Bindschädler» - werden als verhinderte
Dichter vorgestellt. Nicht etwa als

Möchtegern-Schriftsteller. Vielleicht sind sie,
die ihre Werke dem Wind diktieren und
das erst noch als die anständigste Art des

Schreibens bezeichnen, die eigentlichen
Dichter und also dem Höchsten der Poeten

— und das wäre Gott — näher als die
anderen, die sich über das Papier ducken.
Vor allem Baur, dieser ursprüngliche und
kindliche Mensch, tritt uns als genuiner
Poet entgegen; seine Red-Seligkeit
erschafft eine Welt. Red-Seligkeit! Es fällt
auf, dass die beiden Schreibgehemmten
desto leidenschaftlichere Redner sind;
ihnen geht der Mund über, auch dann noch,
wenn sie, wie der «sanfte Irre» im
«Besuch», keinen Zuhörer haben. Baur freilich

hat einen solchen gefunden - einen
Zuhörer, wie man ihn sich nur erträumen
kann: einen Gleichgestimmten, der alles

aufnimmt und bewahrt, und der obendrein
aus dem verwehenden Gerede ein Buch
macht.

Das Reden: Es gehört für Gerhard Meier
zu den «Urangelegenheiten» des Lebens,
wie das Essen, Gehen, das Atmen. Und
erst das Gespräch! Beinahe euphorisch
kann er da werden: «Rede und Gegenrede

helfen der Sprache, die Sprache liebt Partner.
Diese Sprachwesen steigern sich gegenseitig,
animieren sich gegenseitig, und zuletzt
kommt etwas heraus, was vor dem einsamen
Schreibtisch, vor dem leeren Papier nicht ge¬

schehen könnte. Texte, die diesen Sprachfluss

fühlen lassen, machen glücklich, wenn es

nach Papier riecht, schon weniger. »

Da sind wir im Kern von Meiers Poetologie,

die nicht zu begreifen ist ohne die

geheimnisvoll-simple Chiffre des Dichters
ohne Werk, des Wind-Schreibers, Wind-
Redners, und nicht ohne seine Hommage
an die Mündlichkeit der Sprache. Es gebe

mit Grund den Ausdruck «Sprachkunstwerk»,

aber nicht «Schreib-Kunstwerk»,

sagt er einmal. Literatur wie Sprache
haben bei ihm nicht nur mit dem fertigen
Werk zu tun, nicht nur mit Buchstaben,
sondern mit Klängen; und durch sein

Schreiben, auch wenn es sich in Büchern
materialisiert, weht häufig der Wind.

Ein Umkreisen der inneren und
äusseren Welt

Das ist zu bedenken, wenn nun ein Buch

vorgestellt werden soll, das unter dem

Titel «Das dunkle Fest des Lebens. Amrainer

Gespräche» eine neunteilige Folge von
Gesprächen präsentiert, die Werner Mor-
lang (bekannt vor allem als hervorragender
Walser-Forscher) während eines Jahres mit
Gerhard Meier geführt hat. Eine leise

Anwandlung der Skepsis (wird in diesem

gewichtigen Band - 500 Seiten - nicht etwas
materialisiert, was sich ohne Verlust nicht
materialisieren lässt: eben das Einmalige,
gerade deshalb Kostbare des Gesprächs?) -
und dann nachhaltige Zufriedenheit: Das

Buch ist dennoch ein Glücksfall. So wie es

immer ein Glücksfall ist, wenn eine Sache

oder ein Autor eine adäquate Form gefun-

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10



KULTUR MEIER / MORLANG

den hat. Zu der gehört in diesem Fall auch
die bewundernswert schöne Gestaltung
durch den Verlag. Von Gerhard Meier ist
keine geschriebene Autobiographie zu
erwarten, kein «Mein Leben in meiner Zeit»;
auch keine Essaysammlung, kein
Aphorismenbuch. Äusserungen über sein Leben,
sein Werk, über Gott und die Welt -
anders, als Morlang sie ihm abgewann, im
Gespräch nämlich, sind sie bei Meier nicht
zu haben. Das heisst nun nicht, dass er uns
im Buch als ein eloquenter Mensch oder
ein brillanter Redner entgegenträte; die
Sache ist geheimnisvoller, intimer. Meier
ist, wenn man das so sagen darf, ein
Enthusiast des gesprochenen Wortes. Nicht
dem Verfertigen der Gedanken im Reden

huldigt er; da findet eher ein geduldiges,
hartnäckiges Umkreisen der inneren und
äusseren Welt statt, und manchmal fliegen
dabei die Sätze nur so davon. Wer Ohren
hat zu hören, wird dabei auch einige
«Unausgesprochenheiten» mitbekommen und
sich erneut bewusst werden, was für eine

Bedeutung das Schweigen, das Nicht-
berühren gerade der wichtigsten Dinge bei
diesem Dichter behält, auch wenn er
redet: gerade was menschliche Beziehungen
und, dies vor allem, was das Entstehen des

Werkes angeht. Immer wieder betont der
Autor, der doch so offensichtlich um
redliche Antworten bemüht ist, er habe nicht
nach einem bewussten Plan und
Programm gearbeitet, und es gebe im Arbeits-
prozess Vorgänge, die nicht «ausgeleuchtet»
werden dürfen. Auch die Religion ist übrigens

für ihn etwas, wo «die Intimität
mitspielt». In typisch Meierscher Verkürzung
heisst das: «Religion darf nicht Striptease
machen.»

Dem Stadtwind diktiert

In neun Abschnitten führen die Gespräche
durch das Leben und das Werk; jede
Sequenz (reale Gesprächszeit rund zweieinhalb

Stunden, was im Buch Kapitel von
rund 50 Seiten ergibt) hat, nach einem der

Biographie gewidmeten Teil, einen
bestimmten Werkabschnitt zum Thema. Dabei

galt die Spielregel, dass beide Partner
den zur Debatte stehenden Werkteil neu
gelesen hatten. Was für den Initiator des

Buches, den Befrager, selbstverständlich
sein muss, ist es nicht für den Autor. Es

gibt wohl nicht viele Kollegen Meiers, die

Es gibt wohl

nicht viele,

die sich so

streng auf ein

Wiederlesen

ihres Werkes

einlassen würden

wie Meier.

sich so streng auf ein Wiederlesen ihres
Werkes einlassen würden wie er. Voraussetzung

dafür ist freilich, dass da ein Werk
vorliegt, das im Zusammenhang zu lesen

möglich und sinnvoll ist. Wir kommen
hier dem paradoxen Sachverhalt auf den

Sprung, dass dieser Liebhaber des

Verwehenden, der auch von sich selber sagt, dass

er seine besten Texte vielleicht dem Stadtwind

diktiert habe, dass ausgerechnet er —

wie kaum ein anderer Schweizer Autor der

Gegenwart - ein zwar schmales, aber

kohärentes, ja geschlossenes Gesamtwerk
vorweisen kann, ein in dreissig Jahren
gewachsenes Œuvre, bei dem die innere
Zusammengehörigkeit des zeitlich und gat-
tungsmässig weit Auseinanderliegenden
immer wieder beeindruckt.

Berühmt geworden ist Meier allerdings
erst mit der dieses Werk abrundenden
Tetralogie «Baur und Bindschädler». Viele
sind erst bei der «Toteninsel» ernsthaft in
die Meier-Lektüre eingestiegen, für sie gilt
die Tetralogie als Zentrum und Inbegriff
des Werkes, um dessentwillen das Frühere

vernachlässigt werden darf. Die Zeit
scheint gekommen, dieses Bild endlich zu

korrigieren; Das Gesprächsbuch Meier/
Morlang könnte dazu einiges beitragen
und in der Meier-Rezeption eine dringend
fällige Änderung und Vertiefung bringen.
Das ist übrigens nicht selbstverständlich.
Denn auch Morlang ist erst mit der
«Toteninsel» von 1979 zum Meier-Leser und
-Liebhaber geworden (dieser Spaziergang
durch Ölten musste den gebürtigen Oltener
besonders faszinieren!). Dass er das erst
im nachhinein zur Kenntnis genommene
Frühwerk des Autors bald in seinem Wert
erkannte und in der Konzeption seines
Buches nicht als blosse Vorstufe behandelte,
ist ihm hoch anzurechnen. Ich zähle die
ersten Kapitel (meisterhaft dasjenige über
die Lyrik!) zu den stärksten des Buches;
der Rückblick des Autors auf die ersten
Schaffensjahre vermittelt immer noch
etwas von der Frische des Anfangs. Und die

naturgemäss knappen Hinweise Morlangs
auf die zum Teil sensationell kühnen
Kurzprosatexte von «Es regnet in meinem
Dorf», 1971, dürften zu deren Verständnis
Entscheidendes beitragen.

Die letzten, der Tetralogie gewidmeten
Teile führen dann in einem wahren
Crescendo ins Umfassende. Dass gerade hier
Redundanz und Wiederholung gross sind,

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFTIG 43



KULTUR MEIER / MORLANG

ist begreiflich; ein paar zusätzliche
Streichungen hätten dem Werk gut getan. Das

ursprüngliche Tonband-Transkript wurde
ohnehin um rund einen Fünftel gekürzt.
Und dass die letzte Frage, diejenige nach
den vertrautesten und wichtigsten Kollegen,

ganz ins herkömmlich Literarische
und fast ein wenig Elitäre lenkt, weit weg
von den luftigen Windschreibern,
erscheint mir schade. Aber das sind
Ermessensfragen und Beiläufigkeiten. Und was
die Wiederholungen angeht: Ganz durften
sie nicht eliminiert werden, gehören sie

doch zur kreisenden Denkbewegung, welche

die Antworten Meiers immer wieder
annehmen und die sie vordergründig oft
weit von den gestellten Fragen wegführen.

Das Entlegene verbinden

Dass Meier sich - der Darstellung Mor-
langs zufolge — ohne jedes Zögern auf das

skizzierte Gesprächsvorhaben eingelassen
hat, überrascht sekundenlang, bedenkt
man die legendäre Scheu des Autors, der

nun seit Jahren Lesungen verweigert.
Offensichtlich wollte Meier etwas sagen — um
diese altmodische, aber hier richtige Wendung

zu brauchen —, und wie das Buch

zeigt, hatte er auch etwas zu sagen. Nicht
etwas anderes als bisher, aber auf andere,

weniger indirekte, um nicht zu sagen
handfestere Art.

Den Inhalt dieser Gespräche in ein paar
Sätzen zu resümieren -, wer wollte das

auch nur versuchen! Ist es das Credo eines

Konservativen, der nicht nur den Herolden

utopischer Gesellschaftsentwürfe
misstraut, sondern den Anwälten der Veränderung

überhaupt; der das Erdulden der
Auflehnung vorzieht, die Macher ablehnt,
aber umgekehrt auch jene, die den
Machern das Handwerk legen möchten; der
die Schwachheit liebt, die Müdigkeit —

und doch ein Leben der Pflichterfüllung
gelebt hat, das in dieser Härte manchem
unerträglich wäre? Ist es die Philosophie

Hat die

Unfähigkeit zur

munteren Bos-

haftigkeit mit

der so schwer

zu erklärenden

Poesie des

Werkes zu tun?

eines Poeten, dessen Schaffensprinzip war,
«Vorgefundenes neu zusammenzusetzen»,
und der auch im Gespräch das Gegensätzliche

und Entlegene verbindet? «Ganzheitlich»

ist für ihn kein Klischeewort. Das

Entlegene verbinden: nicht nur das Kleine
mit dem Grossen, das Dorf mit der Welt —

das ist inzwischen so bekannt, dass mit
diesen Begriffen frei und beliebig gespielt
werden kann -, sondern auch, in diesem

Zusammenhang interessanter, die Moral
mit der Ästhetik, die Kunst, die doch für
den Autor mit Künstlichkeit zu tun hat,
mit dem Leben («Wenn ich das Ästhetische

losgelöst vorfinde, dann ekelt es mich, weisst
du. Die Sache ist verfilzt, und sie soll auch

verfilzt umgesetzt, offeriert und weitergegeben

werden.»).
Da findet eine geduldige und nachdenkliche

Betrachtung, ja eigentlich eine
«Anschauung» der Welt statt. Wäre das Wort
«Weltanschauung» nur nicht so auf den
Hund gekommen! Oder auch eine Welt-
Begehung, immer konkret und bildhaft,
sinnlich und geistig zugleich. Und was ist
deren Innerstes, der Grundimpuls, die
Seele, das Zauberwort, das die seltsame

Anziehung erklärt, die der Autor auch in
diesem Gesprächsbuch ausübt? Ist es seine

immer wiederholte, betonte Ablehnung
aller Menschenverachtung, des Verächtlich-
machens der Menschen. (Das habe ich nie
begriffen, dass man sich lustig machen kann
über eine Kaste oder über einzelne Individuen,

dass man sich überheben kann?) Und
hat diese Unfähigkeit zur munteren Bos-

haftigkeit, die gerade heute viel geübt und
beklatscht wird (beklatscht übrigens
gerade von jenen, die verlacht werden), hat
sie vielleicht mit der so schwer zu
beschreibenden, der schlechterdings nicht zu
erklärenden Poesie des Werkes zu tun?

«Vor der Überheblichkeit hat mich eine

gewisse vegetative Liebe bewahrt, die Liebe

zur Schwalbe, zum Massliebchen, zum
Menschen...» Ein bedenkenswerter Satz,
der schönste des Buches, vielleicht.

44 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10



KULTUR BUCHTIP

«Wer Europa sagt,
Essays und Ehrungen
von und für François Bondy

BUCHTIP

Der rätselhafte Sinn des Lebens

Lieber François
Eine Besprechung dieser schönen
Festschrift zu Deinen Ehren, zugleich ein
Band in der Schriftenreihe der Deutschen
Akademie für Sprache und Dichtung,
scheint mir in unserem Fall und an dieser
Stelle nicht recht angebracht1. In den fünfzehn

Jahren, während welchen wir zusammen

die «Schweizer Monatshefte» machten

(die in den Nachweisen zu Deinen hier
wieder abgedruckten Essays zweimal richtig

und einmal ärgerlicherweise falsch
zitiert sind), hat sich zwischen uns eine
Redaktionssymbiose entwickelt, die alle
Grenzen zwischen den Ressorts durchlässig

machte und glatt vergessen liess. Es

waren für mich die schönsten Jahre an der
Zeitschrift, angenehm durch Deine
Kollegialität und Freundschaft, lehrreich durch
Deine Erfahrung, Deine unaufdringliche
und doch unerschöpfliche Belesenheit.
Daran erinnern mich jetzt auch die
Beiträge zum Thema Europa, die den Hauptteil

des Buches ausmachen, Aufsätze von
Deiner Hand, in denen Deine einzigartige
Gabe Ausdruck findet, Verbindungen zu
schaffen zwischen Sprachräumen und
Kulturen, das Gemeinsame und das
Gemeinschaftshemmende zu erkennen und Deine
Leser und Gesprächspartner mit den
Visionen eines «Viertraumlandes
Mitteleuropa» zu konfrontieren, jenem zentralen
Raum, von dem Du ausgegangen bist.
Alles, was Du für die «Schweizer Monatshefte»

geschrieben hast, ja Dein gesamtes
publizistisches Œuvre, von dem die
Bibliographie im Anhang einen Begriff gibt,
steht unter dem Zeichen der Verständigung

und des Austauschs. Dass Dir dabei
wie keinem anderen Personenkenntnis
und erfahrene Zeitgenossenschaft wie
selbstverständlich zur Verfügung stehen,
davon zeugen nur schon die paar Proben
Deiner Essayistik, die der Herausgeber Iso

Camartin hier gesammelt hat. Ich reihe
mich ein in die Schar der verehrenden
Gratulanten, die mit ihren sehr persönlich
gehaltenen Briefen den kleinen Band be-
schliessen. Es war ein Glücksfall für mich,
fünfzehn Jahre lang mit Dir zusammen
diese Zeitschrift zu machen.

Dein dankbarer Anton Krättli.

1 Wer Europa sagt...
Essays und Ehrungen

von und für François

Bondy. Hrsg. von Iso

Camartin. Band 13 der

Schriftenreihe der
Darmstädter Akademie für

Sprache und Dichtung.
Carl Hanser Verlag,

München, Wien 1995.

Frutterò & Lucentini:
• Der rätselhafte Sinn

des Lebens». Ein philo¬

sophischer Roman.

Piper Verlag, München

und Zürich 1995.

Die Verfasser dieses «philosophischen
Romans», Carlo Frutterò und Franco Lucentini,

treten immer als Firma auf. Buchumschläge

und Titelblätter ihrer Werke, die sie

gemeinsam verfassen, tragen folgerichtig als

Autorenangabe das Firmenschild Frutterò
& Lucentini. Im vorliegenden satirischen
Kurzroman, dessen italienisches Original
schon 1975 erschien, sind die zwei Turiner
Journalisten und Lektoren sogar eine
Romanfigur. Seltsamerweise kann man den
einen nicht vom andern unterscheiden.
Wie eineiige Zwillinge gehen sie durch
eine Handlung, die sie nach Griechenland,
zuerst nach Mykene und dann zum Orakel
von Delphi führt. Denn ihr Auftrag ist es,
den Sinn des Lebens zu finden und
darüber zu schreiben. Nicht einmal die Frage,
welcher von den beiden dem andern die
Aufgabe vorgeschlagen habe, wird deutlich.

«Stell dir bloss vor», sagten wir uns,
«Der Sinn des Lebens von Frutterò &
Lucentini!» Es trifft sich, dass Indro
Montanelli. Chefredaktor einer neuen
Mailänder Tageszeitung, die von Amintore
Fanfani und Eugenio Cefis finanziert wird,
die beiden Journalisten als Reporter nach
Griechenland schickt. Sie erklären sich
einverstanden, machen aber den
Gegenvorschlag, sie wollten von dort einen
Fortsetzungsroman abliefern mit dem
Titel «Der rätselhafte Sinn des Lebens».
Cefis und Fanfani, Montanelli, - es sind
Namen, bei denen einen Betrachter der
aktuellen italienischen Politszene Nostalgie

befallen könnte. Es könnte sein, dass

das kleine Werk zur Zeit seines Erscheinens

in Italien selbst vor allem durch die
Anspielungen auf Politik und Geschäft,
auf Aktualitäten und Prominenzen gewirkt
hat. Wenn es der Piper-Verlag erst jetzt (in
der Übersetzung von Dora Winkler) in
deutscher Sprache herausbringt, kann er
auf diesen besonderen Reiz des kleinen
Werks nicht zählen. Es bleibt das Spiel mit
philosophischen Lösungsansätzen, den Sinn
des Lebens betreffend, das Spiel auch mit
Mystifikationen und Spionen, es bleiben
die Seitenhiebe auf geldgierige Reiseunternehmer,

die ihre Kunden durch Hellas
treiben und ihnen bei jeder Gelegenheit
Extras abknöpfen.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10 45


	Kultur

