
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 10

Artikel: Demokratisierung nach dem Nahostfrieden

Autor: Tibi, Bassam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BLICKFELD

Bassam Tibi

Demokratisierung nach dem Nahostfrieden

In Europa war der Wiederaufbau ein Bestandteil der

Demokratisierung nach dem Sieg über Hitler-Deutschland.
Kann man auch im Nahen Osten von einer Demokratisierung

parallel zu der neuen Friedensordnung sprechen?
Oder ist das Spannungsfeld zwischen dem islamischen
Erbe und der Demokratie zu gross?

L/er Islam- und Nahostexperte der
«Frankfurter Allgemeinen Zeitung», Wolfgang
G. lerch, warnt vor einem voreiligen Optimismus:
«Von Träumen eines blühenden und befriedeten
Orients, in dem die Demokratie gedeiht und gutnachbarliche

Verhältnisse herrschen, ist die Region Lichtjahre

entfernt.» (FAZ vom 1. November 1994).
Ein Frieden ohne Demokratie ist brüchig, und

wirtschaftlicher Aufbau ist die wichtigste Stütze jeder
Demokratisierung. Stabilität und Rechtssicherheit
sind die Mindestvoraussetzungen für wirtschaftliche
Prosperität; ohne diese Grundlagen kann kein Frieden

von Dauer sein. Das war sicher auch die Einsicht
der Westmächte, die im Anschluss an die
israelischpalästinensische Prinzipienerklärung vom September
1993 eine Wirtschaftshilfe in Höhe von 2,2 Milliarden

US-Dollar zum Aufbau der israelisch besetzten
Gebiete, aus denen ein palästinensischer Staat

hervorgehen soll, in Aussicht gestellt haben. Das
wirtschaftliche Elend, gepaart mit dem religiösen
Fanatismus, ist die Saat für den Fundamentalismus. Ich
habe in meinem Buch «Die Verschwörung. Das

Trauma arabischer Politik» (Taschenbuchausgabe,
München 1994) gezeigt, wie die Kombination von
wirtschaftlicher Not und religiösem Fundamentalismus

dem Friedensprozess Hindernisse in den Weg
legt.

Der nahöstliche Frieden wäre ohne den Golfkrieg
unvorstellbar gewesen. So bedauerlich jener Krieg
war, so wichtig waren seine unbeabsichtigten Folgen,
die erst den Weg zum Frieden ebneten. Aber wird
dieser Frieden von einem Prozess der Demokratisierung

begleitet?
Bei gleichzeitiger Einsicht in die gegenwärtig

düstere Lage, die für eine Demokratisierung des islamischen

Orients wenig Chancen bietet, wurde dennoch
von vielen Seiten hervorgehoben, dass es ohne

Demokratie im Nahen Osten keinen Frieden geben
kann. Im Vordergrund stehen zur Zeit die politischen
Hemmnisse, die durch Neo-Sultane und Diktatoren
geschaffen wurden. Ebenso wichtig sind aber die
kulturellen Hürden auf dem Weg einer Demokratisierung

des Nahen Ostens. So ist das vorherrschende
Verständnis beispielsweise von Kuwait als einer

«grossen Familie», die väterlich-paternalistisch von
der al-Sabah-Familie regiert wird, nicht nur eine
partikulare Auffassung dieses Clans, der in Kuwait seit
Mitte des 18. Jahrhunderts herrscht. Kulturell
verstehen sich die Araber als eine grosse Familie. Die
Vorstellung, dass die Demokratie deshalb gefährlich
sei, weil sie «die islamische Umma (Gemeinschaft)
spalten würde», ist nicht bloss eine Meinung, die
Fundamentalisten zum Ausdruck bringen; sie lässt

auch eine in der Welt des Islam vorherrschende
kulturelle Weltsicht erkennen, in der die eigene Gruppe
als ein Kollektiv wahrgenommen wird. Eine Vielfalt
existiert zwar real, aber sie wird dem eigenen Kollektiv

nicht eingeräumt, da sie sich spaltend auswirken
würde, wie die meisten Araber meinen. Die
Differenzierung erfolgt daher zwischen dem eigenen
Kollektiv und anderen Kollektiven. Spaltungen in der

eigenen, als Kollektiv begriffenen Gemeinschaft/
Umma werden als Nachteile der Demokratie
bewertet, die nach der Auffassung islamischer
Fundamentalisten eine «zionistische Verschwörung des

Weltjudentums» gegen die Muslime darstellt.
Demokratie heisst auf Arabisch demoqratiyya; es

handelt sich also um einen arabisierten Ausdruck,
entstanden im Rahmen der neuarabischen Wort-
Neubildungen. In diesem Kontext haben frühe arabische

Liberale die Idee der individuellen Freiheit im
Rahmen ihrer europäischen Bildung kennengelernt
und übernommen; sie verstanden darunter mehr
«intellektuelle Freiheit»1, weil der institutionelle

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10 7



IM BLICKFELD DEMOKRATISIERUNG

Rahmen für Demokratie in ihren Gesellschaften
fehlte.

Der politisch-kulturelle Hintergrund

Oft sind in den meisten arabischen Ländern kurz
nach Erlangung der nationalen Unabhängigkeit die
liberalen Versuche einer parlamentarischen Demokratie

daran gescheitert, dass ihnen nicht nur die
institutionellen Voraussetzungen, sondern auch die
hierfür erforderliche politische Kultur fehlte. Die
Militärputsche lösten diese Versuche durch Militärregime

ab, welche die kulturelle arabo-islamische
Tradition des Kollektivs modern in den Begriff der
Volksdemokratie übersetzten. Der Nasserismus und
die Baath-Partei, obgleich sie als Hauptströmungen
des Panarabismus miteinander verfeindet waren,
lehnten gleichermassen eine pluralistische Demokratie

ab.

Im Gegensatz zu den islamischen Fundamentalisten,

die heute Demokratie als westliches Modell
schlechthin ablehnen, trat der Baathist Hammadi
1968 für eine arabische Form von Herrschaft ein, die

er in Anlehnung an die kommunistische Ideologie
«Volksdemokratie» nannte und folgendermassen
beschrieb: «Die richtige Demokratie bei uns ist die
Herrschaft, die von der revolutionären Avantgarde repräsentiert

wird und die die Realisierung der Revolutionsziele
als Programm hat» (Saadun Hammadi, Qadaya
al-thawa al-arabiyya; Fragen an die arabische
Revolution, Beirut 19702, zuerst 1968, S.243).

Diese Avantgarde kommt durch einen Militärputsch

an die Macht und praktiziert ihre Herrschaft,
wie das Beispiel Irak unter der Despotie der Baath-
Partei zeigt, unter den Bedingungen einer «Republik
der Angst», d. h. als ein modernisiertes Regime
orientalischer Despotie, in dem die Geheimdienste für
Stabilität sorgen. Das hat natürlich mit dem Islam
als einer Religion nichts zu tun; wohl aber ist die
«orientalische Despotie» die tradierte, personifizierte
Form der Herrschaft im Orient.

Islamische Fundamentalisten unserer

Gegenwart lehnen Demokratie als eine

westliche Herrschaftsform ab.

Lange vor der islamischen Revolution im
nichtarabischen Iran unter Khomeini ist der islamische
Fundamentalismus als eine oppositionelle Bewegung
in den arabischen Ländern zu einem bedeutenden

politischen Faktor aufgestiegen. Islamische
Fundamentalisten unserer Gegenwart lehnen Demokratie

als eine westliche Herrschaftsform ab und führen als

eine Alternative zu ihr das «al-nizam al-IslamiI
islamische System» an, in dem die «Scbural Konsultation»

die Gewähr für die Freiheit des Kollektivs
bietet. Das ist auch das politische Programm der
islamischen Hamas-Fundamentalisten, die sich als

eine Alternative zur PLO anbieten.
In früheren Diskussionen haben sich Nahost-Experten

auf das Fehlen von strukturellen und
institutionellen Grundlagen der Demokratie in jener
Region der Welt konzentriert. Einige arabische Autoren
der liberalen Periode, wie der Ägypter Salamah Musa
oder der Libanese Hassan Saab, sind heute von der
Substanz her sehr aktuell, wenngleich sie nicht mehr
gelesen werden. Besonders aktuell in ihren Schriften
ist der Hinweis, dass die Demokratie im Nahen
Osten nur dann gedeihen könne, wenn eine
«spirituelle», sprich kulturelle und geistige Revolution
unter den Arabern stattfinden würde, die der

Etablierung einer neuen, über die Selbstverherrlichung

des eigenen Kollektivs hinausgehenden Kultur
dient2.

Eine Beschäftigung mit den politischen Ideen im
modernen Islam seit dem 19. Jahrhundert zeigt, dass

Demokratie im islamischen politischen Denken seit
seiner Berührung mit dem Westen einen zentralen

Gegenstand gebildet hat. Oft gingen die frühen
Denkversuche hierüber jedoch nicht über einen Rahmen

hinaus, in dem eine Vereinbarkeit des Islam mit
Demokratie bzw. eine Ableitung der Demokratie aus
dem Islam unterstellt wurde. Doch war der frühe
islamische Liberalismus weder aggressiv noch
antidemokratisch — Züge, die den gegenwärtigen
populistischen islamischen Fundamentalismus weitgehend
prägen. Der jüngste Versuch, in arabischen und
islamischen authentischen Begriffen über Demokratie
im arabischen Orient nachzudenken, geht auf den

Versuch zurück, die Menschenrechte und ihre
Verteidigung in den Mittelpunkt zu stellen3.

Der Golfkrieg hat zwar indirekt zum Nahostfrieden

geführt, hat aber auch die anti-westliche und

parallel auch anti-demokratische Stossrichtung des

islamischen Fundamentalismus verschärft.
«Antiwestlich zu sein, muss nicht unbedingt und
folgerichtig anti-demokratisch bedeuten», könnte jeder
westliche Leser argumentieren, der mit dem kulturellen

Hintergrund unseres Gegenstandes und den im
Orient hierüber geführten Debatten nicht vertraut
ist. Diese Gleichsetzung stammt — wohlbemerkt -
nicht von mir.

Der geistige Vater des islamischen Fundamentalismus,

Sayyid Qutb, hatte bereits in seinem Katechismus

«Ma'alim fi al-Tariq/Wegzeichen», der heute
im Nahen Osten in Millionenauflagen kursiert,
«Westen» und «Demokratie» gleichgesetzt (13. legale

Auflage, Kairo 1989, S. 10). Für Qutb ist Demokra-

8 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10



IM BLICKFELD DEMOKRATISIERUNG

tie ein Rückfall in das Zeitalter der «Djahiliyya/
Ignoranz», d. h. in die vor-islamische Epoche, als die
Menschen vor der islamischen Offenbarung nach
dem Verständnis des Islam noch unwissend waren.

Qutb kritisiert den mit der Volkssouveränität
zusammenhängenden demokratischen Glauben, der
«in der Anmassung auf die göttlichen Rechte und auf
ihren zentralen Bestand, d. h. aufdie Gottesherrschaft
(Hakimiyyat Allah), durch die Übertragung der
Herrschaft von Menschen aufMenschen besteht, wodurch sie

Gott ersetzen wollen».

Das Undenkbare denken

Saudische und kuwaitische Öl-Scheichs, die ihre
Herrschaft im Golfkrieg mit Hilfe der amerikanischen

Truppen wiederhergestellt und stabilisiert
haben, zahlten vor diesem Krieg Millionenbeträge an
Fundamentalisten, weil sie sich dadurch als Beschützer

des Islam darstellen wollten. Nach dem Golfkrieg
nimmt ihnen niemand mehr ihren Anspruch auf
islamische Legitimität ab. Mit anderen Worten, auch
diese mittelalterlichen Herrscher stehen nun unter
dem Beschuss islamischer Fundamentalisten. Aber
die Widersacher haben beide mit Demokratie nichts
im Sinn. Wie kann Demokratie unter diesen

politisch-kulturellen Bedingungen etabliert werden?
Kann überhaupt im arabischen Kern der Welt des

Islam demokratisiert werden? Wie können wir das

Undenkbare denken?
Demokratie kann ohne zwei zentrale Voraussetzungen,

die als Grundlage für ihre Etablierung
notwendig sind, nicht gedeihen. Erstens ist Demokratie
— auf der normativen Ebene — eine politische Kultur.
Zwei tens kann sich Demokratie - strukturell gesehen —

nicht in einem System entwickeln, dem Elemente
von Institutionalisierung fehlen. Der Aufbau der
Demokratie erfordert demokratische Institutionen, die
in der Welt des Islam fehlen. Mit dieser Feststellung
werden bereits die Umrisse der angesprochenen
Thematik deutlich: Über Demokratisierung im Nahen
Osten zu diskutieren, heisst, über Wandel in den
zwei angesprochenen wichtigen Problembereichen
nachzudenken.

Zunächst setzt ein Wandel in der arabischen
politischen Kultur voraus, dass sich Verhaltensweisen
entwickeln, die Pluralismus und Demokratie begünstigen;

Demokratie ist eine eigene politische Kultur,
die dem einleitend beschriebenen kulturellen
Kollektivismus der «arabischen Familie» zuwiderläuft.
Darüber hinaus muss in arabo-islamischen
Gesellschaften mit unterschiedlichen Stufen geringer
Institutionalisierung und einem höheren Grad einer
Personalisierung der Macht eine politische Entwicklung

im Sinne von Institutionen-Bildung stattfinden.

Vereinfachend gesagt: Beide Voraussetzungen

zur Untermauerung von Demokratisierung sind -
mit wenigen Ausnahmen — im Nahen Osten nicht
gegeben. In der Diskussion über die Demokratisierung
des Nahen Ostens seit dem Golfkrieg werden diese

Rahmenbedingungen leider kaum berücksichtigt.
Im Golfkrieg waren alle lokalen, sich bekämpfenden

Parteien undemokratisch, d. h. Saddam Husseins
Irak ebenso wie die Träger der Anti-Saddam-Koalition,

die aus Diktatoren wie Assad oder aus
mittelalterlichen Ölprinzen wie die kuwaitische Sabah-
Familie und die saudische Königsfamilie bestand.
Im Westen wurde häufig argumentiert, dass die Welt
vom Golfkrieg verschont geblieben wäre, wenn die

beteiligten politischen Systeme im Nahen Osten eine
demokratische Struktur gehabt hätten. Der Irak
hätte zur Durchsetzung seiner ökonomischen und
territorialen Ansprüche nicht zu Gewaltmassnahmen
gegriffen, und Kuwait hätte möglicherweise in der
Behandlung der irakischen Forderungen internatio-

Die Voraussetzungen

zur Untermauerung von Demokratisierung

sind - mit wenigen Ausnahmen - im

Nahen Osten nicht gegeben.

nal etablierte Prozeduren der politischen Verhandlung

angewandt, anstatt in einer unversöhnlichen
beduinischen Weise zu reagieren, die das aggressive
Verhalten des Irak zusätzlich provozierte.

Nominelle Staaten ohne Demokratie

Im Nahen Osten sind nahezu alle heutigen Staaten
nominelle Staaten in dem Sinne, dass ihnen die
zentralen Voraussetzungen für die Entwicklung einer
demokratisch geprägten politischen Gemeinschaft
fehlen4. Wie das Beispiel Irak deutlich zeigt, sind die

dortigen Machthaber ebenso wie ihre Opposition
nach ethnischen und religiösen Loyalitäten gespalten
— als Resultat der künstlichen Entstehung des
irakischen Staates im Jahre 1921. Der Irak setzt sich aus
drei ethnischen und religiösen Gemeinschaften bzw.
deren entsprechenden Territorien zusammen: der

ehemaligen osmanischen Provinz Mossul als Heimat
der Kurden, dem sunnitischen Bagdad und der
südlichen schiitischen Provinz von Basra. Die
herrschende Baath-Partei ist bekannt als ein säkularer
und totalitärer moderner Apparat, der gewaltsam
versucht hat, das gesamte traditionelle Land nach
den modernen Prinzipien ihrer einigenden panarabischen

Ideologie umzuformen. Bei näherer Betrach-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10



IM BLICKFELD DEMOKRATISIERUNG

tung der modernen herrschenden politischen Elite
im Irak wird jedoch deutlich, dass diese Elite trotz
ihrer modernen Ansprüche einen traditionell
sunnitischen Charakter hat. Die säkulare Legitimität ist
lediglich ein Aushängeschild. Mit anderen Worten:
Politische Gemeinschaften sind im Irak, wie in allen
nahöstlichen Ländern, religio-ethnisch geformt. Das

gilt gleichermassen für die Herrscher und für die

Opposition. Darüber hinaus pflegt jede dieser Gemeinschaften

das Selbstbild eines Kollektivs, während sie

zugleich ihre Feinde als eben solche kollektive
Gemeinschaften ansehen.

Arafat spricht von Demokratie und

praktiziert orientalische Despotie.

In diesem Kontext lassen sich zwei Schlussfolgerungen

ziehen: Der institutionell schwache Rahmen
des nominellen Nationalstaats im Nahen Osten und
die herrschende vormoderne politische Kultur schaffen

grosse Hindernisse in Richtung auf eine
Demokratisierung nach westlichem Verständnis. Einige
den Realitäten angepasste Korrekturen des

Demokratisierungs-Konzepts sind somit nötig. Obwohl hier
darauf insistiert wird, dass ein Wandel in den
vorherrschenden Mustern der politischen Kultur im
Nahen Osten mit dem Ziel der Annahme universeller

demokratischer Werte, trotz der Anerkennung
kultureller Authentizitäten, zu den notwendigen
Voraussetzungen einer Demokratisierung gehört,
halte ich die Berücksichtigung der lokalen und
regionalen Gegebenheiten dennoch für nötig.

Teilung der Macht im Sinne von «Power Sharing»
als eine Komponente von Demokratie wird im Nahen
Osten als eine zentrale Voraussetzung unter den
mobilen politischen Interessengruppen benötigt. Das

gilt auch für Arafat, der von Demokratie spricht und
orientalische Despotie praktiziert. Araber müssen
somit nicht nur lernen, Menschen als freie Individuen
anzusehen und nicht als gebundene Mitglieder
kollektiver Gemeinschaften, die in der modernen Zeit
praktisch ein funktionales Äquivalent zu den alten
arabischen Stämmen darstellen. Araber müssen
darüber hinaus auch lernen, ethnische und religiöse
Minderheiten unter ihnen zu respektieren und
politische Macht mit ihnen zu teilen5. Der Sechs-Tage-

Krieg von 1967 ebnete den Weg für das Ende des

Panarabismus als einer ideologischen Legitimität. In
ähnlicher Weise führten der Golfkrieg und seine

Nachwirkungen zum Ende des Panarabismus im
Sinne der Dominanz der ethnischen Sunni-Araber
über andere. Dies ist eine der wichtigen Erkenntnisse,

die zu der benötigten Demokratisierung als

einer Komponente politischer Entwicklung im
Nahen Osten beitragen könnte. Diese Lehre des

Golfkrieges betrifft insbesondere multi-ethnische
und -religiöse arabische Staaten wie Irak, Algerien
und Sudan sowie zahlreiche Golfstaaten. Kuwait ist
ein Sonderfall, denn die dortigen Sunni-Araber
bilden selbst eine Minderheit, die über eine entrechtete
multi-ethnische und -religiöse Mehrheit herrscht.
Vielen Angehörigen dieser Mehrheit wird sogar das

formale Recht auf Staatsbürgerschaft verwehrt,
ungeachtet der Tatsache, dass sie seit Generationen in
Kuwait beheimatet sind. Nach dem Golfkrieg wurden

im Rahmen einer Kollektivrache für die PLO-
Politik während des Krieges alle Palästinenser (etwa
350 000) des Landes verwiesen. Aus ihrer leidvollen
Erfahrung mit der Diskriminierung als eine Minderheit

in den arabischen Ländern müssten die Palästinenser

Toleranz gegenüber anderen lernen.

Aufgeklärte Araber, die unter den Despotien ihrer
Herrscher leiden, hofften seinerzeit, dass der Golfkrieg

die dort vorhandenen politischen Strukturen
erschüttern würde, so dass ein Freiraum für eine

Demokratisierung hätte entstehen können. Jener Krieg
rief eine zivilisatorische Krise im arabo-islamischen
Selbstverständnis hervor, aber nicht alle wünschenswerten

Veränderungen sind auch eingetreten. Die
USA, die im Namen des Völkerrechts und der
demokratischen Werte des Westens gegen Saddam Husseins

Piraterie in Kuwait vorgingen, enttäuschten die
westlich orientierte Intelligenz in Kuwait und Saudi-
Arabien, die sich von den USA mehr Druck auf die

dortigen Herrscher in Richtung Demokratie wünschten.

Die USA hatten ausser dem Schutz der
Ölquellen am Golf keine klaren Vorstellungen. Der
damaligen .-.«../.-Administration wurde deshalb bereits
seinerzeit nicht zu Unrecht eine «confused strategy»
vorgeworfen.

Zusammenfassung

Ohne Demokratisierung und die Geltung von
Menschenrechten kann es im Nahen Osten keine stabile

politische und wirtschaftliche Ordnung geben.
Demokratisierung muss begleitet werden von einer not-

Demokratisierung an sich kann nicht von

aussen verwirklicht werden.

wendigen Verbesserung der Lebensbedingungen der

Menschen, um sie für den islamischen Fundamentalismus

weniger empfänglich zu machen. Demokratisierung

ist kein bloss formaler Gang zur Wahlurne;
sie erfordert in der Welt des Islam - also auch im

10 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10



IM BLICKFELD DEMOKRATISIERUNG

Nahen Osten — vor allen Dingen die Schaffung von
lokalen strukturellen, institutionellen und kulturellen

Rahmenbedingungen, die diesen Prozess fördern.
Von aussen kann zwar Hilfe kommen, aber

Demokratisierung an sich kann nicht von aussen verwirklicht

werden.
Wenn Europäer sich mit dem Nahen Osten und

dem Islam befassen und die dortige Region wirklich
jenseits von westlichem Wunschdenken verstehen
wollen, müssen sie sich stets vor Augen halten, dass

es keinen Universalismus gibt. Und doch muss die
Universalität von Grundnormen wie Demokratie,
Menschenrechte und Gleichheit von Mann und Frau

trotz dieser Verneinung eines allgemeinen Universalismus

ein Ziel für die ganze Menschheit - auch für
die Muslime - bleiben.

Israel ist bereits ein demokratischer Staat, aber
auch er kann seinen Beitrag zur Demokratisierung
leisten. Ebenso wie arabische Staaten die Menschenrechte

ihrer Bürger dauernd verletzen, hat auch Israel
als Besatzungsmacht einen ähnlichen Anteil an der

Verletzung der Menschenrechte der unter israelischer
Souveränität lebenden Palästinenser6. Das treibt
diese in die Arme der Fundamentalisten, und das

kann kein Beitrag zum Frieden sein.
Neben der Demokratisierung sind religiöse

Belange der Beteiligten zu berücksichtigen. Solange
keine für alle akzeptable Lösung in dem Streit über
den Status Jerusalems gefunden werden kann, werden

islamische Fundamentalisten unter Verwendung
des Zündstoffs «Jerusalem»7 gegen den Frieden
agitieren. Somit gehören zur Demokratisierung nicht
nur eine Wirtschaftspolitik des Aufbaus, die den
Fundamentalismus von seinem verelendeten Fussvolk

trennt, sondern auch eine Politik der Kompro¬

misse, die den Fundamentalisten die Agitationsthemen

entzieht. Jerusalem gehört hierbei zu den

Hauptthemen.

' Albert Hourani, «Arabic Thought in the Liberal Age»,
Oxford 1962.
2 Vgl. Salama Musa, «Ma hiya al-nahdah»? (Was ist Renaissance?),
Beirut 1962, S. 129 ff.; zu Musa vgl. den enrsprechenden Abschnitt
in B. Tibi, «Der Islam und das Problem der kulrurellen Bewältigung

sozialen Wandels», Frankfurt am Main 1985
(3. Auflage 1991), S. 117-121.
3 Vgl. B. Tibi, «Im Scharten Allahs. Der Islam und die
Menschenrechte», München 1994.
4 Vgl. dazu B. Tibi, «Die fundamentalistische Herausforderung»,
München 19932, Kapitel IV. Vgl. auch das Kapital über Staat
und Ethnizität in B.Tibi, «Der Krieg der Zivilisationen», Hamburg

1995, S. 67-123.
5 Gabriel Ben-Dor, Ethnopolitics and the Middle Eastern State,
in: Milton J. Esman/Itamar Rabinovich (Hg.), «Ethnicity,
Pluralism and rhe State in the Middle East», Ithaca/London
1988, S. 71-92.
6 Vgl. Ludwig Watzal, «Frieden ohne Gerechtigkeit? Israel und
die Menschenrechte der Palästinenser», Köln 1994, sowie
derselbe, Das Gaza-Jericho-Abkommen. Schweizer Monatshefte,
Bd74, 1994, Heft 5, S.9.
7 Vgl. Hierüber B.Tibi, «Der Streit um Jerusalem, islamischjüdischer

Dialog», in: FAZvom 19. Juli, 1994. Ders. «König
Hussein als Scharif von Jerusalem», in: FAZvom 8. Dezember,
1994 sowie ders., «Kein Friede ohne Jerusalem», in: Berliner
Morgenpost, vom 13. November 1994.

Bassam Tibi wurde 1944 in Damaskus geboren. Er studierte
Philosophie, Sozialwissenschaften und Geschichte an der Universität
Frankfurt am Main. Seit 1973 ist er Professor für Internationale
Politik an der Universität Göttingen und Leiter der dortigen
Abteilung für Internationale Beziehungen sowie seit 1988 parallel
zur Lehrtätigkeit in Göttingen Research Associate an der Harvard

University, Center for international Affairs. 1995 erschien sein

neuestes Buch «Krieg der Zivilisationen. Zwischen Aufklärung und

Fundamentalismus' (Hoffmann und Campe, Hamburg).

SPLITTER

Wie aber wäre es mit einer föderativen Lösung? Sie hätte den

Vorteil der Machtteilung, der Machtkontrolle: vermehrte

Selbstbestimmung, weniger Fremdbestimmung. Also: weniger einseitige
Vorherrschaft und mehr wechselseitiges Vertrauen, weniger

Misstrauen zwischen den Gruppen und somit zwischen den

Staaten.

Hier böte sich eine personale Föderation (Bundesstaat) oder

Konföderation (Staatenbund) an. Statt einer territorialen Einordnung

wäre die jeweilige ethnische, nationale oder religiöse
Kommunikationsgemeinschaft die Grundeinheit einer solchen Föderation,

einer solchen Machtteilung, einer solchen wechselseitigen
Kontrolle.

Aus: Michael Wolffsohn, 'Frieden jetzt? Nahost im Umbruch».

Ed. Ferenczy bei Bruckmann, München 1994, S. 278

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 10 11


	Demokratisierung nach dem Nahostfrieden

