
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 7-8

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Gerolf Fritsch
studierte an verschiedenen

deutschen
Universitäten Germanistik,

Geschichte, Kunstgeschichte

und Philosophie.

Promotion zum

Dr. phil. I;

Gymnasiallehrerausbildung in

Nordrhein-Westfalen.

Leitende Stellung
im bundesdeutschen

Auslandsschuldienst:
Unterricht am Bündner

Lehrerseminar in Chur.

Zahlreiche Aufsatz- und

Buchveröffentlichungen;
Mitarbeit an didaktischen

Werken.

Dekonstruktion und Potentialität
Bemerkungen zur nachplatonischen Ästhetik

Nur wer im rotierenden Markt-, Konsum- und Informationsbetrieb

Nischen findet, Stromstillen, kann die überlieferte
Wirklichkeit der Bilder der Kunstgeschichte sowie die gegenwärtige
mediengespeiste der Simulakra in einer Weise dekonstruieren,
die mit Erforschung, Erkundung und Exploration verbunden
und nicht lediglich aufeine eben wieder nur medien- und
sensationskonforme Destruktion gerichtet ist.

Geist ist einfach, was Gehirne tun.

Marvin Minsky

In den sozial- und
wirtschaftsgeschichtlichen Untersuchungen zur
Spätantike, die Michail Rostovzeff in den

zwanziger Jahren herausbrachte, sah man
im Rückblick der Jahrhundertmitte eine

Neuorientierung in der Geschichtswissenschaft.

Zwar hatte Karl Marx, der letzte
der grossen bürgerlichen Aufklärer, ein

Dreivierteljahrhundert zuvor schon auf
die Basisfunktion der Produktionsverhältnisse

im Geschichtsprozess hingewiesen;
da er diese Analysen aber mit derjenigen

der Eigentumsverhältnisse verbunden
hatte, wurde sein Ansatz in einer Zeit, die
sich der Nation und ihren Besitztümern
als der bestimmenden Antriebskraft
geschichtlichen Fortschritts verschrieb, als

ideologisch abgewehrt. Wer heute die
Veröffentlichungen aus der französischen
Historikerschule der «Annales» liest, wird
über die Zumutungen und Camouflagen,
die in der abgelaufenen Moderne von
verschiedenen Seiten her dem Wirtschaftsgeschehen

zuteil wurden, nur noch lächeln
können; sie gehören zum Spektakel der
verflossenen zwei Jahrhunderte, in denen
der zivilisatorische Prozess sich
unumkehrbar, wenn auch nicht zielbildlich (wie
die vorherrschenden Geschichtskonstruktionen

aus dem Quellgebiet der
Aufklärung zu besagen schienen) seine Bahn
bricht. Fernand Braudel beispielsweise

beschreibt und erklärt in seinem dem
kulturellen «Modell Italien» gewidmeten
Band bis in funktionale Einzelheiten, wie
vom Beginn der Renaissance an die
Wirtschaft mit ihren Entwicklungen und ihren
Veränderungen, ihren technischen
Erfindungen ebenso wie mit ihren handelspolitischen

Verlusten die gesamtkulturellen
Verlaufsstrukturen auslöst, vorantreibt
oder zurückstaut, formt und modifiziert,
indem sie Basis- wie Rahmenbedingungen
des gesellschaftlichen Lebens schafft und
die Organisationsnetze für kulturelle
Tätigkeiten vorentwirft und spannt oder
auch einrollt und zusammenbrechen lässt.
Braudel erklärt auch den Wechsel von der
italienischen zur holländischen Dominanz
im Mittelmeer- und im Transithandel zur
Nordsee mit guten Gründen.

Der neue Realismus

Zur Postkutschenzeit noch hat der Hegel
mit sicherem Blick für die Abweichungen
der gesellschaftlichen Realität von den

präskriptiven Vorstellungen seiner
Geschichtsmetaphysik in seinen «Vorlesungen

über die Ästhetik» hervorgehoben,
wie die niederländische Malerei des

17. Jahrhunderts anderen Anschauungen
folgt als die italienische Renaissancekunst;
nicht mehr dem «sinnlichen Scheinen der
Idee» ist sie verpflichtet, entsprechend der

platonischen Lehre von der Repräsentanz
des Urbildes in der Erscheinung, welche

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 47



KULTUR DEKONSTRUKTION

die Akademie der Midiceermetropole, des

Zentrums der Tauschwertsymbolik, neu
verbreitet hatte; mit den Begriffen des

Idealismus lassen sich die veränderten

Auffassungen nicht mehr positiv fassen.

Hegel umschreibt sie demzufolge negativ
als Auseinanderfallen der Gegenstände
und ihrer Besonderheiten «in ihre spezifische

Einzelheit und Zufälligkeit des Wechsels

und der Veränderung...»'.
Die niederländischen Kaufleute und

Seeleute, welche die italienischen, selbst die
raffiniertesten unter ihnen, die Genueser,
auskonkurrenzierten; die Holländer, die
ihr Seereich zu gründen begannen, sie

arbeiteten härter und billiger, mühevoller,
schmerzlicher, sie erfanden überlegene
Schiffstypen, brachten die profitablen
Güter der Erde in deren Bäuche ein und

genossen die Erträge in ihren Städten mit
einer Art Heisshunger. Der sogenannte
künstlerische Realismus der Niederländer
zeigt diese befriedigte Raffgier genau; nie
zuvor und nie mehr danach wurden
Stillleben mit einer derart sinnlichen Präsenz

gemalt, fern vom Scheinen der Idee,
vielmehr handgreiflich ausgesetzt dem
sinnlichen Nahgenuss, der Stillung taktiler
Sehnsüchte und synästhetischer Phantasien,

von Begierden, die man nur nach

langem Darben und scharfen Verzichten
haben kann. Diese Bilder bekunden ein

Lebensgefühl, das sich um Ur- und Abbilder

nicht schert, das die Dinge nimmt,
wie die Genusslust sie wahrnimmt, bevor
der Schatten der Vergänglichkeit, nicht
irgendein ideeller Schleier, auf sie fällt.
Eine avantgardistische Kunst, die den
Bannkreis der platonischen Ästhetik
durchbricht, als hätte es sie nie gegeben,
die zeigt, worauf die Spitze des Begehrens
bei diesen niederländischen Bürgern sich
richtet. Die Emanzipation des Dritten
Standes hat derart schon lange begonnen,
bevor in Frankreich die Grosse Revolution
anlief.

Postmoderne Bewusstseinsform

Verglichen damit scheint der im Geiste
Konrad Fiedlers gesprochene Satz Paul
Klees, Kunst gebe nicht das Sichtbare wieder,

sondern mache sichtbar, wiederum
ein neues ästhetisches Paradigma zu
markieren, dem allerdings die frühe Moderne
schon entsprochen hätte und das sich in

1 Rudolf Burger:

'Zentralperspektive.
Rückblick auf eine

optische Täuschung'.
In: Merkur, April 1993.

Georg Wilhelm Friedrich

Hegel

2 Hellmuth Benesch:

•Zwischen Leib und

Seele. Grundlagen der

Psychokybernetik».

Frankfurt am Main

1988, S. 147.

unserem Jahrhundert radikalisiert. Die
Frage, die sich hierzu stellt, ist freilich
inhaltsschwer, obwohl sie sich auf zwei
Worte zusammenziehen lässt: Was denn
(will sie sichtbar machen)? Um eine
Neuauflage der platonischen Ideale und der
Renaissanceästhetik kann es sich nicht
handeln, deren «ewige Wahrheiten» und
Regelkanons, vorab, wie jeder sieht, die

Zentralperspektive, sind aufgegeben und
gebrochen. — Die Antworten sind nicht so

leicht auf einen Nenner zu bringen.
Reflexiv und experimentell sind die

Toröffner der Moderne schon verfahren
und Klee zumal. Die Begriffe konkret und
abstrakt bleiben eine Zeitlang als Bezeichnungen

für Entwicklungsrichtungen der
modernen Kunst austauschbar. Mit der

Erfindung der elektronischen
Informationstechniken in Kriegs- und
Nachkriegszeit setzt sich hingegen eine neue
Existenzform menschlichen Bewusstseins
durch; unser Denken vollzieht sich im
Horizont von «Immaterialien», um den

von Jean-François Lyotard bei der Eröffnung

des Centre Pompidou im Jahre 1985

geprägten Ausdruck zu gebrauchen.
Immaterialien, das bedeutet: Das, was bisher
Wirklichkeit hiess, wird zweitrangig;
entscheidend für unser Weltbewusstsein
wird, was die medialen Technologien
konstruieren und vermitteln, die Fiktionalität
einer kommunikativen Realität, die phan-
tasmatischen Charakter hat. Wie anders
als mit solchen halb pleonastischen, halb
paradoxen Begriffen lässt sich unsere
Bewusstseinsform treffen? Sie zeigen den

Zirkel an, in dem sich unser Bewusstsein
und seine Konstruktionen, die Konstruktionen

unseres Bewusstseins — fiktional
und technologisch — und dieses selbst sich

bewegen: Bewusstseinsform der Postmoderne.

«Sich selbst vernimmt die Vernunft bei

der Erfassung des Vernehmens, und das

Vernehmen ist Vernehmen des Vernehmens.2»

Der Satz findet sich in der «Psychologie»
des Aristoteles. Vor zweieinhalbtausend
Jahren schon kennzeichnet er die
konstruktivistische Struktur menschlichen
Denkens (oder des menschlichen
Gehirns?). Es hat lange gebraucht, bevor sich
dieser Einsicht, naturwissenschaftlich
vermittelt, ein konstruktivistisches Philosophieren

anschloss, das die geistige Welt, in
der wir leben, nach den reflexiven Schlei-

48 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



KULTUR DEKONSTRUKTION

fen und Zirkelstrukturen des sich
beobachtenden Beobachters begreift.

In einer solchen Befindlichkeit nehmen
sowohl Gefühle des Gefangenseins als

auch Gewissheiten von Freiheitsspielräumen

zu. Den linearen Zeitkonzepten nicht
mehr vertrauend, dem Fluss des Lebens
und dem Strom der Geschichte nicht, auf
denen man selbst und die Menschheit im

ganzen klaren Zielen zustrebt, fühlen wir
uns umschlossen von dem, was man heute
das Netzwerk der Interdependenzen nennt,
einem simultanen Zeit-Raum; und gewinnen

zugleich eine neue Sicherheit im
Navigieren, eben weil sich uns die
labyrinthisch-konstruktivistische Existenzform,
die unser Bewusstsein uns aufzwingt,
allmählich erhellt.

Wenn im fluktuierenden Gewebe aus
Medien, Markt und Macht Fiktionalität
und Realität im herkömmlichen Sinn un-
unterscheidbar werden, keiner mehr weiss,

wo Schuss und wo Kette ist und wie der
Flor entsteht, scheint die Wahrnehmung
zur Falle ihrer selbst zu werden. Permanent

erzeugen die Medien durch Simulation

und Dissimulation, um es mit Begriffen

Jean Baudrillards zu sagen, eine

Hyperrealität der Simulakra, der Trugbilder,

des Blendwerks, des Scheins, die eine
«Torsion des Sinns» hervorrufen, uns
schwindlig machen, uns den Kopf
verdrehen. «Dissuasion» nennt Baudrillard
die diese Wirkung noch verstärkende und
mit den Hauptstrategien verbundene Taktik

des Abwiegeins, des Widerratens und
der Gegenrede3. Wir bewegen uns schliesslich

wie in Spiegelsälen: in Verdoppelungen,

Verdoppelungen der Verdoppelungen
usw.

In diesen Situationen bieten die
überlieferten Konzepte von Mensch und Umwelt

keine genügende Orientierungshilfe
mehr. Die politischen Ideologien scheitern.

Religiöse Überzeugungen fragmenta-
risieren sich. Die «grossen Sinnerzählungen
der Moderne» (Lyotard) klingen märchenhaft.

Die Rettung könnte, so scheint es,

darin bestehen, die Gewissheiten ein für
allemal fahren zu lassen, die Zuversicht
fester Erkenntnisse bewusst und willentlich

aufzugeben und zu dekonstruieren,
was keinen Sinn mehr hat und wo keiner
mehr zu finden ist. Die Moderne als die
letzte grosse Komposition des abendländischen

Geistes — sagen wir es einmal so pa-

3 lean Baudrillard:

»Agonie des Realen».

Berlin 1978. Hierzu

auch Verf.: "Labyrinth
und Grosses Gelächter -
Die Welt als 'Durcheinandertal'.

Ein Beitrag zu

F. Dürrenmatts grotesker

Ästhetik". In:

Diskussion Deutsch,

Dezember 1990.

thetisch -: sie ist inhaltsleer geworden, sie

zerfällt vor unseren Augen - vielleicht
macht es Sinn, wenn wir mithelfen, sie zu

dekomponieren. Wäre das der Anfang des

postmodernen Konstruktivismus?

Künstler als Vordenker

Aus dieser Sicht bewegt sich allerdings die
Kunst seit dem Ende des letzten Jahrhunderts

in diesem Problembereich; das will
besagen, was ja keine neue Erkenntnis ist,
dass zu diesem Zeitpunkt die an ein ideales
Menschenbild gebundenen ästhetischen
Kanons auseinanderbrechen; es soll aber
zudem auch heissen, dass die Kunst der
Postmoderne keinen eigentlichen Neuanfang

setzt, sondern vielmehr die epochalen
Fragestellungen der Jahrhundertwende in
einer sich verschärfenden zivilisatorischen
Situation radikalisiert. Insofern läuft die
moderne Kunst von Beginn an in einem
offenen Horizont auf postmoderne
Konzeptionen zu, und umgekehrt nehmen
diese in einer rückläufigen Schleife immer
wieder die Impulse der nur scheinbar
überholten künstlerischen Avantgarden
auf. Avantgarden und «Transavantgarden»
(Achille Bonito Oliva) unterscheiden sich

nicht im diachronen Sinn, schon gar nicht
im Sinn einer linearen Ursache-Wirkung-
Folge, sie charakterisieren sich vielmehr
als Phasen einer fliessenden synchronen
Schleife. Nach diesem Bilde lassen sich

Abdriftungen ausmachen, zum Ephemeren

hin, zum Beliebigen, einfache Repe-
titionen, so wie die «Neuen Wilden» der

Achtziger den Expressionismus repetieren,
aber auch Bemühungen, in den Wirbeln
der allgemeinen Kommunikation Klarsicht

herzustellen und haltbare Aussagen
zu gewinnen: Wo stehen wir? Wer sind
wir? Woher kommen wir? Wohin gehen
wir? Alles genuin philosophische Fragen,
Gauguin hat sie schon erhoben. Was ist

es, das in uns arbeitet, denkt, fühlt,
produziert, phantasiert? Mit welchen Mitteln
geschieht es, welchen Farben, welchen
Formen, welcher Syntax, in welchen

Figurationen? Die Künstler sind Denker
geworden, manchmal Wissenschaftler,
spätestens seit dem Jahrhundertschnitt,
die Vordenker unter den Romantikern
nicht zu vergessen, so wie die Philosophen
und Wissenschaftler sich heute oft dem
ästhetischen Design nähern und ihren

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 49



KULTUR DEKONSTRUKTION

Kreationen einen ästhetischen Zuschliff
geben.

In dem Jahrhundert, in dem wir den

Weg von der bisher geglaubten
Wirklichkeit hin zur Welt der mediengewobenen

Hyperrealität der Simulakra
durchschritten haben, wird letztlich zur
künstlerischen Überlebensfrage, was
überhaupt noch darstellbar sei — nicht etwa
(nur) darstellungswert (darüber liesse

sich ja noch u. U. «endlos» streiten, vorab
über die Massstäbe, die anzuwenden
wären), sondern tatsächlich darstellbar,
d. h. heraushebbar aus der Flut der
Fiktionen, die unsere Existenz permanent
umkreist.

Das bedingt folgerichtig und zuallererst
(ist man versucht zu sagen) bei jedem, der
sich ernsthaft auf die Produktion von
Kunst einlässt, eine (grundsätzliche)
Entscheidung darüber, wie eine Position,
Stellung und Einstellung zu gewinnen sei, ein
konkretes Lebensverhältnis, das genügend
Unabhängigkeit gewährt, um im Sinne
dieser zentralen Frage zu arbeiten. Viele
Künstler schaffen sich Nischen der
Autonomie in den Gross- und Weltstädten
{Alberto Giacometti wäre hierfür ein
musterhaftes Beispiel) oder in umgekehrter

Richtung in der abgelegenen Provinz
(wie gegenwärtig etwa Gaspare O. Mel-
cher, ebenfalls Schweizer, in der Provinz
Livorno). Das geht nicht ohne Verzichte,
vor allem materieller Art. Eine neue
Weltkultur könne nur asketisch sein, hat
Carl Friedrich von Weizsäcker angekündigt.

Im Lebensstil mancher Künstler, die
etwas zu sagen haben, könnte man eine

Bestätigung sehen. Eine gewisse
Marktunabhängigkeit bewirkt Zeitautonomie —

und umgekehrt. Ohne sie gerät
künstlerisches Produzieren in vielfältige
Bedrängnis.

Nur wer im rotierenden Betrieb - im
Markt-, Konsum-, Informationsbetrieb -
Nischen findet, Stromstillen, kann die
überlieferte Wirklichkeit der Bilder (der
Kunstgeschichte) so wie die gegenwärtige
mediengespeiste der Simulakra in einer
Weise dekonstruieren, die mit
Erforschung, Erkundung, Exploration verbunden

und nicht lediglich auf eine eben wieder

nur medien- und sensationskonforme
Destruktion gerichtet ist. In dieser
Hinsicht dürfte nicht zuletzt die vehemente
kubistische Sequenz des Jahrhundert-

Eine gewisse

Marktunabhängigkeit

bewirkt

Zeitautonomie -
und umgekehrt.

Ohne sie gerät

künstlerisches

Produzieren in

vielfältige

Bedrängnis.

4 Th. Meyer: -Die

Inszenierung des Scheins".

Frankfurt am Main 1992.

anfangs als prägendes Yorbild einzuschätzen

sein.

«Ikonoklasmus» und Dekonstruktion

Von «Ikonoklasmus» spricht der oben
erwähnte Melcher und knüpft mit dem

Begriff an jenen Bildersturm an, der im
achten Jahrhundert das byzantinische
Geistesleben erschütterte; ein Vorgang,
der in verschiedenen Epochen und auch in
anderen Kulturen einen Wechsel der
Perspektiven und Szenarien und damit auch
eine Veränderung des Realitätskonzepts,
eine Um- oder Neukonstruktion ankündigt

bzw. durchsetzt. Die Dekonstruktion
der bislang gängigen Wirklichkeit, ihrer
Werte und Verhaltensregeln, ihrer moralischen,

religiösen, politischen, ästhetischen

Kriterien, die Dekomposition der Bilder,
in denen sie sich ausschrieb und die
wiederum zu ihrer Aufrechterhaltung beitrugen,

sie lösen die Figuren und Konfigurationen

auf, an denen die Bedeutungen
haften, die grossen epochalen Sinnerzählungen,

die Mythologien und Ideologien -
wozu in unserer Kultur seit den klassischen

griechischen Philosophen auch der

Begriff eines selbstidentischen Subjekts
gehört. Ikonoklasmus, der die intra- und
extrasubjektiven Inszenierungen, die der
Innen- und Aussenwelt, deinszeniert,
erweist sie beide als «Inszenierung des

Scheins»*1. Der Künstler, der auf die das

ästhetische Sehen bis an die Jahrhundertwende

dominierende Zentralperspektive
der Renaissance verzichtet, der es dem

Rezipienten überlässt, Teilperspektiven zu
ermitteln, das heisst aber, ganz verschiedene
Blickwinkel wahrzunehmen oder auch

nicht wahrzunehmen, er unterläuft den

einheitlichen Blick, der jener zweiwertigen
Logik korrespondiert, in der es nur richtig
und falsch gibt, keine Diskontinuitäten,
keine Sprünge, keine (erlaubten) Unscharfen

und Übergänge sonst; die Logik und
den Blick, die seit der Antike und
verschärft seit der Renaissance von Denken
und Wahrnehmung her unseren Subjektbegriff

bestimmten, soweit, dass sich mit
dessen zunehmend als naturgegeben
verstandenen, auf einem allgemeinen Konsens
beruhenden Intaktheit das Kriterium der

geistigen Gesundheit verband.
Zieht man aus den herrschenden

Wirklichkeitskonstruktionen die tragenden Prin-

50 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



KULTUR DEKONSTRUKTION

zipien heraus — die logische Folge, den

perspektivistischen Blick, das gottähnliche

Subjekt, oder ganz frisch: das Dogma
der rotierenden, sich als Kommunikation
ausgebenden Information mit ständigem
Neuigkeitswert -, so brechen diese
Konstruktionen zusammen, fallen in ihre
Bestandteile auseinander: Bruchstücke von
Bildern und Szenarien, von Inhalt und
von Sinn, von Interessen und Phantasmen,

vom Schein der Macht und der
Macht des Scheins: Bildersturz,
Götterdämmerung

«The most extreme form fior crushing
resistance is destruction», schrieb Emil
Schumacher einmal, «a primitive gesture of
despair and desire. The answer is not sanctify,
but: exorcise; not: restore, but incorporate
the act ofdestruction in the picture — as

expression and as form?» Eine vortreffliche
Formulierung, die genau die Funktionsweise

der Dekonstruktion trifft. Insofern
scheint mir dieser von Jacques Derrida
eingeführte Begriff allerdings auch geeigneter

zur Bezeichnung des gemeinten
ästhetischen Akts als der Begriff «destruction»,

Zerstörung, der das kreative
Element des Vorgangs nicht angemessen
wiedergibt. Ein ähnlicher Vorbehalt wäre
auch gegen die historisch aufgeladene
Metapher des «Ikonoklasmus» anzubringen.
(Die von Paul de Man in der
Literaturwissenschaft vorgenommene Anwendung
des Derridaschen Begriffs bleibe hier
wegen ihrer spezifischen Grenzen unberücksichtigt.)

Kunst als «offenes System»

Die Begriffe Dekonstruktion und Dekom-
position umschreiben vor allem auch ein
Kernstück der nachplatonischen Ästhetik:
die «Offenheit». Lange bevor Umberto
Eco in seinem Buch über das «Offene
Kunstwerk» (Mailand 1962) dieser Charakteristik

zur allgemeinen Geltung verhalf,
hat Julius von Schlosser von der
Jahrhundertwende an und mit besonderem Nachdruck

in der Zwischenkriegszeit einen
offenen Kunstbegriff entwickelt, der die

platonischen geistigen Ordnungsvorstellungen

in Frage zieht, Stilgesetze aufgibt,
sich von «Schönheit» als der «tyrannischsten

aller Ideen» absetzt und Kunst, ästhetische

Zeichen auf Mitteilung hin auslegt,
einen Gestus der Kundgabe, der Bild-

v

k

Jacques Lacan

5 In: Colin Naylor

(Editor): «Contemporary

artists«. Chicago and

London 1989, S. 854.

6 Hierzu: Werner

Hofmann: «Stil- und

Sprachgeschichte: Julius von

Schlossers 'Offenes

System". In: Merkur,

März 1992.

magie und figurale Beschwörung ein-
schliesst6; unter den harmonisierten Tafeln
der Schönheit, so zeigt sich, rumort eine

Kreativität, die sich rhythmisch und figu-
rativ auslebt; sie befreit sich durch De-

komposition der stilgesetzlich aufgebauten

Kunstwelten. Das von Schumacher

gebrauchte Wort «exorcise» bedeutet ja
zugleich: beschwören, austreiben, befreien.
Von der Kunst als einer Art Beschwörung
und Dämonenbannung hat, wie André
Malraux berichtet, bekanntlich auch
Picasso gesprochen, und auch unter diesem

Aspekt hat besonders der Kubismus die
ästhetischen Konzeptionen dynamisiert. -
In der Geschichte der Nachkriegskunst
werden dann Bezeichnungen wie abstrakter

Expressionismus, Tachismus und
Informel Namen für das Prinzip dieser

Öffnung.

Kunst als «offenes System», das heisst
freilich auch, dass es ein Missverständnis
wäre, sie nach dem die elektronischen
Medien beherrschenden und strukturierenden

Informationsparadigma zu erklären,
das ja zugleich ein ingenieurwissenschaftlich-technisches

und ein sozialpsychologisches

ist und als solches ein zentrales
Denk- bzw. Konstruktionsmuster der

gegenwärtigen Zivilisationsmaschinerie
bildet, dieses möglichst allumfassenden
Verbundsystems der Datenverarbeitung, einer
gottähnlichen, allwissenden Geistmaschine.

Allerdings ist diese Art von Vernetzung
trügerisch: sie funktioniert lediglich additiv,

sie produziert keine neuen Qualitäten,
sie «würfelt nicht» {Einstein vom lieben
Gott), macht keine Sprünge, organisiert
sich nicht selbst; sie müsste denn ja auch

Fehlerquellen einschhessen dürfen, gerade
das aber darf oder sollte die computergestützte

Technik nicht, sie darf (bislang
jedenfalls) nicht fehlerfreundlich sein

wie dieser technische Anachronismus, der

lebendige Mensch, der ewige Versager in
der Mensch-Maschine-Schnittstelle.

Der Gestus des offenen Kunstwerks ist
aber gerade das: Lebendigkeit, Bewegung,
Gerinnen von Bewegung, Ausfransen an
den Rändern, Verdichtung im Kern; oder

umgekehrt Kahlschlag im Zentrum, Ebbe,
schimmernde Brandung an der Peripherie.
Manchmal auch nur noch das Nichts von
Weiss in Abstufungen und Nuancen, das

zu einer billigen Metaphysik hin tendiert.
Sicher jedoch das Gegenteil eines infor-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 51



KULTUR DEKONSTRUKTION

mationellen Input-output-Systems: pulsierende

Potentialität.

Paradigma «Konnektionismus»

Der theoretische Umbruch, der gegenwärtig
in der Kognitionspsychologie stattfindet,

kann verdeutlichen, was sich in der
modernen Kunst von deren Beginn an mit
zunehmender Eindrücklichkeit vollzogen
hat: So wie sich diese von einem letztlich
platonischen Kanon entfernt und zu einem
offenen Potentialismus gelangt, so wendet
sich heute die Bewusstseinspsychologie
vom Paradigma der Informationsverarbeitung

ab und favorisiert einen neurophysio-
logischen Konnektionismus, der das Denken

weniger «ratiomorph» (Egon Brunswik)
als vielmehr biomorph, als Ergebnis
vielfältig-einfacher, aber fundamentaler
Gehirnaktivitäten versteht; ratiomorph, das

hiesse letztlich: den logischen Regeln
entsprechend, die wir unserer Vorstellung
vom rationalen Denken entnehmen und
den Funktionsweisen des Bewusstseins
unterschieben; biomorph demgegenüber
meint eine Betrachtungsweise, die vom
Gehirn als einem biologischen Organ
auszugehen sucht. «Geist ist einfach, was
Gehirne tun», kann demnach Marvin Minsky
überraschend zugespitzt formulieren7.

Kunst ist, was Gehirne mit ästhetischen
Mitteln ausdrücken, dem Spiel der

Sinneswahrnehmungen, so könnte der
Parallelsatz lauten. Weg von Plato und
Descartes, hin zu Aristoteles und den

Empiristen also auch oder genauer: schon
lange in der Kunst.

Die Gegensätzlichkeit der Paradigmen
sei nochmals deutlich herausgestellt:
Während das Verbundsystem der elektronischen

Medien den Planeten wie eine Art
technischer Hirnrinde umgibt, die von
lebenswirklicher Sinneswahrnehmung und
Erfahrung abhebt und nach dem
Sendeprinzip der «Neuigkeit, Kürze, Verständlichkeit

und vor allem Zusammenhanglosig-
keit der einzelnen Nachrichten untereinander»

(Norbert Bolz) arbeitet, interpretiert
der Konnektionismus — wie der Name ja
schon sagt - Bewusstseinsgeschehen von
einem gegenteiligen Ansatz her, dem der
Kontextualität; das Gehirn selbst ist das

vernetzte Basissystem, biologisches Substrat

und Matrize und zugleich Modell
aller potentiellen vernetzten Systeme, die

Das Gehirn

selbst ist das

vernetzte

Basissystem,

biologisches Substrat

und Matrize und

zugleich Modell

aller potentiellen

Systeme.

7 Odmar Neumann: «Zum

gegenwärtigen Umbruch

in der Kognitionspsychologie".

In: Merkur,

Januar 1992.

— wohlverstanden — nicht nur (im
statischen Sinn) konnektionistisch strukturiert
sind, sondern auch (im dynamisch -
prozessualen Sinn) konnektionistisch arbeiten,

produzieren, konstruieren.

Potentialität und Selbstorganisation

Ein solcher Ansatz ist erfahrungsnah,
experimentell, reflexiv und selbstreflexiv und
spekuliert nicht auf Vollkommenheit,
Perfektion, Fehlerlosigkeit und Unfehlbarkeit,

er kalkuliert vielmehr die kreatürliche

Imperfektibilität menschlicher Gehirne
ein - gerade deswegen aber auch ihre

Fähigkeit zu (spontaner) Selbstorganisation.

Die Gedanken, die Walter Falk
und der «Marburger Kreis für
Epochenforschung» zum Thema des Potentialismus

vorgelegt haben, kommen solchen

Vorstellungen schon in den siebziger Jahren

recht nahe. Es wird ein vernetztes, die
wissenschaftlichen Disziplinen übergreifendes

Denkmodell fassbar, zu dem der

Nobelpreisträger in Physikalischer Chemie

Ilya Prigogine mit seinen Forschungen

zur Thermodynamik einen ausschlaggebenden

Beitrag geleistet hat, das die

Neurophysiologen Humberto Maturana
und Francisco Varela mit ihren Untersuchungen

zur Autopoiesis (Selbstorganisation)

lebender Systeme stützen und dem
auch Hellmuth Benesch' Buch zur Leib-
Seele-Problematik verpflichtet ist, in dem

er eine «neuroevolutionäre Psychokyber-
netik» entwickelt. Er verwirft die dualistischen

wie die monistischen Lösungsversuche

des Problems, überschreitet dabei
ebenfalls die ingenieurwissenschaftlichen
Verengungen des Informationsparadigmas
und konzipiert eine Triplexitätstheorie,
wonach das Psychische aus dem
Zusammenspiel von Aktivitäten auf den (aufsteigenden)

Stufen von Träger, Muster und
Bedeutung zu verstehen ist. Hierbei kann

er mittels der Perspektive einer «Neuro-

Organisationstheorie» zeigen, «wie aus den

Primitivmustern auf der Ebene der
Einzelnervenzellen im Laufe der Evolutionsgeschichte

die hochkomplexen rhythmischen
und figuralen Interferenzmusternetze im
Gesamtgehirn aufgebaut sind. Ihre
überragende Vielfalt gewährt ausreichend
Spielraum, um die psychischen Bedeutungen in
ihrer Vielfalt aufnehmen zu können. Trotzdem

setzen sie sich nur aus den zwei Grund-

52 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



KULTUR DEKONSTRUKTION

mustern Rhythmus und Figuration zusammen,

die es bereits (der Evolutionslehre
entsprechend) in den einzelnen Neurozellen

gibt.» Und weiter: «Das Nervensystem
stützt sich formal auf zwei Trägerprozesse:

Impulsleitung und synaptischer Ubersprung.
Mit diesen materiellen Trägerprozessen sind
zwei mediale Musterbereiche mitgegeben:
Rhythmus (für die Impulsleitung) und
Figuration (für die synaptischen Übersprünge).
Beide gemeinsam tragen nach dem Träger-
Muster-Bedeutung-Prinzip die psychischen
Bedeutungen» («Zwischen Leib und Seele»,

1988, S. 166).

Rhythmus und Figuration

Auf theoretischen Grundlagen wie diesen
könnte man sich sogar eine allgemeine
Theorie postmoderner Kunst vorstellen.
Sie hätte zuallererst im Sinne von
durchgehenden Basiselementen die prinzipielle
Funktion und Bedeutung von Rhythmus
und Figuration zu berücksichtigen. In der
Musik ist die zentrale Rolle des Rhythmus
natürlich seit jeher bekannt, seit langem
aber auch für die sprachliche Rede,
insbesondere das Sprachkunstwerk. So betont
beispielsweise Theodor Lipps in seiner

«Grundlegung der Ästhetik» (1903) die

Stimmungshaltigkeit des Sprachrhythmus
vor oder unterhalb näherer inhaltlicher
Bestimmung. Wo kein Rhythmus ist, ist
nichts, liesse sich in einer Negativformel
sagen; und dies würde für alle künstlerischen

Sparten gelten.
Die Konvergenz der Ergebnisse aus

verschiedenen nicht-linear ausgerichteten
Forschungsbereichen lässt aber bereits
weitergehende Schlüsse zu. Sie eröffnet einen
Horizont, der die «Selbstorganisation» des

Universums gesamthaft einbezieht. Ihr hat
der Astrophysiker Erich Jantsch ein wichtiges

Buch gewidmet8. Die Muster zwischen
den jeweiligen Trägern und den Bedeutungen

wären demnach die universellen
Transformatoren solcher Selbstorganisation

auf allen Seinsstufen. Um noch einmal

Benesch zu zitieren: «Dieses Prinzip
reicht von der <Welle> im atomaren Bereich
über verschiedene physikalische Muster,
über Biorhythmen und -figurationen, bis

zum psychologischen Bereich in der
Emotionalrhythmik und der Zeichensprache unseres
<Geistes> und unserer kulturellen Umwelt als

gemeinsames, aufstockbares kontinuierliches

Künstlerische

Belege dafür,

dass unser

Gehirn mit den

Grundmustern

von Rhythmik und

Figuration über

unerschöpfliche

Möglichkeiten

verfügt, Sinn

und Bedeutung

zu konstituieren,

sind in

vielfältiger Weise

erbracht.

8 E. Jantsch: «Die

Selbstorganisation des

Universums. Vom

Urknall zum menschlichen

Geist>. München 1982.

9 Diese Entwicklung war

deutlich dokumentiert

durch die Retrospektive
im Kunsthaus Aarau

1989, neuerdings im

Studion lo in Chur.

Musterprinzip» (S. 162). (Wobei die
rhythmischen Muster die emotionalen
Bedeutungen, die figuralen Muster die mentalen

auslösen.) Es wäre demnach eine
kosmisch begründete Potentialität
anzunehmen, die innerhalb eines universalen
Ensembles die Welt verändert; Psychohistorie

ginge über menschliche
Geschichte hinaus, und was wir auf dem
Planeten Erde tun, wäre prinzipiell nicht
isoliert im kosmischen Mustergeschehen.

Von Kandinsky bis in die Gegenwart
ziehen sich die Konzeptionen einer Kunst,
die sich «Öffnung» zum Grundsatz
gemacht hat; wenn sie derart Formen und
Semantik dekomponiert und unaufhörlich
und in ständigen Rekursionen mit Rhythmus

und Figuration spielt, welche
Sinnbrücken öffnet sie dann, welche
Blickpunkte und Blickschneisen will sie

vermitteln, welche Wahrnehmungssituationen?

Geht es darum, auf Nichtdarstellbares

zu verweisen, also eine Art ästhetischer

Metaphysik zu betreiben (so wie
Nietzsche von der Kunst als letzter
Metaphysik sprach), oder eher darum, Beispiele
der Selbstorganisation zu geben, zu

zeigen, wie sich Wahrnehmungsspiele gestalten,

um einen zu dem des oft genannten
«Sprachspiels» äquivalenten Begriff zu
benützen? Die Möglichkeiten und
konzeptionellen Auffassungen reichen — mit
ein paar repräsentativen Namen markiert
— von Mimmo Paladino und Enzo Cucchi,
welche die klassischen Figuren der
künstlerischen Tradition in ein mythisch-magisches

Vorfeld hin unterlaufen, bis zu

Gaspare Melcher, der in stufenweiser De-
komposition jede Figur aus seinen Bildern
zurückzieht, um diese nur noch aus einer
intensiven gestischen und koloristischen
Rhythmik und entsprechenden
Konfigurationssprüngen entstehen zu lassen9. Wie
immer man die Rolle der Kunst in der

postmodernen Zivilisation einstufen mag,
künstlerische Belege dafür, dass unser
Gehirn mit den Grundmustern von Rhythmik

und Figuration über unerschöpfliche
Möglichkeiten verfügt, Sinn und Bedeutung

zu konstituieren, sind in vielfältiger
Weise erbracht. So gesehen gäbe es, trotz
der gegenwärtigen Verengungen des

Zivilisationsprozesses, keinen zureichenden
Grund, das Projekt der Menschheitsgeschichte

mit der Diagnose eines totalen
Sinnverlustes abzusagen.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 53



KULTUR

Walter Kopp,

Dr. phil., hat in Bern

Psychologie, Philosophie

und mathematische

Statistik studiert, ist

Psychotherapeut in eigener

Praxis und arbeitet
in Bern. Arbeitsschwerpunkte

Erkenntnistheorie

und Grenzfragen

der Psychologie/Philosophie.

1 Im Zuge der Reaktion

auf Victor Farias Buch

«Heidegger und der

Nationalsozialismus"

weigerte sich Derrida,

ein Interview mit ihm,

in einem vom

Wissenschaftler Richard Wolln

herausgegebenen Buch

zum «Fall Heidegger"

abzudrucken, dessen

Vorwort eine Kritik der

Position Derridas zum

Fall Heidegger enthält
und verlangt den Rückzug

des Buches (vgl.
Zürcher «Tages-Anzeiger»

vom 5. Juni 1993).

Am Anfang war die Schrift...
An-Denken an Spuren Derridas

Jacques Derrida ist ein Zeitgenosse — und Philosophie
ist ihre Zeit in Gedanken gefasst, sagt Hegel. Nur,
so einfach ist es leider nicht, dass wir mit Derridas
Philosophie unsere Zeit gedanklich eingefangen hätten.

Der Zeit müssen wir mit und gegen Derrida selber

philosophisch begegnen.

Welche der Jetzt-Zeit(en)?

- Ist die Zeit nicht dabei auseinanderzufallen?

Allerdings hatte Hegel neben der

Erfahrung, dass Philosophie schon am
Anfang zu reflektieren hat, was je
geschichtlich ist, auch eine zweite Erfahrung
gewonnen, in der Jenenser Zeit (1801-
1807): Philosophie muss ihre Kategorien
immer schon entwickelt haben, um mit
deren Hilfe, die geistige Situation der Zeit
auszudrücken. Letzteres ist ein Aufruf zur
Fundamentalphilosophie, der Hegel den
Namen einer Wissenschaft der Logik gab.
Offensichtlich ist dies die Alternative, vor
der jede Philosophie, die an die Hegel-
Marxsche Tradition anknüpft, steht. Nach
dem ebenfalls zeitgenössischen Philosophen

Michael Theunissen ist es heute
offen, was mehr verspricht: von der condition

humaine auszugehen, von der
übergeschichtlichen Situation des Menschen in
seiner Welt und dann die konkrete
geschichtliche Situation, in der wir stecken,
in Betracht zu ziehen oder umgekehrt mit
der konkreten geschichtlichen Situation
zu beginnen und sie in den Rahmen der
condition humaine zu stellen. Letzteres
lag den Nachfahren von Hegel über Marx
zweifellos näher.

Neues Verhältnis der Philosophie
zu den Wissenschaften

Es kam allerdings mit Marx ein neues
Verhältnis der Philosophie zu den
Wissenschaften, in seinem Fall der politischen
Ökonomie und damit auch zur Praxis
auf. Da Philosophie jedoch nicht
Einzelwissenschaft werden kann, sondern
Reflexionswissenschaft, bzw. Metakritik, die
immer auch über die Wissenschaften
hinausweist, wenn sie nicht reduktionistisch
vorgeht, stellt sich ihr immer das Meta¬

physikproblem, entweder sie betreibt
Metaphysik oder kritisiert Metaphysik. Hier
radikalisiert Derrida die Alternative in
dem Sinne, dass er ausgehend vom Nicht-
Identischen weiter geht als Theodor W.

Adorno in seiner negativen Dialektik, in
der die traditionelle Begrifflichkeit nicht
angetastet wird. Derrida hat in diesem

Zusammenhang von «Dekonstruktion»
gesprochen, einem Begriff, der zu
Missverständnissen und heftigen Kontroversen
führte. Anfänglich wurde er in den USA
im Zusammenhang mit einer
literaturwissenschaftlichen Methode verwendet, mit
Paul de Man als dessen Hauptvertreter.
Anschliessend wurde er von der Architektur

(«dekonstruktivistische Architektur»)
übernommen. Die deutschsprachige
Rezeption gelangte erst über die
Skandalgeschichte um Paul de Man, einem engen
Freund Derridas, ins Bewusstsein eines
breiteren Fachpublikums. Während seine
Freunde schockiert waren, war es für die

Gegner der «Dekonstruktion» eine
willkommene Gelegenheit, zu einer vernichtenden

Kritik auszuholen. De Man hatte
in den Kriegsjahren 1940-1942 in belgischen

Zeitungen Artikel mit antisemitischem

Inhalt publiziert. Da diese Affäre
mehr oder weniger gleichzeitig mit der

«Heidegger-Affäre»1 ausbrach, geriet Derrida

unter enormen öffentlichen Druck,
seine moralisch-politische Haltung zu
formulieren sowie die Konsequenzen für
seine philosophischen Konzepte zu
ziehen. In einem umfassenden Portrait von
Geoffrey Bennington und Jacques Derrida
selber, das letztes Jahr im Suhrkamp-Verlag

erschienen ist und in dem Jacques Derrida

vor allem über seine jüdische Familie,
seine Kindheit in Algerien und über das

Sterben seiner Mutter schreibt, kommt die

Verarbeitung der Vorwürfe leider zu kurz.

54 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



KULTUR DERRIDA

Die Argumentationen führen sowohl an
einer Rechtfertigung als auch an einer
philosophischen Begründung auf
vielschichtige und seltsame Weise vorbei, die
wir nicht anders denn als Teil seiner
Methode der Dekonstruktion begreifen können,

bzw. als Beispiel für ein neues
Verständnis von Text. Derrida fordert dazu
auf, de Man zu lesen und immer wieder zu
lesen und stellt zwei Regeln auf: Die erste
bestehe darin, Achtung für den andern zu
haben, womit gemeint ist, «die Achtung
des Rechtes auf Irrtum, ja auf Verwirrung,
des Rechtes auf eine Geschichte, auf eine

Verwandlung seiner selbst und seines Denkens,

das sich nie zu Homogenem totalisie-
ren oder reduzieren lässt» (zit. nach P.

Engelmann, 1990, p. 28, s. Literaturanhang).
Die zweite Regel gleicht eher einer
Maxime, er nennt sie «regelndes Ideal»: «da

wir gerade über den totalitären, faschistischen,

nazistischen, rassistischen, antisemitischen

Diskurs reden, von all den Gesten,
ob diskursiv oder nicht, die der Komplizenschaft

mit ihm verdächtigt werden, möchte
ich das Mögliche tun und natürlich die
anderen dazu einladen, um zu vermeiden, im
Spiegelbild, und wäre es virtuell, die Logik
des derart inkriminierten Diskurses zu
reproduzieren» (Engelmann, p.28).

Kein vollständig formalisierbares
System

Derrida stellt nun die «de-konstruktive»
Frage, ob eine «vollständige Formalisierung»

dieser Logik und eine «absolute Ex-
teriorität im Hinblick aufseine Gesamtheit
erreichbar» sei: «Gibt es eine systematische
Gesamtheit von Themen, Begriffen, Philoso-
phemen, Aussageformen, Axiomen,
Bewertungen, Hierarchien, die die geschlossene
und identifizierbare Kohärenz dessen

ausmachen, was wir Totalitarismus, Faschismus,

Nazismus, Rassismus, Antisemitismus
nennen, und die niemals ausserhalb ihrer
selbst erscheinen, vor allem niemals auf
dem gegenüberliegenden Ufer» (Engelmann,
p. 28). Dass Derrida uns die Unmöglichkeit

eines solchen Unternehmens bescheinigt,

erstaunt keineswegs, ist doch spätestens

seit dem Grundlagenstreit in der
Mathematik bekannt, dass es nicht einmal
in dieser Disziplin ein vollständig
formalisierbares System gibt. Kurt Godei zeigte,
dass es in formalen Systemen der Ma-

Jacques Derrida

thematik unentscheidbare arithmetische
Sätze gibt und dass sich arithmetische
Begriffe angeben lassen, die in diesem

System nicht definierbar sind. Indessen

erstaunt Derridas Schlussfolgerung, nicht
die Unmöglichkeit werde belegt, sondern
die Verwerflichkeit: «Das Vorhaben einer
solchen formalisierenden und sättigenden
Totalisierung scheint mir gerade der wesentliche

Charakter jener Logik zu sein, deren
Vorhaben zumindest und die ethisch-politischen

Folgen entsetzlich sein können und
die ich, das ist eine meiner Regeln, niemals
anerkennen werde, koste es, was es wolle.
2. Aus eben diesem Grund muss man den

Formalisierungsprozess und sein Programm
so tiefgehend wie möglich analysieren, um
die philosophischen, ideologischen oder
politischen Aussagen und Verhaltensweisen, die
ihm unterstehen, zu entdecken, wo sie sich

auch immer befinden mögen. Die Aufgabe
erscheint mir ebenso dringend wie endlos»

(Engelmann, p. 29).

Gegen eine exzessive Verschwendung
von Begriffen

Sarah Kofman, die kürzlich verstorbene

Philosophin, die lange mit Derrida
zusammengearbeitet hat, meint, dass die
Dekonstruktion eine doppelte Geste impliziere:
Zum einen werden die metaphysischen
Hierarchien umgekehrt, «oben» und «unten»

wird vertauscht. Diese Geste wahre
den alten Namen, aber verschiebe seinen
Sinn. Die zweite Geste geht weiter und
lasse einen neuen Begriff zutage treten.
Allerdings handle es sich nicht um
«Aufhebungen», sondern um «Scheineinheiten»,
Derrida nennt sie unentscheidbare
Bezeichnungen. Es sind keine Haupt-Wörter
(maître-mots) mehr, sondern Wörter, die
untereinander im Austausch stehen und
sich gegenseitig befruchten, und zwar in
einer unendlichen Dissemination
(Aussaat). Dieser Schritt bedeutet eine exzessive

Verschwendung von Begriffen, die
Derrida der Philosophiegeschichte von
Plato über Hegel, Husserl und Heidegger
bis Saussure und Foucault entnimmt. So

das Pharmakon (Piaton), das weder das

Heilmittel noch das Gift und weder das

gesprochene Wort noch die Schrift sei.

Das Supplément (Rousseau), das weder ein
Mehr noch ein Weniger, weder etwas
Akzidentelles noch etwas Wesentliches sei.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 55



KULTUR DERRIDA

Das gramma («Linie», «Spur», stammt aus

der Physik IV von Aristoteles) ist weder
ein Signifikant noch ein Signifikat, weder
ein Zeichen noch ein Ding, weder eine
Anwesenheit noch eine Abwesenheit

usw. In dieser Opposition bewegt sich
Derrida durch das metaphysische «Feld»

der Texte wie der Abenteurer durch den

Urwald: mit dem Buschmesser und
nötigenfalls mit dem Gewehr. Aber er macht
sich auch die Liane zunutze, um sich

emporzuschwingen und isst von den wilden
Früchten, nicht ohne Spuren zu hinterlassen.

Analog können wir die Auffassung
teilen, dass sich die Metaphysik quer
durch die Texte zieht und sich unscharf
von der Nicht-Metaphysik abgrenzt. Es

ergibt sich, was Bennington im Portrait
über Derrida, mit Derrida zusammen als

unvermeidliche «Komplizität mit der

Metaphysik» bezeichnet. Eindrücklich läuft
diese entlang der Dekonstruktion des

Zeichens, ein Akt, dem der an der Semiotik
und der Sprachphilosophie sozialisierte
Leser nicht ohne ein kaltes Schaudern
beiwohnen kann. Nach traditionellem
Verständnis ist das Zeichen Zeichen von
etwas, es verweist auf eine Sache. Für Derrida

ist der Signifikant nicht materiell,
obwohl er ihn als «materielle Oberfläche»

(Bennington) des Zeichens gelten lässt

und auch, dass das Zeichen seine Identität
durch den Signifikanten erhalte. Für Derrida

gibt es schlechterdings keine
Signifikanten. Davon werden allerdings auch die

Begriffe betroffen und alles, was mit
Begriffen ausgedrückt wird. Doch finden wir
an anderer Stelle des Werkes einen anderen

Zugang zum Zeichen, so dass hier ein
Beispiel vorliegt für die Anwendung der
Dekonstruktion auf das eigene Denken.

«Mit Hilfe des Begriffs des Zeichens
erschüttert man die Metaphysik der Präsenz.
Von dem Augenblick an jedoch, wo man
damit, wie ich es nahegelegt habe, beweisen

will, dass es kein transzendentales oder

privilegiertes Signifikat gibt und dass das Feld
oder das Spiel des Bezeichnens von nun an
keine Grenzen mehr hat, müsste man sogar
den Begriff und das Wort des Zeichens
zurückweisen [Gerade dazu aber ist man
nicht in der Lage. W. K.]. Denn der
Ausdruck <Zeichen> wurde seinem Sinn nach

stets als Zeichen-von, als auf ein Signifikat
hinweisender Signifikant, als von seinem

Signifikat unterschiedener Signifikant be-

Der ständige

Wechsel der

Perspektive ist eine

notwendige

Voraussetzung

des Dekonstruk-

tivismus.

griffen und bestimmt. Tilgte man die radikale

Differenz zwischen Signifikant und
Signifikat, müsste man das Wort für den

Signifikanten selbst als einen metaphysischen

Begriff aufgeben» («Die Schrift und
die Differenz», p. 425).

Wider den Vorrang der Schrift

Dass die Dekonstruktion sich nun als

Methode herausschälen würde, ist eine
falsche Erwartung. Konsequenterweise
darf nämlich «Destruktion» keine
allgemeine Methode sein, was Derrida selbst

bejaht, da er den Begriff der Methode
selbst dekonstruktiv analysierte. Die
Dekonstruktion habe notwendigerweise von
innen her zu operieren, sich aller subversiven,

strategischen und ökonomischen
Mittel zu bedienen. Und eher im Scherz

sagte Derrida einmal, dass Dekonstruktion

die Vielzahl von Sprachen voraussetze,

doch meinte er damit — die Kritik
Wittgensteins wohlweislich im Auge
behaltend - nicht Privatsprachen, sondern
das Individuum je überschreitende
Sprachen. Der ständige Wechsel der Perspektive,

als der das Sprachenargument auch

gedeutet werden kann, ist eine notwendige

Voraussetzung des Dekonstruktivismus,
was jedoch dabei verlorengeht, ist die
Verbindlichkeit und damit die Möglichkeit
einer Kritik, die nicht arbiträr wird.

Doch gehen wir, um uns Derrida noch

von einer andern Seite zu nähern, noch
einmal zurück, um seine Auffassung der

Logik, bzw. des Logozentrismus und des

Textes zu inspizieren, für die es — was Derrida

in seiner (t)extensiven Untersuchung
zu Rousseau sagt — kein Äusseres gibt
(«Grammatologie», p. 274). Wir greifen zu
einem Text über Freud, den Derrida —

obwohl auch ihn der Metaphysikvorwurf
zentral trifft — ausserordentlich schätzt.

«Freud oder der Schauplatz der

Schrift»: Der Aufsatz, der dem Band «Die
Schrift und die Differenz» entstammt,
beginnt mit dem Satz:

«1. Wider allem Anschein ist die
Dekonstruktion des Logozentrismus keine Psychoanalyse

der Philosophie. Der Schein wird
durch die Analyse einer Verdrängung und
einer historischen Unterdrückung der

Schrift seit Piaton hervorgerufen. Diese

Verdrängung stellt den Ursprung der Philosophie

als episteme dar; der Wahrheit als Ein-

56 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



KULTUR DERRIDA

heit von logos undphone. Verdrängung, aber
kein Vergessen; Verdrängung, aber kein
Ausschluss. Freud sagt ausdrücklich, dass die

Verdrängung keine äussere Kraft zurückdrängt,

flieht oder ausschliesst, sondern eine

innere Vorstellung enthält, die im Innern
des Selbst einen Raum der Unterdrückung
einzeichnet. Was hier in der Gestalt der

Schrift eine Kraft darstellt — die der Rede

innewohnt und ihr wesentlich ist —, wurde
ausserhalb der Schrift in Schranken
gehalten» («Die Schrift und die Differenz»,
p. 302). Nach diesem Anfangssatz
übernimmt Derrida Freuds Konzept der
Verdrängung, um die eingezeichnete «Spur»
als «missglückte Verdrängung» der Schrift
zu feiern: «Der Verdrängung der Schrift als

die Verdrängung dessen, was die Präsenz
und die Bändigung der Abwesenheit
bedroht» («Die Schrift und die Differenz»,
p. 302). Dieser Befund zieht sich als ein
zentrales Thema durch das Werk Derridas.
Neben dem Logozentrismus, was heissen

soll, dass die Vernunft sich selber in den

Mittelpunkt rückt, das sich selbst
denkende Denken, wie es bei Hegel zur
Vollendung gelangt, wird der Vorrang der
Schrift zum Hauptangriffsziel, so emphatisch,

dass sich auch wohlwollenden
Interpreten seines Werks, wie etwa Heinz
Kimmerle, zur «Diagnose» verführen liessen,
dass Derrida von dem Gedanken der
«Geringschätzung der Schrift, gewissermassen

besessen» sei. Solche Vehemenz ist man
versucht psychologisch zu deuten oder aber
dem Weg zu folgen, dass hier konsequenterweise

— und dem würde Derrida nicht
widersprechen, obwohl sein Beruf dies

widerlegt - Derridas Schreibweise nicht mehr
der philosophischen Gattung zuzurechnen
ist. Obwohl mir eigentlich die Deutung
sympathischer ist, der Derrida (vgl. obiges
Zitat) sicherlich widerspricht, dass es sich
hier um eine Psychoanalyse der Philosophie
handelt. Nachdem nämlich das Subjekt de-

struiert wurde, wird hinterrücks ungewollt
und sozusagen als Rache des Objekts — die

Philosophie zum Subjekt, die nun durch
ihre Taten hindurch auf ihre unbewussten
Motive befragt wird.

Hegel, Nietzsche, Freud, Heidegger,
Lacan - Wurzeln und Marksteine

Derrida bedeutet neben Heidegger, den er
bis zu seinen Husserlschen Wurzeln ver-

Die Différance ist
ein Benennen.

Die Wiederholung

bei Freud, die

Verschiebung, die

Verdichtung als

Mechanismen des

Funktionierens

unbewusster

Vorgänge sind

Beispiele dafür.

folgt (seine Studie, «Die Stimme und das

Phänomen», bezeichnet er selbst als

gewichtigen Markstein in seinem Denken),
Hegel, Nietzsche, vor allem Freud sehr viel.
Zahlreiche Interpretinnen und Interpreten

siedeln Derrida in unmittelbarer Nähe

zu Lacan an, der einen ähnlich virtuosen
Umgang mit der Philosophie betrieben
hat, obwohl Derrida Lacan scharf kritisiert.

Insbesondere wirft er Lacan vor, dass

er den Signifikanten privilegiere (Lacan
sprach übrigens selber von einer Passion

gegenüber dem Signifikanten) und einen
transzendentalen Signifikanten (den Phallus)

einführe, der den traditionellen Phal-
lozentrismus nicht überwinde, was sich

mit der feministischen Kritik an Lacan
deckt. Die Sympathie gegenüber Freud
rührt daher, dass dieser auf skripturale
Metaphern zurückgreift, wie die
Repräsentation der Psyche als Schreibmaschine
(Notiz über den «Wunderblock», die
Freud 1925 verfasst hat). Derrida weist
auf, dass sich eine Problematik der

Bahnung entwickelt, die sich zunehmend
nach einer Metaphorik der geschriebenen
Spur verhält. Freud ist allerdings noch
in einem weiteren Punkt eine wichtige
Quelle für Derrida, es betrifft den Zeitbegriff.

Derrida hält die Nachträglichkeit als

die eigentlich grosse Entdeckung Freuds,

was freilich Derrida selbst sehr gelegen
kommt. Hierin lässt sich Derridas Begriff
der différance (a statt e), eine Differenz,
die sich nur im Text bemerkbar macht,
veranschaulichen. Es sollen damit u. a. die

Verspätung und der Aufschub benannt
werden, die dafür sorgen, dass der Sinn
entweder nachträglich wieder hergestellt
oder aber antizipiert wird. Dies wird als

allgemeines Prinzip dargestellt: «Alles

fängt mit der Reproduktion an. Immer
schon, das heisst Niederschlag eines Sinns,
der nie gegenwärtig war, dessen bedeutende

Präsenz immer (nachträglich), im Nachherein

und zusätzlich (supplémentairement)
rekonstruiert wird» («Die Schrift und die
Differenz», p. 323). Die différance ist

sozusagen ein Benennen. Die Wiederholung
bei Freud, die Verschiebung, die Verdichtung

als Mechanismen des Funktionierens
unbewusster Vorgänge sind Beispiele
dafür. Um dem Vorwurf, hier werde ein
anderes Wort für dieselbe Sache verwendet,

zu entgehen - für das Andere, das

Unbewusste oder die ontologische Differenz

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 57



KULTUR DERRIDA

von Heidegger (der Unterschied des Seins

zum Seienden) -, wendet Derrida den
Begriff différance auf sich selbst an. Er unterliegt

folglich selbst der différance. Es teilt
sich selbst, ist weder Wort noch Begriff,
sondern nennt die Bedingung der
Möglichkeit und Unmöglichkeit aller Wörter
und Begriffe. Doch real ist die différance
nichts anderes als ein Wort oder ein
Begriff, aber damit auch nicht vor seinen

eigenen Wirkungen sicher. Allerdings sind
hier verschiedene Ebenen im Spiel. Wenn
sich etwas teilt, liegt dahinter eine
treibende Kraft (wie dies Derrida selbst auch
sah), die nicht selbst différance genannt
werden kann. Ferner würde sie als eine
Präsenz zu fassen sein. Die différance darf
nicht Anfang und Ende sein, sozusagen
das erste und letzte Wort der Sprache, was
dem Namen «Gott» gleichkäme. In einem
weiteren Annäherungsversuch schreibt
Derrida: «Diese <aktive>, in Bewegung
begriffene Zwietracht verschiedener Kräfte
und Kräftedifferenzen, die Nietzsche dem

System der metaphysischen Grammatik überall

dort entgegensetzt, wo sie Kultur,
Philosophie und Wissenschaft beherrscht, können

wir mithin différance nennen» («Randgänge
der Philosophie», p. 44 Der

Schwierigkeiten sind kaum Grenzen gesetzt, und
wir müssen uns mit der Vagheit begnügen,
die letztlich nicht einmal Annahme,
sondern Annahme und Verwerfung zugleich
ist. Das ist es denn auch, was Sarah Kof-
man ausdrückt, wenn sie uns warnt, dass

wir es mit einem «unheimlichen» Philosophen

zu tun haben, der (gleichzeitig)
Abstossung und Anziehung ausübt.

Fliessende Grenzen zwischen wahr
und falsch

Es gibt kein wahr oder falsch mehr. Die
ohnehin durch die Dialektik der
Aufklärung sich als fliessend gezeigte Grenze
zwischen Rationalem und Irrationalem
fällt definitiv. Die Dimension erreicht
jene der Apokalypse. Derrida nimmt selber

auf kaum zu übertreffende Art und
Weise in dem Aufsatz, der zugleich auf
fremd-denunzierende und selbst-denun-
zierende Stimmen achtet, dazu Stellung:
«Von einem neuerdings erhobenen
apokalyptischen Ton in der Philosophie», mit
einer Anspielung auf Kant, lautet der
Titel: «Haben nicht alle diese Unstimmig-

Die Apokalypse

hat schon

stattgefunden. Das

reale Eintreten,

etwa im Overkill -

so anthropozentrisch

bleibt

hier Derrida -,
kann nicht mehr

geschehen,

ein Ende ohne

Ende...

keiten (différends) die Form einer Überbietung

an eschatologischer Eloquenz angenommen,

so dass jeder Neuansatz hellsichtiger als

der andere, wachsamer und schonungsloser
sein will, um aufs neue hinzuzufügen: Ich

sage Euch in Wahrheit, das ist nicht nur das

Ende von diesem, sondern auch und zuerst
von jenem, es ist das Ende der Geschichte,
das Ende des Klassenkampfes, das Ende der

Philosophie, der Tod Gottes, das Ende
des Subjekts, das Ende des Menschen, das

Ende des Abendlandes, das Ende des

Ödipus, das Ende der Welt, Apocalypse

now...» («Apokalypse», p. 55). Oder auf
die Spitze getrieben: «das Ende des Endes».

Derridas Quintessenz — und das ist
typisch für ihn — besteht nicht (nur) in der

Einstimmung in diesen Chor, sondern in
der Frage: «Ist das Apokalyptische nicht eine
transzendentale Bedingung eines jeden
Diskurses, selbst jeder Erfahrung, jeder Markierung

oder jeder Spur?» («Apokalypse»

p. 72). Und in der Radikalisierung: Die
Apokalypse hat schon stattgefunden. Das
reale Eintreten, etwa im Overkill — so

anthropozentrisch bleibt hier Derrida -,
kann nicht mehr geschehen, ein Ende
ohne Ende...

Jacques Derrida: «Ein Portrait von Geoffrey
Bennington und Jacques Derrida». Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1994.
Sarah Kofman: «Derrida lesen; Passagen». Wien 1987.
Heinz Kimmerle: «Derrida zur Einführung»
Rowohlt, Hamburg 1988.
Jacques Derrida: «Die Schrift und die Differenz».
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976

Jacques Dertida: «Grammatologie». Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1983.

Jacques Derrida: «Randgänge der Philosophie;
Passagen». Wien 1988.
Jacques Derrida: «Apokalypse; Passagen». Graz,
Wien 1985.
Peter Engelmann, (Hrsg.): «Postmoderne und
Dekonstruktion». Reclam, Stuttgart 1990.

58 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



KULTUR

Rüdiger Garner

Portrait des Denkens
Über Rüdiger Safranskis Biographie: Ein Meister aus Deutschland.

Heidegger und seine Zeit

Eines hat die Kontroverse um Heideggers Involviertheit
im Nationalsozialismus auch gezeigt: Sie reicht nicht
aus, um dem Phänomen Heidegger wirklich nahe zu
kommen. Eine philosophische Lebens- und Werkgeschichte

war vonnöten, eine Beschreibung von Heideggers
Denkzusammenhang und eine Darstellung der Entstehung
seines Philosophierens aus dem Geist der Zeit — und aus
dem Widerspruch zu ihr. Mit Rüdiger Safranskis
Biographie ' ist diese Arbeit aufabsehbare Zeit gültig geleistet.

/Y,

1 Rüdiger Safranski:
Ein Meister aus

Deutschland. Heidegger
und seine Zeit. Carl

Hanser Verlag, München

und Wien 1994.

/ichts ungeheurer als die
Sprache, möchte man, die hölderlinsche
Übertragung der Chor-Worte in Sophokles'

«Antigone» abwandelnd, beim Lesen
der Schriften Heideggers sagen. Denn
geheuer kommen einem viele seiner
Wendungen nicht vor, sein «Seyn» und die
«Einkehr», zu schweigen von Sätzen wie
diesen: «Der Schmerz ist das Fügende
im scheidend-sammelnden Reissen.» Ungeheuer

wirkt jedoch oft die schiere Wucht
des Ausdrucks, unerhört die Art, in der
Heidegger das Wort gleichzeitig mythi-
sierte und sezierte, eine eigene «seyns-ge-
schichtliche» Etymologie entwickelte und
das dunkle Raunen als Mittel der
Aufklärung über den Zustand des Daseins
einsetzte. Doch dieses «Ungeheuere»
beschränkte sich nicht auf philosophische
Etymologie; es versuchte, denkend die
Sprache zu mobilisieren, zum Handeln zu
drängen und schliesslich in politische
Handlung zu verwandeln.

Heideggers philosophische Mobilmachung

der Sprache kulminierte in seiner

berüchtigten Rektoratsrede vom 27. Mai
1933, in der er den «nationalen Aufbruch»
feierte und den «Wissensdienst» neben
«Arbeitsdienst» und «Wehrdienst» stellte, sowie
in seinem Appell an die deutschen
Studenten, der am 3. November 1933 in der

Freiburger Studentenzeitung veröffentlicht
wurde. Er begann mit dem Satz: «Die
nationalsozialistische Revolution bringt die völlige

Umwälzung unseres deutschen Daseins.»

Die Fakten sind hinreichend durch die
Arbeiten von Victor Farias und Hugo Ott
bekannt. Umstritten bleibt die prinzipielle
Frage, ob dieser Aktionismus Heideggers
eine Verirrung war oder die Folge seiner
Philosophie. Liess sich dieser Denker von
der Macht und dem Nationalsozialismus
«verführen», oder war dieses Denken nicht
selbst «verführerisch» geworden — mittels
eines Wortzaubers, dem sogar eine Hannah

Arendt tin Leben lang erliegen konnte.
Gewiss, diejenigen, die dem Sog dieses

Denkens widerstanden, Husserl etwa und
Jaspers, spürten, dass in Heidegger ein
geradezu vulkanisch-vorsokratisches
Philosophieren am Werke war, das ihn zu einem
irritierenden Faszinosum machte.

Die Kontroverse um Heideggers politische

Mobilisierung seines Denkens in den

Jahren 1933/34 setzte bekanntlich unmittelbar

nach dem Ende des Zweiten
Weltkrieges ein, als es um die Frage seiner
Lehrerlaubnis ging: Hatte sich Heideggers
Denken 1933 unwiderruflich kompromittiert?

War von ihm ein Schuldbekenntnis
zu erwarten? Die Antwort auf die letzte
Frage findet sich bereits in «Sein und
Zeit» (§ 58): «Ursprünglicher als jedes Wissen

ist das Schuldigsein.» Das «Dasein»
befindet sich in einem Zustand permanenter
Schuld. Ist das jedoch nicht ein Freibrief
für moralische Indifferenz?

Adorno versuchte, diese Kontroverse
zeit- und kulturkritisch weiterzuführen,
indem er Heideggers «Jargon» als Mittel

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 59



KULTUR HEIDEGGER

zum Herstellen eines «Verblendungszusammenhangs»

interpretierte, mit dem das

Faschistoide dieses Denkens verschleiert
werden sollte.

Heidegger hat zu alledem weitgehend
geschwiegen - mit Ausnahme seines auf
eigenen Wunsch erst posthum publizierten

Interviews mit dem «Spiegel». In
diesem Interview bestätigt er, dass er
«damals des Glaubens» gewesen sei, «dass in
der Auseinandersetzung mit dem
Nationalsozialismus ein neuer und der allein noch

mögliche Weg zu einer Erneuerung sich

öffnen könnte». Die durch Farias und Ott neu
angefachte und substantialisierte Kontroverse

um Heideggers nazistische Vergangenheit

hat Zweideutiges klären geholfen,
aber auch neue Fragen aufgeworfen.
Heidegger-Apologeten wie Ernst Nolte
verweisen darauf, dass dieser Denker allenfalls

als «temporärer Nationalsozialist», in
jedem Falle aber als antibolschewistischer
«Abendländer» zu bezeichnen sei. Nolte
relativiert Heideggers «Schuld» mit folgendem,

durchaus bemerkenswertem Hinweis:
«Georg Lukâcs erzählt in seiner

Autobiographie, er habe während seiner Tätigkeit

als politischer Kommissar einer Armee
acht Deserteure erschiessen lassen, und Ernst
Bloch machte in einem Artikel zu den

Moskauer Prozessen den Angeklagten zum
Vorwurf, <Mitleid mit den Kulaken> gehabt
zu haben?» Man könnte ein jüngst von
der BBC gesendetes Interview mit dem
marxistischen Historiker Eric Hobsbawm
hinzufügen, in dem dieser (1994!)
behauptet hat, die Millionen der Opfer
Stalins hätten in der damaligen Situation
dem Fortschritt gedient. Dennoch:
Heideggers intellektueller Aktionismus im
Jahre seines Rektorats mag mit Fehltritten
anderer vergleichbar und sogar als Folge
seiner Philosophie erklärbar sein;
verständlich und entschuldbar ist er deswegen

nicht. Die Bedenken, die Karl Jaspers

gegen Heideggers ethikfernen Politismus
hatte und die ihren Niederschlag in seinen

Aufzeichnungen zum Verfasser von «Sein
und Zeit» fanden, sind bis heute
uneingeschränkt gültig.

Eines hat jedoch die Kontroverse um
Heideggers Involviertheit im
Nationalsozialismus auch gezeigt: Sie reicht
nicht aus, um dem Phänomen Heidegger
wirklich nahe zu kommen. Eine philosophische

Lebens- und Werkgeschichte war

Heideggers

Bindestrich-Sprache

versteht sich so

als Versuch,

denkend zuvor

ungeahnte

Zusammenhänge

darzustellen und

sie sprachlich

und graphisch zu

veranschaulichen.

2 Ernst Nolte: -Philosophisches

im politischen
Irrtum? Heideggers

Rektorat im Umfeld der

Zeitgeschichte-. In:

Frankfurter Allgemeine

Zeitung vom 6. Dezember

1989.

vonnöten, eine Beschreibung von Heideggers

Denkzusammenhang und eine

Darstellung der Entstehung seines

Philosophierens aus dem Geist der Zeit - und aus
dem Widerspruch zu ihr. Mit Rüdiger
Safranskis Biographie ist diese Arbeit auf
absehbare Zeit gültig geleistet.

Heideggers Denkweg

Diese Biographie bemüht sich um
Ausgewogenheit, ohne dass sie deswegen das

Urteilen scheute. Sie zeigt Heideggers
Emanzipation vom Katholizismus, seinen

Weg zu Kierkegaard und Nietzsche, zur
Phänomenologie und seiner eigenen Seins-

Philosophie. Safranski bedient sich der

Sprache Heideggers, um ihre stilistischen
Eigenheiten zu deuten, nicht um sie zu

parodieren. Heideggers Bindestrich-Sprache
versteht sich so als Versuch, denkend

zuvor ungeahnte Zusammenhänge
darzustellen und sie sprachlich und graphisch
zu veranschaulichen.

Überzeugend gelingt es Safranski,
Heideggers Denkweg aufzuzeigen: Von der

Seins-Philosophie zum kurzzeitigen, aber

verhängnisvollen politischen Engagement,
vom Widerstand gegen die Zeit im Namen
der Vorsokratiker und Hölderlins, zum Denken

über das Denken und die Sprache bis

zur Hinwendung des Denkens zur Kunst
(«Kunst als Asyl der Philosophie»).
Weitergehende Fragen wie etwa die, ob dieses

Denken über die Kunst das Denken letztlich

zu einer Kunstübung machte, überlässt
Safranski wohlweislich seinen Lesern.

Problematisch ist der Titel dieser

Biographie: «Ein Meister aus Deutschland».
Problematisch nicht, weil er Celans
«Todesfuge» entnommen ist und dies als ein

jener tief ernsten, erschütternden Dichtung

gegenüber despektierliches Verfahren

gewertet werden könnte. (Safranski
bemüht sich in seinem Kapitel über Heidegger

und Celan um eine betont taktvolle
Darstellung.) Nein, problematisch ist dieser

Titel aus inhaltlichen Gründen. Celan

nannte, wie man weiss, den Tod einen
«Meister aus Deutschland». Safranski geht
aber nicht so weit, Heideggers Denken
hauptsächlich durch seinen Bezug zum
Tode zu deuten. Der Tod als Instanz der

Existenz, dies ist eine Lesart Heideggers,
die Safranskis Titel suggeriert, die aber

seine Biographie nicht einlöst. Eine solche

60 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



KULTUR HEIDEGGER

Deutung liegt freilich seit 1991 vor. Hans
Ebeling hat in seiner Studie über «Philosophie

und Ideologie» bei Heidegger dessen

Denken im Totenland angesiedelt3.
Safranski, auch hier um Ausgewogenheit

bemüht, untersucht die Todesbezo-

genheit von Heideggers Denken im
wesentlichen nur im Kontext von «Sein und
Zeit», wobei er sich auf Heideggers Wort
vom Tode als dem «Sein zum Ende» beruft.
Man mag mit Einzelbewertungen Safranskis,

die den Kontext von Heideggers Denken

betreffen, übereinstimmen oder nicht
(so stellt sich Nietzsches «Wille zur Macht»
keineswegs nur, wie Safranski behauptet,
als ein mit «schöpferischer Potenz»

gleichgesetztes «Leben» dar, sondern als eine
komplexe Einheit lebensphilosophischer
und kulturkritischer Aspekte); insgesamt
jedoch verarbeitet Safranski den aktuellen
Stand der Heidegger-Forschung in
ansprechender, das heisst verständlicher Weise.
Er konzentriert sich mit wünschenswerter
Deutlichkeit auf Heideggers wesentliche
philosophische Fragen (etwa auf das

drohende Verschwinden des Selbst in der Zeit
und die Möglichkeiten für ein Denken,
das sich «selbst» zu bestimmen versucht —

angesichts dieses Verschwindens); er
bespricht aber auch die kulturkritische Seite

von Heideggers Philosophie, etwa dessen

Hervorhebung des Unpersönlichen in der
Moderne, des «Man», das sich in Beziehung

setzen liesse zum Diskurs über
die «Masse» (bei Ortega y Gasset, Canetti
und Broch), und Heideggers Technik-Kritik,

die Safranski nicht apologetisch
vorstellt (wie Silvio Vietta4), sondern als

Version von Heideggers Sorge-Denken.
Seitenblicke auf die literarische Rezeption

ergänzen Safranskis Lebens- und
Denkbild Heideggers, beispielsweise auf
die «Hundejahre» von Grass, in denen
sich eine bissige Heidegger-Parodie findet.
Seltsamerweise nimmt Safranski nicht Bezug

auf Elfriede felineks bemerkenswertes
Stück «Totenauberg» (1991), das dem
Verhältnis von Hannah Arendt zu Heidegger
gewidmet ist. («Was für ein Aufwand, aus
dem Unheimlichen wieder Heimat
herauszukratzen.''»)

Safranskis Heidegger-Biographie ist
jedoch dazu angetan, eine andere Diskussion

über diesen faszinierend-problematischen

Denker anzuregen: Der junge
Heidegger als Vorläufer der achtund-

GEDICHT

3 Hans Ebeling: "Martin

Heidegger. Philosophie
und Ideologie". Rowohlt,

Reinbek bei Hamburg

1991.

4 Silvio Vietta:

"Heideggers Kritik am

Nationalsozialismus
und an der Technik".

Niemeyer, Tübingen

1989.

5 Elfriede Jelinek:

"Totenauberg. Ein

Stück'. Rowohlt, Reinbek

bei Hamburg 1991.

ZUSAMMENHANGE

Und
gabs sonst
keine

die
der Wörter
blieben

II
der

art
der mühen

enthoben

wenden sie

sich

den übrigen
zu

BRIGITTA KLAAS MEILIER

sechziger Studentenrevolte. Kaum eine
Arbeit über Heidegger hat wie diese

Biographie auf dessen frühe Rebellion gegen
Muff und Talare aufmerksam gemacht.
Der Wandervogel auf dem Katheder, der

Philosoph im Skianzug vor illustren
Gästen im Davos der zwanziger Jahre — es

besteht kein Zweifel daran, dass der Denker

von «Sein und Zeit» als philosophischer
Radikaler gesehen werden wollte. (Es ist
eben, bei allen Unterschieden, doch kein
Zufall, dass Arendt und Sartre von
Heidegger eingenommen waren!) Bei der
Lektüre dieser Biographie verstärkt sich

unweigerlich der Eindruck, dass die

Auseinandersetzung mit diesem Denker im
Grunde erst begonnen hat. Safranskis
Biographie kann Wichtiges dazu beitragen,
dass diese Auseinandersetzung nicht nur
auf Fachzirkel beschränkt bleibt.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 61



KULTUR

Ruth Schori,

geboren 1955. arbeitete

als Lehrerin an diversen

Schulen, derzeit an der

Berufsschule Bern.

Seit 1989 Studium der

Germanistik an der

Universität Fribourg.

Erlöste Kunst

Vom literarischen Umgang mit Bildern: Christoph Geiser und

Michelangelo Merisi da Caravaggio

Literarisches Schreiben hat sich im Laufe der Jahrhunderte
immer wieder mit Werken der bildenden Kunst befasst oder
sich daran entzündet. Zwischen der Absicht, ein Bild in Sprache

zu übersetzen und der Verwendung eines Bildes als Stimulus

für eine vom Bild unabhängige Textproduktion finden sich jene
zahlreichen Zwischenformen, deren Charakteristika nur am
einzelnen literarischen Werk zu erschliessen sind.

Im 1987 publizierten
Roman «Das geheime Fieber» von Christoph
Geiser spielen Caravaggios Bilder eine

tragende Rolle. Bereits auf der ersten
Romanseite begegnen die Leserinnen und
Leser einem dieser berühmten Bilder, dem
«Amore vincitore»; und einige Seiten später

wurden sie mit dem Ich-Erzähler von
der Fragebewegung nach dem Leben und
Werk dieses Malers erfasst: «(...) seine

Biographie müsste man kennen, die Identität

seiner Modelle...» Auch seine Bilder
müsste man kennen, denn der Roman, der
mittels dreier verschränkter Erzählebenen —

der Lebenswelt des Erzählers, der Lebenswelt

Caravaggios und der dargestellten
Welt in den Bildern - Caravaggio
porträtiert, ohne dessen Biographie chronologisch

nachzuzeichnen, der die Gestalt

eines modernen Schriftstellers entwirft,
ohne dessen Geschichte zu erzählen,
präsentiert auch die Bilder, ohne sie
«auszustellen».

Der Text führt alle Lesenden, welche die
Bilder Caravaggios nicht präsent haben,
zunächst in ein irritierendes Halbdunkel:
Zwar weiss man (dank Klappentext) um
die Anwesenheit der Bilder im Roman,
man sieht aber bestenfalls Bildfragmente,
und auch diese bleiben im Offenen, da das

Halbdunkel Grenzverläufe so trefflich
aufhebt, verwischt oder verzeichnet.

Bereits eine erste Leseerfahrung fokus-
siert die Aufmerksamkeit damit auf jenen
Punkt, der in bezug auf das Problem des

Text-Bild-Verhältnisses für Geisers Roman
so entscheidend ist: Die Grenze, die
Bilderrahmen als Chiffren für das Festste-

Michelangelo Merisi da Caravaggio lebte 1571- 1610 ein kurzes und konflikthaftes Leben. Durchblättert
man seine Kurzporträts, stehen neben den Daten der Werktitel in schöner Regelmässigkeit Prozessdaten

mit Bemerkungen wie «Aggression gegen...», «Beleidigung von...», «Unerlaubtes Waffentragen», wieder
«Aggression» und schliesslich «Mord».
Nach frühem Tod der Eltern war Caravaggio Malerlehrling bei Peterzano in Mailand und übersiedelte
anschliessend 1592/93 nach Rom. Dies sollte der einzige Ortswechsel bleiben, der nicht aus Fluchtgründen

zustande kam. In Rom wurde er bekannt, ja berühmt, und hier focht er seine entscheidenden
künstlerischen und privaten Kämpfe aus.

Caravaggio interessierte sich in einer jenseitsfrommen Welt für die diesseitige Wirklichkeit des Menschen
und der Dinge. Das Sichtbare - auch und gerade in seiner UnvoUkommenheit und Konflikthaftigkeit -
wurde für ihn zum Gegenstand der Kunst. Damit war der offene Konflikt zur damaligen römischen
Künstlerakademie vorprogrammiert. Deren Theorien zufolge bewirkt eine göttliche Kraft im Künstler ein
inneres Bild (disegno interno), das es im Prozess zunehmender Meisterschaft als sichtbares Abbild
(disegno esterno), in Reinheit und vollkommener Schönheit hervorzubringen gilt. Caravaggio sah dem

gegenüber als seine Lehrmeister die Natur und das Leben und erablierte eine neue Würde - die Würde des

einfachen natürlichen Menschen. Seine eigenwilligen Neuinterpretationen det mythologischen und
religiösen Stoffe, seine Stilleben und Alltagsbilder wurden denn auch von offizieller Seite immer wieder
missverstanden und abgelehnt, waren aber bei privaten Kunstlieberhabern sehr begehrt.
1606 musste Caravaggio wegen Mordes aus Rom fliehen. Er war kurz in Neapel, dann in Malta und
Syrakus. Bis 1609 blieb er in Sizilien, arbeitete an diversen Aufträgen für Kirchen und entschloss sich

endlich, nach Rom zurückzukehren und um Begnadigung zu bitten. Auf dieser Reise starb er.

62 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



KULTUR CARAVAGGIO

hende, aber auch das Wirklichkeit
Konstituierende — und die Öffnung, Überschreitung

oder Verschiebung der Grenzen als

Bedingung der Möglichkeit von Kontakt
und Bewegung.

Vertextlichung der Bilder

In diesem Spannungsfeld realisiert sich
denn auch Geisers Vertextlichung der
Bilder.

So nennt er beispielsweise bis auf
wenige Ausnahmen keine Bildtitel. Die
Aussparung erzeugt jene Grenzbereiche mit,
wo die Leser zu Suchenden werden:
Befasst sich ein vorliegendes Textstück mit
einem Bild oder nicht? Die fehlende
Markierung lässt es zu, in der Lektüre-Sukzession

einen «Bildeinstieg» zu verpassen und
eine Textstelle, die sich nachträglich sehr
klar als zu einem Bild gehörig interpretieren

lässt, zunächst einmal in einem ganz
anderen Verstehens-Kontext zu orten. Der
Text unterläuft damit Festgelegtes und
eröffnet neue, ungeahnte Rezeptionsprozesse.

Nebst den Lesern sind auch dem
Erzähler Konstruktionsräume reserviert.
Zusammenhängende Bildbeschreibungen
oder gar blosse Transpositionen - das

heisst Übersetzungen dessen, was innerhalb

eines Bilderrahmens vorkommt, in
ein entsprechendes Textganzes — finden
sich im Roman nicht. Immer ist da die
Stimme des Erzählers, die Stimme eines
reflektierenden Subjekts, das die Transposition,

sei sie noch so präzise und detailliert,

stört oder überschreitet.
Die Öffnung der Bildgrenzen erfolgt

nun aber nicht ins Beliebige. Geisers
Rekurs auf historische oder kunsthistorische
Fakten - der Erzähler oder andere Figuren
bringen sie in den Text ein - verankert
die Bilder dezidiert im 16. Jahrhundert.
Überdies manifestiert sich in der zuweilen
wiederholten und korrigierenden
Auseinandersetzung mit ein und demselben Bild
der Respekt vor dem Widerstand des

Kunstwerks: Nicht alle «Lesarten» eines
Bildes sind zutreffend.

Caravaggios Gemälde haben denn
gewiss keine blosse Stimuli-Funktion für
eine sich autonom fortschreibende
Textproduktion. Wohl geht der Text deutlich
über die Grenzen dessen hinaus, was die

Ikonologie festschreibt. Gleichzeitig äus-

Caravaggio, Die Berufung
des Matthäus, 1599, Rom,

San Luigi dei Francesi.

sert sich eine die Sichtweisen des «späten
Betrachters» immer wieder befragende
Achtung vor den Zeugnissen aus früherer
Zeit. Die produktive Einbildungskraft ist
frei und gebunden, den Bildern folgend
und sie überschreitend.

Wirkung des Lichtautomats

Dass die Bilder im Text nicht betitelt und
nicht «gerahmt» aufgehoben sind, bewirkt
über die Irritation und deren Folgen hinaus

ein zweites. Gerade durch Aussparung
und durch die markiert subjektive
Bildwiedergabe entsteht eine ganz enge Beziehung

zu den Bildern. Die Leserinnen und
Leser möchten die Bilder identifizieren,
sie ganz sehen und sie selbst sehen. In
diesem Sinn gelingt es der Geiserschen
Erzählkunst, die Bilder aus den Museen,
Galerien, Kirchen, aus den Diatheken und
Bibliotheken zu den Menschen heranzuholen.

Und genau dies erreicht sie noch in
einem weitergehenden Sinn.

«Ein Augenblick von höchstens zwei
Minuten Dauer (ich habe es natürlich nicht

genau gestoppt) kostet zweihundert Lire.
Nichts; in den Innentaschen meines

Kampfanzuges nichts, im Mafia-Gürtel nur
dieser Geldschein mit dem telegen
zurechtgemachten Porträt der reifen Künstlerpersönlichkeit,

den vielen Nullen; schon wieder
kein Kleingeld für den Automaten der
Lichtmaschine an der Wand.

Es ist zu dunkel; eine unruhige Dunkelheit,

Schatten in den Winkeln, flackernde
Kerzen in den Nischen und an den Wänden
der Seitenkapelle diese undeutlichen Bilder.

I
- !_____ -* TBL -Ä

.% ' % TB«
T_U -*___
; V.. i* __%

8

Néw

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 63



KULTUR CARAVAGGIO

Ein Handgemenge; Körperteile, die fahl
schimmern, ein schreiendes Kindergesicht
löst sich aus dem Hintergrund, eine nackte

männliche Gestalt im Zentrum, die erregt

auf etwas einschlägt, etwas wegstösst, etwas

niederringt.
Das muss der Mörder sein.

Es ist das schreiende Gesicht des Knäb-
leins.

Der Rest bleibt undeutlich, während ich

in meiner Bank darauf warte, dass andere

für mich bezahlen.»

Dies der Einstieg in jene
Textsequenz, die sich mit den

beiden Bildern «Die Berufung
des Matthäus» und «Das

Martyrium des Matthäus» befasst.

Der im Zitat erwähnte
Lichtautomat begründet mit seinem
Ein- und Ausschalten einen
textimmanenten Rhythmus
zwischen Bildbetrachtung einerseits

und Situationsschilderung
bzw. Reflexionsmomenten
andererseits: «Figuren, die mich

aus der dunklen Wand heraus

anspringen, einen Augenblick
lang leuchten und verlöschen.»

Der erweiterte Begriff «Figur» umfasst

nun nicht ausschliesslich die gemalten
Figuren in den beiden Bildern, sondern
auch Denkfiguren des Erzählers,

Erinnerungen, historische Informationen - ja
selbst Menschen, die mit dem Erzähler in
der Kirche sind, werden als Figuren
wahrgenommen und dargestellt. All das, was
die Aufmerksamkeit des Erzählers bindet,
wird im Text zur Figur ausgestaltet und
tritt dann wieder zurück, wenn das Licht
des Bewusstseins auf eine andere Figur
fällt.

So kreist der Text in assoziativer Bewegung

um die von der Situation evozierten
thematischen Felder und ist doch progressiv,

indem er die Bildbeschreibungen
sukzessive aufbaut, indem er durch
eingestreute Informationen die Darstellung der

Biographie Caravaggios vorantreibt und
indem er Interpretationen der Bildinhalte
aus der Perspektive eines modernen,
nicht-religiösen Bewusstseins versucht.

Die gemalten Kompositionen, mithin
Figuren neben anderen, erscheinen im
Text nicht als isolierte Gegebenheiten,
sondern als Bestandteile einer übergreifenden

Beziehungsstruktur. Die Bilder,

Michelangelo Merisi da

Caravaggio, Martyrium
des Matthäus, 1600,
Roma, San Luigi dei

Francesi.

der Rezipient und die Rezeptionssituation
sind eine Konstellation sich gegenseitig
(mit)bedingender Grössen.

Unmerklicher Szenenwechsel

Zwei Hintergrundfiguren aus dem
«Martyrium» — den Jüngling mit dem Federhut
und Caravaggio — führt der Erzähler im
anschliessenden Textblock aus dem Bild
hinaus und hinein in die Welt des

16. Jahrhunderts: «Komm, sagt
der Spada, komm jetzt und ver-
giss das alles.» Die beiden
besuchen eine Hure, und
Caravaggio schaut zu, wie sein

jugendlicher Begleiter die Frau
liebt:

«Der sah sie [die unter dem
Mann liegende Frau, R. Seh.]
kaum, nicht sie sah er, dieses

Theater; er sah die Hand, die

spitzen Spinnenfinger, die über
den schutzlos preisgegebenen
Rücken fingerten; die Muskeln
sah er sich verkrampfen,
während die kleine Hand sich

plötzlich mit den Fingernägeln
in den Nacken des Mannes bohrte, in den

Hals, in Fleisch und Haut. Das Blut sah er
aus der Halsschlagader spritzen, wie Ketchup
sah er es. Den Schrei des Mannes, der noch

einen Augenblick lebt, die Augen offen, diesen

Schrei kann man nicht hören; schon ist
die Stimme weg, die an den Leib gebunden
ist, die Lungen; der Leib, vom Kopf
getrennt, bäumt sich noch auf und zuckt; das

Gesicht der Frau sah er, selbstsicher, streng,
eine junge Heldin, die einen Augenblick
verharrt im Schwerthieb, erbarmungslos,
während sie angewidert auf die Sauerei

blickt, die sie angerichtet hat. Das Tuch sah

er, das man braucht, um nachher
aufzuwischen, und das alte Weib, das in solchen

Fällen immer dasteht, voller Häme, wenn es

etwas aufzuwischen gibt.»
Dieser kurze Abschnitt zeichnet eine

Wende, die in ihrer Bedeutung zunächst
unklar ist, eine Grenzzone, in der sich
eine begonnene Erzählung zwar hinsichtlich

der beteiligten Figuren fortsetzt, ein
unmerklich erfolgter Szenenwechsel aber

durch die zunehmende Unwahrscheinlich-
keit des Erzählten immer deutlicher wird,
bis schliesslich die neue Szenerie - in
diesem Fall die Bildszenerie der «Enthaup-

64 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



KULTUR

tung des Holophernes» - unzweideutig
erreicht ist.

Das Bild steht nicht wie die Matthäus-
Bilder im Kontext der modernen
Rezeptionssituation, sondern in einem fiktiven
historischen Lebenszusammenhang, der in
gewisser Weise der gemalten Bildszenerie
gleicht. Was der literarische Caravaggio
als Zeuge eines Liebesaktes wahrnimmt,
gestaltet sich in seiner Vorstellung zum
Tod Holophernes durch Judith aus. Der
Text präsentiert uns eine fiktionalisierte
Bildgenese und bindet das Bild so in eine

Entstehungsgeschichte ein.
Am weitesten vorangetrieben ist die

Strategie, den Bilderrahmen durch Sprache

zu sprengen, um das Kunstwerk in
irgendeiner Weise mit gelebtem Leben zu
kontaktieren, wo das Bild seine Grenzen
verliert und sich gleichsam im Text
auflöst. Narrativer Diskurs und Bildbeschreibung

fallen zusammen, wenn erzählt wird,
wie Caravaggio auf einem Spaziergang
in den Strassen Roms sein zukünftiges
Modell Lena trifft:

«Sie lächelt nicht; sie schaut ihn an, als

blicke sie durch ihn hindurch aufeinen
anderen, Unsichtbaren hinter ihm.

Eine junge Frau, das Baby aufdem Arm,
im Schatten des Hauseingangs,

gegen den Rahmen der Tür
gelehnt, geborgen, der sicherste

Ort der Welt, da kann sogar die
Erde beben. Hinter ihrem Leib
beginnt diffus das Dunkel eines

langen, unbekannten Flurs.
Sehr deutlich, grell, sieht er
über ihrem schwarzen
hochgesteckten Haar den hellen
Hick im schmutzigen Gemäuer,
eine herausgeschlagene Ecke

genau auf der Kante des

Türpfostens.» Im Laufe der Begegnung

kniet Caravaggio im Spiel
mit seinem Hund vor ihr; er
bittet sie «am Boden kniend, zu
ihren Füssen, wortlos, mit
gespannten Brauen», sie malen
zu dürfen: Die «Madonna von
Loreto».

Christoph Geiser bringt in
«Das geheime Fieber»
zahlreiche Caravaggio-Bilder in
den Text. Kein Bild wird wie
das andere umgesetzt, und
doch umspielt seine Sprache

_/iT

Y,::'

5fc

Judith und Holofernes,

1595, Rom, Galleria

Nazionale di Arte Antica.

Michelangelo da Caravaggio,

Madonna von Loreto,

1603-1605, Rom, Chiesa

dì Sant' Agostino.

_

V

t «

ein einziges Prinzip: Das Kunstwerk wird
im Kontakt mit einer Um-Welt präsentiert.

Wenn Geiser die Vielfalt der möglichen
Beziehungen zwischen den Kunstwerken
und deren sich stets verändernden
Umwelten - seien das die Kunstrichter und
Geistlichen aus dem 16. Jahrhundert oder
der heutige Kunstbetrieb, seien das
andere Bilder, seien das Betrachter aus
verschiedenen Zeiten, sei das ein Kirchenraum

oder ein «Obduktionsraum» eines
Kunstmuseums — darstellt, wenn
er die Bilder kompromisslos
öffnet und mit dem Lebendigen

und Zeitgebundenen
verklammert, folgt er damit
auch einem Bemühen des

historischen Caravaggio.
Dieser öffnete die Bildfläche

gegen vorne, gegen den
Betrachter hin. Die gemalten
Figuren scheinen oft in den
Realraum vorzustossen, und
die Betrachter sind nicht selten
in die Kompositionsbewegung
mit eingeschlossen: Caravaggios

Kunst rückte und rückt
auf den Leib.

Immer wieder verstiess

Caravaggio zudem gegen das Diktat
seiner Zeit, indem er eine
idealische Darstellung des
Menschen und der Dinge verweigerte.

Seine Bilder zeigen denn
nicht stilisierte, artifizielle
Gestalten, sondern Menschen:
Der Amor ist ein bübisch
frecher Charmeur, Maria eine

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 65



KULTUR

schöne Frau aus dem Volk, der Hl.
Matthäus ein Bauer mit derben, ungeschickten

Händen. Diese dargestellten
Menschen erfüllen ihr Schicksal gegen jede
Kirchen- oder Kunstdoktrin. So greift
beispielsweise der liegende Matthäus vergebens

nach dem Palmzweig, dem Symbol
für die Vollendung des Martyriums. Mag
auch die Kirche den Todestag der Märtyrer

als «dies natalis» feiern, bei Caravaggio
bleibt Matthäus unerlöst dem Tode
ausgeliefert. Das ferne Heilige oder Mythologische

bekommt sinnlichen Gegenwartswert.

Die Literatur Geisers macht in derselben

Bewegung einen zusätzlichen Schritt.
Nicht nur das ferne Heilige, auch die
ferne hohe Kunst aus dem 16. Jahrhundert

CARRAVAGGIO

schreibt sie mit indiskretem Blick in
unsere Zeit und unsere Verhältnisse ein. Die
Erlösung? Der behutsame Versuch einer
Erlösung von Kunst gewiss.

«Ein fossiler Leib, der sich verzweifelt aus
dem Stein herauszuwinden sucht, in die
vierte Dimension, in die Bewegung, in die
Zeit und zu den Menschen, die ihn bloss von

fern bewundern.
Das wäre die Erlösung. »

Geiser Christoph: «Das geheime Fieber», Nagel &
Kimche, Zürich 1987.
Bonsanti Giorgio: «Caravaggio», Florenz 1984.
Guttuso Renato: «L'Opera completa del Caravaggio»,
Milano 1967.

Röttgen Herwarth: «Caiavaggio/Der irdische Amor
oder Der Sieg der fleischlichen Liebe», Frankfurt am
Main 1992.

GEDICHT

Untergetaucht

Lachender Sommer im Wellenspiel blinkt.
Füsse freudig die Kühle fühlen.
Lch bin ein Tropfen,
bin Schilfhaar im Wind,
tanzender Sand und sonnenumspielt,
bin ohne Ruder,

mein Boot ging unter.

GISELA ROTHE

GG SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



KULTUR

Volker Wehdeking

Ein Brief von John Irving

Von John Irvings fünfzigstem Geburtstag hatte Christian aus einem der opulent
gedruckten Diogenes-Prospekte erfahren. Eine seiner Studentinnen hatte im Studienprogramm

«Literaturverfilmung» gerade eine Magister-Arbeit über zwei John-Irving-Verfilmungen

geschrieben, «Garp» und «Das Hotel New Hampshire». Sie hatte mit dieser

genauen und gut formulierten Untersuchung in seinem Lieblingsfach den
Wissenschaftler in ihm angeregt und mit Stolz erfüllt.

Also setzte sich Christian an den Schreibtisch - damals noch im dritten Stock ihres

neuen Hauses mit Blick auf den grossen Balkon und ins Grüne, bevor er, als das

ersehnte Kind nicht kam, den PC im unteren, kühlsten Raum aufstellte -, und bekundete

dem grossartigen Autor seinen Respekt, besonders für «Owen Meany» und die Vietnam-
Thematik. Auch seine Frau Marlene hatte den Roman und die pazifistische, mutige

Heldenfigur des kleinwüchsigen Protagonisten mit den Initialen O. M., die an Günter
Grass' Oskar Matzerath erinnerten, besonders gern gemocht. Unter anderem schrieb

Christian von seiner eigenen Studentenzeit in der Ivy League und seinen eigenen Sport-
Hobbies, denn mit John Irving teilte er die Neigung zum Schreiben, zur Literaturwissenschaft

und, seit seiner Garmischer Jugend, zum Sport:
«In an American Literature Course about novels of the Eighties I found the discussion

of Owen Meany particularly fascinating. Reading your and mine generation's
experience as a mirror of my own Anti-Vietnam feelings and demos at Yale and the University

of Kansas at Lawrence brought back a host of associations. For a well known Swiss

monthly magazine, the Schweizer Monatshefte, I would like to write on your fruitful
encounter with the novels of Günter Grass. Watching a TV interview recently about

your wrestling and writing in Vienna was a special pleasure. My own sports tend toward

skiing, sailing and tennis, but I like watching the wrestling matches during the Olympics.

You might like to hear — as you are probably well aware off— that your novels and

stories find a great deal of interest and enthusiasm also here in Germany.»

Und so war es geblieben, die Studenten hatten sich aus dem wunderbaren Erzählband

«Rettungsversuch für Peggy Sneed» mit vielen sehr locker verknüpften, scheinbar wie

von selbst sich entwickelnden, Gegenwartsthemen zu Campus-Lieben, Trennungsfluchten,

bittersüssen Zeitsignaturen und einer abschliessenden Hommage an den grossen
Menschen- und Leserfreund Charles Dickens auch in diesem Wintersemester einiges

zur Analyse ausgesucht, und es war etwas dabei herausgekommen. Er sah den gut
aussehenden, brünetten Studenten noch vor sich, wie er an einem der letzten Seminartreffs

die dichte Story «Innenräume», die auf Englisch in «Fiction» schon vor mehr als zehn

Jahren erschienen war, auf die «Epochenrelevanz» hin rezeptionsästhetisch abgeklopft
hatte.

Zwei Studentinnen hatten sich mit ihm auf die Diskussion der Themen eingelassen:

die Komik einer Studentinnenrache einer Margaret Brant an einem dickfelligen Macho-

jüngling Harlan Booth, den sie nicht an sich heranliess und der nun anonym beim

Frauenarzt George (aus dessen Perspektive erzählt wurde) ihren Namen hinterliess mit
der Behauptung, von ihr mit einem Tripper angesteckt worden zu sein. Als der Schwindel

durch den Arzt geklärt war, revanchierte sich die Margaret der Story, indem sie

überall auf dem Campus, an Plakatsäulen und Autos Aufkleber anbrachte: «Harlan

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 67



KULTUR JOHN IRVING

Booth hat Tripper». Christians Studentinnen, die natürlich nicht alle die Erzählungen

gelesen hatten, horchten nun entzückt auf und die Freude war gross, als die Passage

vorgelesen wurde, wo die Empörte ihre vielen Freundinnen im Studentinnen-Wohnheim
dazu gebracht hatte ein «gewaltiges, zusammengenähtes Bettuch» mit der Tripper-Botschaft

über die ganze Front zu spannen: «Jeder Buchstabe war etwa einen Meter achtzig
hoch und so breit wie ein Einzelbett.»

Die Geschichte hatte aber nicht nur Gelächter im Seminarraum ausgelöst; auch

nachdenkliche Interpretationen gab es über die symbolisch vielschichtige Funktion
eines durch den Nachbarn teilamputierten, schwarzen Walnussbaums, der die Gedanken

des oft mutlosen, jungen Arztes ans eigene Kinderkriegen und einen unheilbaren

Krebspatienten begleitete. Gegen seine Einsichten in die gemischten Freuden des Sex

und der Ehe in einer durch Aids und Untreue gezeichneten Zeit blickt er auf den

winterlich-kahlen halbierten Baum und seine schöne, schlafende Ehefrau, die er lange

vernachlässigt hat - auch eine Röntgenassistentin hatte ihn abgelenkt -, und fragt sich am

Ende trotzig: «Warum nicht Kinder haben?» Noch die letzte, scheinbar harmlose

Beobachtung des Erzählers John Irving angesichts des laut gegen die eigene «Resignation»

ausgesprochenen Gedankens hält den Ausgang offen: die Ehefrau Kit «bewegte sich,

aber sie hatte ihn nicht gehört».
Auch für Christian war aus solchen Seminar- und Lektürestunden mit dem Dickens-

Verehrer Irving viel herausgekommen. Um so grösser war seine Freude, als er eines

Frühlingstags einen dicken siebenseitigen Antwortbrief auf gelbem Büttenpapier mit der

Adresse «Dorset, Vermont» von John Irving in Händen hielt. Vier Seiten widmete Irving
der frühen, jetzt distanzierteren Beziehung zu den Romanen und der Person Günter
Grass', drei Seiten dokumentierten die immer wieder parallel laufenden Aktivitäten des

Schriftstellers und Hochschullehrers Irving zum Sportler und Ringkampf-Lehrer. Irving
hatte sich die Beziehung zu Grass auf diesen Seiten eher aus seinem System
herausgeschrieben. Neben Hinweisen auf die frühe Grass-Lektüre des Wiener Studenten Irving
in den Jahren 1962/63, zwischen der dann doch englisch gelesenen «Tin Drum» und der

späteren Rezension über «Kopfgeburten» lagen schon erste Distanzierungen, auch wenn

man sich, 1983 in New York etwa, oder auf der Buchmesse traf. Neben einigen Briefen,

persönlicher Zuneigung und Anerkennung zeitweiser politischer Übereinstimmung
schrieb sich Irving am Ende des Briefs immer mehr in die trennenden Eigenschaften
beider Autoren hinein. Grass und er seien doch sehr verschiedene Schriftsteller, Grass

ein experimentierfreudiger, auf «Originalität» versessener Rebell, er, Irving lieber ein

traditioneller Realist und «Craftsman» in der Ahnenreihe des 19. Jahrhunderts, Dickens,

George Eliot, Thomas Mann und Thomas Hardy bewundernd:
«I still believe that the 19th Century produced the best of the novel, and I am certainly

conscious of imitating the form of the novel of the 19th Century. Plot-oriented, the

passage of time, interrelated characters, things purposefully withheld from the reader,

things consciously revealed for the reader's entertainment; a theatrical, populist,
encompassing style. There is something about the seamlessness of novels written to that
19th Century sensibility that appeals to me; the attention to structure, to the narrative

momentum, to the development of characters. These are old-fashioned aesthetic

concerns... Here is a future point of comparison, or perhaps non-comparison between

Grass and myself. He went to India; I appreciated his experiences there, and his

Calcutta book. But I also went to India and the novel I'm now writing, which is set in
India, will give the reader a very different impression than Gunter's book. It is a novel

more in the fashion of something E. M. Forster would have written than a novel in the

68 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



KULTUR JOHN IRVING

spirit of Gunter Grass, although I think it would be fair to say that Gunter and I must
have had similar experiences in India - and that regarding the horror and abjectness of
India, I doubt we would be very far apart in our views. But our writing is very far apart,
I think. And certainly the tone of voice of A Prayerfor Owen Meany is nothing at all like
the tone of voice employed in The Tin Drum. The voice, in Gunter's case, is really
Oskar's voice; but Johnny Wheelwright is telling Owen's story, and that's a very, very
different point of view.

Schon in den eiligen Dankesfloskeln, die diesen doch so wichtigen, sicher für einen

Komparatisten wertvollen Abgrenzungsversuch begleiteten, konnte Christian ahnen,
dass sich John Irving von seinem Grass-Bezug endgültig mit diesem Brief befreit hatte:

Thank you for your letter, and your interest. If there are other questions you might
have, I don't have a great deal of time, but I will try to answer briefly, if I can. I suggest,
for this purpose, that modern miracle called the fax machine. Do you have one? I
recommend them. Letters as fast as a phone call, but without the inconvenience of talking
to someone.»

Als Christian vorschlug, den schönen Brief zusammen mit einem sorgfältigen
vergleichenden Essay abzudrucken, wurde er der zupackenden Kraft und Ungeduld von

Irvings Fax-Sitten teilhaftig. In Marlenes Verlag, dessen Fax Christian dem berühmten
Schreiber zur Antwort vorgeschlagen hatte, traf ein eher missgelaunter Absagebrief ein;
nichts mehr bitte von diesem abgelebten Thema der Komparatistik. Ein kleiner

Schwinger folgte, und die ersten Ringer-Griffe des berühmten Mannes. Der neue

Roman mit dem Indien-Thema erscheine vielleicht auf Deutsch frühestens 1995, es sei

eine lange Romanarbeit. Im übrigen mache Christian vielleicht doch einen «Berg aus

einem Maulwurfshaufen» wie man da drüben sage. Die Antwort hatte für Christian

längeren Nachhall, als er dies für sich und sicher für John Irving vermutet hatte. Denn
seine wissenschaftliche Integrität war ja von solchen Konsultationen des «Orakels» ganz
unabhängig, wie er Irving nun schrieb. Und er habe genug weitere Aufgaben in der Zeit
bis zum möglichen Interview auf der Frankfurter Buchmesse 1995: einen Band über

«Die deutsche Einheit und die Schriftsteller» bei einem bekannten Stuttgarter Verlag,
und Aufsätze, etwa über Hanns-Josef Ortheil, schliesslich eigene erste Erzählungen.
Ortheil kam Christian hier gerade recht, denn es gab ja noch andere Absagen an die

zeitweise Strategie der Grass und Enzensberger, wenn es um eine utopische Literatur
nach den alten Regeln der Terrainbereitung eines gesellschaftlichen Kodex ging, ein

Einwirken auf soziale und politische Verhaltensweisen. Ortheil ging hier auf andere Art
neue Wege als Irving. Er hatte sich 1987 selbst von dem «Kalkutta-Programm» distanziert,

wie er es bei Grass wahrnahm, als welches die «utopistische Avantgarde» der

Gruppe 47, wie er sie sah, für einen Anhänger von neuem, postmodernen Schreiben und
kafkaesker, «katastrophischer Moderne» am Ende einer «Kette dunklen Schreibens»

erscheinen musste. Einer Kette die Hölderlin einschloss, Mallarmé, Nietzsche und Trakl,
bis hin zu Celan, Beckett, in Ansätzen Handke und Bernhard und, nach Blanchot und

Barthes, den Vertretern des Verschweigens, die Postmoderne eines Foucault.

Christian gefiel die handwerklich geduldige Art seines grossen Briefpartners beim
Überwinden des experimentellen Engagements noch weit mehr als das Abarbeiten der

sich mit der Postmoderne schwer tuenden, weil immer noch mit Neuer Subjektivität
geschlagenen, deutschen Autoren am Stadtroman und an retuschierten Autobiographien.
Für ihn war die Antwort an John Irving mit dem Hinweis aufs eigene Schreiben folgenreich.

Man musste mit dem Gewichtestemmen anfangen und mit Wandern und Skifahren

weitermachen, eine Beinarbeit, die auch Landschaften erschloss und lehrte, die Ge-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 69



KULTUR JOHN IRVING

genstände der Natur (die Lehre der Sainte-Victoire) in skeptischer Liebe zu beobachten

und zu verarbeiten. Am meisten aber liebte er an Irving die Geduld, in den umfangreichen

Romanen den langen Atem zu behalten, wenn es um die Erzählfiguren ging. Noch

die scheinbar für den Plot kaum erheblichen Nebenfiguren führte er am Romanende zu

ihren eigenen, oft überraschenden Schicksalswenden. Offensichtlich fand er das

Erzählen von Menschen immer lohnend und gewann dem Allzumenschlichen jede Menge
aktueller Komik ab, am Ende aber etwas nachhaltig Anrührendes, in dem seine Leser

sichwiederfanden.

Der neue Roman John Irvings, "A son of the c/'.cus»

ist im Herbst 1994 erschienen, Random House,

Inc. N.Y. Es ist die Geschichte eines 59jährigen

Kinderarztes, der in Kanada und Bombay lebt.

Volker Wehdeking: "Die Stimme hinter dem Text.

Begegnungen mit Schriftstellern^, Alano, Aachen, etwa

Herbst 1995.

W

WEM
lY ¦.

ORNINGSUN

TITELBILD

Urs Luthi: "Morningsun".

1994, Aquatinta und

Photogravüre in Gelb

und Schwarz, Blatt 1

eines Diptychons,
Bildgrosse: 54,4 x 38,0 cm,

Expl. 26/60. Graphische

Sammlung der ETH

Zürich. Urs Lüthi, geboren

1947 In Kriens LU,

agiert seit 1970 mit den

Mitteln der Körperkunst
und der Photographie
und kommt auf dieser

Basis zu seinem eigentlichen

graphischen
Medium Photoreproduktion.
1980 erweiterte er

seine Arbeit um Radierung

und Aquatinta,
zuletzt um die Heliogravüre.

Er lebt in München.

Morningsun

Mit der Photogravüre wird seit einiger
Zeit ein früher fast nur kommerziell
gebrauchter photomechanischer Druck-
prozess aus dem 19. Jahrhundert
aufgenommen, seinerzeit zur anspruchsvollen
Abbildung von Kunstwerken weit verbreitet.

Das ist ein manuelles Tiefdruckverfahren,

bei dem die Bildübertragung
auf die Druckform photomechanisch
zustande kommt; danach wird die Kupferplatte

wie eine mit der Hand bearbeitete

geätzt, eingefärbt und abgezogen. Ist eine

Vorlage mit Tonwerten wiederzugeben —

wie es das photographische Selbstporträt
des Künstlers im abgebildeten Werk
verlangt —, so wird die Platte zuerst, bevor
sie lichtempfindlich gemacht wird, mit
einem feinen Aquatinta-Grund gekörnt,
denn der schafft die notwendige Voraussetzung

für die Zerlegung der Halbtöne.
Die Aquatintatechnik ist eine Flächenätzung,

ihr charakteristisches
Erscheinungsmerkmal sind die mit vielen kleinen
weissen Punkten mehr oder weniger dicht
übersäten dunklen Partien. Das kommt
von den Harzkörnchen, die über die Platte
gestäubt und durch Erwärmen aufge¬

schmolzen werden: Im anschliessenden
Säurebad kann nur das zwischen den
Stäubchen frei liegende Metall angeätzt
werden und später Druckfarbe aufnehmen.

Urs Lüthis Ausdrucksmittel waren in
den siebziger Jahren, ausgehend von
Körperkunst-Darbietungen, die Photographie
und der Offsetdruck. Dazu entdeckte er

später die klassischen Tiefdrucktechniken
für sich, und seit 1991 kombiniert er sie

mit der Photogravüre. Lüthis Arbeiten
gehören zum Einfallsreichsten auf diesem
Gebiet. Nur widerstrebend wurden
derartige Verfahren und Mischtechniken
als originalgraphische Arbeit anerkannt,
wenn sich darin die Grenzen manueller
und automatischer Herstellung verwischen

und man vom Ergebnis oft kaum

sagen kann, wie gross der Anteil eigenhändiger

Manipulation durch den Künstler
daran ist. Vermisst wurde die persönliche
Niederschrift, die man in solchen
Hervorbringungen verloren glaubte. Inzwischen

gilt: Keine Technik an sich garantiert
künstlerische Echtheit, ob sie traditionell
oder neu ist. Es ist der Künstler, der sie

dazu tauglich oder untauglich macht.
Eva Kor_zij4

70 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8


	Kultur

