
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 7-8

Artikel: "Dann müsste man die Philosophie aufgeben!" : ein Gespräch mit dem
Oxforder Philosophen Michael Dummett über Rassismus, die Sprache
und den Unsinn des philosophischen Relativismus

Autor: Dummett, Michael / Rosenkranz, Sven / Sturm, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-165454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-165454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS GESPRACH

Michael Dummett

lehrte in Oxford Logik
und Philosophie der

Mathematik,
Emeritierung 1992, Mitglied
der American Academy

of Arts and Sciences,

Buchpublikationen
zu Gottlob Frege, zur

Sprachphilosophie,

Logik und Philosophie
der Mathematik, zum

Rassismus, zur

Einwanderungsgesetzgebung

in Grossbritannien und

zum englischen
Wahlsystem.

«Dann müsste man die Philosophie aufgeben!»
Ein Gespräch mit dem Oxforder Philosophen Michael Dummett über

Rassismus, die Sprache und den Unsinn des philosophischen Relativismus

Intellektuelle haben zwar eine moralische Verantwortung
für das, was in ihrer Umgebung geschieht, doch nicht jeder
Philosoph muss jedes philosophische Gebiet beherrschen und
deshalb auch nicht jeder Ethik betreiben. Mit Michael Dummett
unterhielten sich Sven Rosenkranz und Thomas Sturm.

Michael Dummett

Photo: Thomas Sturm, Göttingen

T

O. R., TS.: Herr Dummett,
Sie haben sich neben Ihrer philosophischen
Tätigkeit lange Jahre auch politisch engagiert,

insbesondere gegen den Rassismus in
Ihrem Land. Wie kamen Sie dazu?

Dummett: Ich bin oft in die Vereinigten
Staaten gereist, und bereits bei meinem
ersten Aufenthalt dort kam ich mit
Problemen der Rassendiskriminierung in
Kontakt. Ich hatte 1956 ein Fellowship für
neun Monate in Berkeley (Kalifornien)
erhalten. Am Ende der Zeit sah ich mich
weiter in den Staaten um, unter anderem
in Montgomery (Alabama), und zwar
genau zu der Zeit, als die Busboykottaktionen

begannen. Nun war ich in der ganzen
Zeit nicht allein unterwegs, sondern fuhr
zusammen mit einem farbigen amerikanischen

Freund umher, den ich ein Jahr vorher

in Oxford kennengelernt hatte. Ich

gewann also einen sehr unmittelbaren
Eindruck von den Anfängen der
Bürgerrechtskonflikte; ich traf Martin Luther
King, ich nahm auch an einigen Aktionen
teil, am Congress on Racial Equality etwa.
Nachdem ich nach Hause zurückgekehrt
war, sprach ich mit meiner Frau über
dieses Thema, über die Rassenprobleme in
Grossbritannien, darüber, dass wir etwas
unternehmen sollten. Wir begannen mit
einer kleinen Organisation in Oxford -
nicht universitär, sondern städtisch —, und
wir arbeiteten beide sehr hart dafür. Ich
wirkte dann auch in der Campaign against
Racial Discrimination mit, die ein nationales

Zentrum für die Bewegung gegen

den Rassismus werden sollte. Ich wurde
Delegierter, dann auch Mitglied der

Organisationsspitze. So begann es.

Was wurde aus dieser Kampagne?
Dummett: Sie brach leider schon zwei

Jahre später zusammen. Eine sehr komplizierte

Geschichte, eine Gruppe übernahm
in einem Coup die Organisationsspitze,
aber dann fingen sie nichts mit ihren
Möglichkeiten an...

Warum das?

Dummett: Ich weiss nicht. Es handelte
sich um eine Allianz von verschiedenen
Extremisten — Trotzkisten, Maoisten und
Black-Power-Leuten. Sie brachten es fertig,
auf der Jahresversammlung eine derartige
Hysterie zu erzeugen, dass sie die
Kontrolle über das Komitee erlangen konnten.
Aber sie wollten mit dieser Macht nichts
bewirken. In England müssen auf lokaler
Ebene sehr verschiedene Gruppen kooperieren,

die nur die eine Gemeinsamkeit
haben, dass sie gegen jeden Rassismus
sind. Damals waren einige davon nationale

Gruppen, Inder, Sikhs, Pakistanis,
manche waren lokale multirassistische
Gruppen, andere waren Bürgerrechtsgruppen

usw. Es ist sehr schwierig, so verschiedene

Gruppen zusammenzubinden. Ich
kann nicht behaupten, ich hätte es genau
vorhergesehen, doch in dem halben Jahr

vor dem Coup der Extremisten war ich
mit einigen Leuten zu der Ansicht gelangt,
dass die Kampagne bei dieser Aufgabe
gescheitert war. Wir dachten nun, dass

man die Kooperation vielleicht erreichen

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 41



DAS GESPRACH RASSISMUS

Auf der einen

Seite ist die

allgemeine

Einstellung viel

besser als früher,

andererseits hat

die Zahl schwerer

rassistischer

Gewalttaten stark

zugenommen.

könnte, indem man sich auf ein bestimmtes

Problem konzentrierte. Wir entschieden

uns für die Einwanderungsfrage. Das

war (und ist) in Grossbritannien ein sehr
zentrales Thema, denn die Regierungen
verschärften stufenweise die
Einwanderungsbestimmungen. Sie sagten, dass sie

diese Leute nicht hier haben wollten - sie

sagten es natürlich nicht mit diesen Worten,

aber jeder verstand es so. Das
Problem war dann, dass durch diese Maschinerie

Familien getrennt wurden, Männer
ihre Frauen nicht nachholen konnten.
1967 gründeten wir dann eine Organisation,

den Joint Council for the Welfare of
Immigrants, wieder auf all den verschiedenen

Gruppen beruhend, aber mit der
einzigen Aufgabe, den einzelnen Menschen

zu helfen. Ich verbrachte in jenem Sommer

eine ganze Menge Zeit damit, im
Land umherzufahren und mit den
verschiedenen Gruppen zu sprechen. Diese

Organisation existiert heute noch, und sie

arbeitet auch recht erfolgreich. Das ist für
mich immer wieder eine Überraschung.

Wie verhielten sich Lhre Kollegen in der
akademischen Welt?

Dummett: Viele Kollegen wunderten
sich, dass ich soviel Zeit in diese Aufgabe
investierte. Tatsächlich nahm die Organisation

ja fast meine ganze Zeit in
Anspruch. Manche standen der Sache auch
feindlich gegenüber, nicht, weil sie gegen
die politischen Ziele der Organisation
waren, sondern weil sie meinten, ich
würde meine Zeit vergeuden, während ich
mich doch mit Philosophie zu beschäftigen

hätte.
Wie beurteilen sie die heutige Situation

in Rassenfragen in Grossbritannien?
Dummett: Die Antwort darauf ist sehr

schwierig. Früher gab es eine recht grosse
Zahl unter den weissen Briten, die
rassistische Vorurteile mit sich herumtrugen.
Heute, denke ich, haben viele Menschen
dazugelernt; sie haben ihre Vorurteile
aufgegeben, auch wenn sie sich nicht weiter
für dieses Thema interessieren. Gleichzeitig

gibt es eine sehr gefährliche Minderheit,

die viel rassistischer ist als je zuvor.
Es geschehen furchtbare Dinge: Sie greifen

Menschen an, sie ermorden sie sogar.
Auf der einen Seite ist also die allgemeine
Einstellung viel besser als früher, doch
andererseits hat die Zahl schwerer
rassistischer Gewalttaten stark zugenommen.

Sie haben sich ganz auf Rassendiskriminierung

konzentriert?
Dummett: Nun, es gibt in England

nicht sehr viel religiöse Diskriminierung.
In Nordirland natürlich schon, doch in
England nicht. Einige Sikhs beschwerten
sich einmal wegen religiöser Diskriminierung

und zogen vor Gericht. Ich weiss

nicht mehr, worum es genau ging; ich
glaube, die Busgesellschaften wollten ihren
Fahrern Kopfbedeckungen verbieten. Die
Sikhs waren jedoch erst dann erfolgreich,
als sie sich als eigene Rasse ausgaben, was
sie natürlich nicht sind.

Sehen Sie eigentlich, wie viele Ihrer
Kollegen aus der analytischen Philosophie, eine
besondere moralische Aufgabe der Philosophie?

Ln Deutschland gab es vor wenigen
Jahren eine sehr polemische Debatte um die
Thesen des australischen Moralphilosophen
Peter Singer, der sich ja sehr deutlich zu
einigen Fragen der Medizin und des

Umweltschutzes geäussert hat. Sollten Philosophen

soweit in die Politik vorstossen?

Dummett: Ich denke nicht, dass sie die
Pflicht haben, in die Politik zu gehen, um
dann einfach sagen zu können: Ich bin
in der Politik engagiert. Doch sicher
haben sie wenigstens die Pflicht, sich der
Probleme bewusst zu sein und sich zu

fragen: Kann ich irgend etwas Nützliches
tun? Sie sollten sich informieren, und
speziell wenn es Probleme in ihrer nahen

Umgebung gibt, zu deren Lösung sie auch

etwas beitragen können, dann sollten sie

auch helfen. Es würde wohl ein sehr
merkwürdiges Bild von der Philosophie abgeben,

wenn wir das nicht als unsere Pflicht
ansähen. Aber es mag auch passieren, dass

ein Mensch niemals in seinem Leben eine

Gelegenheit sieht, etwas Nützliches zu
tun. Ich meine nicht, in eine Partei
eintreten, für sie werben usw.; das können
natürlich viele Menschen.

Sie haben bisher keine grösseren Arbeiten

zur Moralphilosophie veröffentlicht. Halten
Sie das für wenig hilfreich, oder interessiert
es Sie nur persönlich nicht?

Dummett: Ich kann nicht behaupten,
dass es nicht hilfreich ist. Es hängt davon
ab, wie gut es gemacht wird. Es kann
natürlich auch eine sehr wenig hilfreiche
Moralphilosophie geben (lacht). Ich habe
mich immer eher mit Sprachphilosophie
und mit Metaphysik befasst. Nur
gelegentlich habe ich über Dinge geschrieben,

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DAS GESPRÄCH RASSISMUS

die moralische oder politische Fragen
berühren. Das betraf etwa die Frage der
moralischen Zulässigkeit der nuklearen
Abschreckung. Natürlich sollte Moralphilosophie

gelehrt werden, doch ich denke
nicht, dass jeder einzelne Philosoph und
jede einzelne Philosophin die Pflicht hat,
sich darauf zu konzentrieren.

Lhre sprachphilosophischen Auffassungen
sind immer mit dem Schlagwort «Antirealismus»

belegt worden. Nun geht es Ihnen
offenbar nicht darum zu behaupten, dass

es bestimmte Dinge gibt oder nicht gibt
oder dass wir das, was wir «Wirklichkeit»
nennen, bloss konstruieren. Was ist die
Pointe Ihres Antirealismus?

Dummett: Mir geht es darum, ob der

Begriff der Wahrheit der fundamentale
Begriff der Semantik sein sollte. Die
These ist die, dass wir nicht versuchen
sollten, Bedeutung oder unser Erfassen

von Bedeutungen, unser Verstehen von
etwas, dadurch zu erklären, ob der Satz
wahr oder falsch ist - im Unterschied
dazu, ob wir die Wahrheit oder Falschheit
des Satzes erkennen können. Wir sollten
Bedeutung nicht darauf zurückführen,
wie die Wirklichkeit die Wahrheit oder
Falschheit einer Aussage determiniert.
Denn dazu wäre es notwendig, uns, den

Sprechern, eine Fähigkeit zuzuschreiben,
die sich nicht vollständig in unserem
Verhalten zeigt; jedenfalls insofern die
Bedingungen der Wahrheit eines Satzes darüber
hinausgehen, was wir erkennen können.
Kein entsprechendes Verhalten, keine
Erkenntnis. Wenn Sie beispielsweise sagen,
Sie verfügen über einen bestimmten
Begriff, dann ist es ganz natürlich zu sagen,
dass sie eine bestimmte Fähigkeit haben.
Würde man nun wieder behaupten wollen,
dass «über einen Begriff verfügen» soviel
heisst wie «wissen, was es heisst, dass ein

Gegenstand unter einen Begriff fällt, und
zwar unabhängig davon, ob wir erkennen
können, ob er es tut», so würde unser
Verstehen des Begriffs nicht durch eine Fähigkeit,

etwas zu tun, erklärt werden, jedenfalls

nicht vollständig. Sie sagen nicht, was
wir tun, wenn wir einen Begriff erfassen.

Ist Verstehen also einfach eine Form
praktischen Wissens?

Dummett: Ich möchte sehr vorsichtig
darin sein, wie ich diese Dinge ausdrücke.
Ich habe einmal gedacht, dass man, wenn
man eine Sprache beherrscht, über ein

sehr kompliziertes Stück praktischen Wissens

verfügt. Eine semantische Theorie soll
dieses Wissen, diese Fähigkeiten repräsentieren.

Heute glaube ich, dass dies eine zu
starke Vereinfachung ist. Sie können diese

einfache Unterscheidung zwischen
theoretischem und praktischem Wissen nicht
durchhalten. Es gibt einen guten Witz von
P. G. Woodhouse: Sagt ein Herr zu einer
Dame: «Können Sie Spanisch sprechen?» —

«Ich weiss nicht, ich hab's noch nie versucht.»

Was hier falsch gelaufen ist, kann man so
ausdrücken: Nur wer Spanisch sprechen
kann, weiss auch, was es beinhaltet,
Spanisch zu sprechen. Natürlich können manche

Leute spanischklingenden Lärm erzeugen,

aber tatsächlich machen sie natürlich
einfach Blödsinn. Es gibt eine theoretische

Komponente im Verstehen, aber was ich
nicht akzeptiere, ist, dass es eine rein
theoretische Komponente geben soll, die
sich nicht in irgendeinem Verhalten des

Sprechers zeigt, die bloss hier sitzt (tippt
sich an die Stirn).

Kann man sagen, das Ihre Bedeutungstheorie

auch eine normative Komponente
besitzt? Sie betonen oft, dass Rechtfertigung
und Rechtfertigungsprozeduren ein
essentieller Bestandteil von Bedeutung und von

unserer sprachlichen Praxis sind.
Dummett: Sicher sind sie das. Ich denke,

eine Theorie der Bedeutung, die den

Namen verdient, sollte unsere sprachliche
Praxis komplett erklären können, sollte

zeigen können, wie eine Sprache
funktioniert. Also sollte sie auch irgendwo
erklären, wie Rechtfertigung von
Wissensansprüchen funktionieren, wie sie mit
der Bedeutung von Wörtern zusammenhängt

und umgekehrt, wie eine Rechtfertigung

unserer Überzeugungen die
Bedeutungen beeinflusst. Die entscheidende
Frage ist, wie zentral die Rolle von
Rechtfertigung innerhalb der Semantik ist. Da
besteht z. B. ein grosser Unterschied
zwischen Donald Davidson und mir: Davidson

glaubt, dass eine Bedeutungstheorie
einfach in einer Theorie der Wahrheitsbedingungen

von Sätzen besteht. Aber damit
lässt er natürlich vieles unerklärt. Er sagt
überhaupt nichts darüber, was wir tun,
wenn wir eine Sprache sprechen.

Zum Beispiel?
Dummett: Nehmen Sie den Sprechakt

des Behauptens. Das ist eine sehr komplizierte

Sache, denn Sie müssen dazu min-

Die entscheidende

Frage ist,
wie zentral

die Rolle von

Rechtfertigung

innerhalb der

Semantik ist.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 43



DAS GESPRACH RASSISMUS

destens den Unterschied dazwischen kennen,

unter welchen Bedingungen ein Satz
wahr ist und unter welchen Bedingungen
es sinnvoll ist, diesen Satz, wenn man ihn
für wahr hält, zu äussern. Davidson mag
vieles Richtige darüber sagen, was Wahrheit

ist, aber das allein erklärt nicht, welche
wahren Sätze wir behaupten sollen. Es

reicht auch sicher nicht aus, zu sagen, dass

wir uns als Wesen beschreiben, die wahre

Dinge sagen oder die das Ziel haben, wahre

Dinge zu sagen. Wenn wir nur das äussern,

was wahr ist, würde Konversation schon
ziemlich idiotisch sein. Wir würden dann
dauernd etwas sagen wie «2 plus 2 ist 4», «1

plus 3 ist 4», «2 plus 3 ist 5» usw. So würde
man nicht sonderlich gut vorankommen.

Welches Gewicht hat nun die Rechtfertigung

von Überzeugungen in Ihrem
Programm? Ein Gegner Ihrer Position, etwa ein
Naturalist, könnte ja zugeben, dass

Rechtfertigungen zu unserer Sprachpraxis gehören;
er könnte dennoch auf seinem Standpunkt
beharren, dass eine Bedeutungstheorie keine
normative Angelegenheit ist, wie es

vielleicht eine Erkenntnistheorie oder eine ethische

Theorie ist. Der Naturalist konnte
einfach weiter wie von aussen auf unsere
Sprachpraxis schauen und sie wie ein
Naturwissenschaftler rein deskriptiv zu erklären
versuchen, eingeschlossen unsere
Rechtfertigungspraktiken.

Dummett: «Normativ» ist kein
Ausdruck, den ich bisher zur Kennzeichnung
meiner Theorie benutzt habe, aber ich
wäre glücklich, wenn sich das als richtig
herausstellen würde. In meinen Veröffentlichungen

habe ich eine sehr bedeutsame

Unterscheidung ins Spiel gebracht: die
Unterscheidung zwischen Regeln und
Regelmässigkeiten. Nur Wesen, die irgendeine

Art von Intentionen besitzen, Motive,
Wünsche, Absichten usw., können Regeln
folgen. Natürliche Gegenstände zeigen
hingegen nur Regelmässigkeiten, nie das

Befolgen von Regeln. Wenn nun ein sehr

kluger Beobachter eine Theorie unseres
linguistischen Verhaltens entwikkeln und
wenn er uns nur wie natürliche Objekte
ansehen würde, wie Pflanzen etwa, und
wenn er lediglich Generalisierungen,
Regelmässigkeiten über unsere Äusserungen
besässe - selbst hochkomplizierte
Regelmässigkeiten - vielleicht könnte er tatsächlich

Voraussagen über unser Sprachverhalten
machen. Doch er würde keineswegs

Die Sprachphilosophie

beginnt

eben damit,

dass man sich

wundert, wie

zwei Menschen

sich gegenüberstehen,

eine

Menge Geräusche

erzeugen...

unsere Sprache verstehen. Dazu benötigt
man den Begriff einer Regel. Nur dann
können wir Äusserungen als Handlungen,
als absichtliche Handlungen, als willentliche
oder als rationale Handlungen ansehen.

Nun kann der Naturalist ja sagen: Unsere

Sprache kennen wir ja schon. Da gibt es

nichts zu erklären.
Dummett: Nun, dann müsste man die

Philosophie aufgeben und sich anderen
Berufen zuwenden (lacht). Denken Sie

daran, was Augustinus über die Zeit
gesagt hat: Wenn ich nicht daran denke,
weiss ich, was die Zeit ist, aber wenn man
mich fragt, kann ich es nicht sagen. Es ist
charakteristisch für philosophische Neugier,

dass man sich über die Dinge wundert,

mit denen man sonst sehr vertraut
ist. Aber natürlich kann es auch Fragen
geben, die sich als Scheinfragen herausstellen.

Wenn Sie ein bisschen nachdenken,

kommen Sie manchmal darauf, dass

eine Frage, die Sie zuerst für philosophisch

wichtig gehalten haben, eigentlich
doch keine besonders kluge Frage war.

Vielleicht meint der Naturalist ja, dass

Sie eher zuviele Fragen stellen.

Dummett: (lacht) Alles was ich sagen
kann, ist: Es tut mir leid für ihn. Die
Sprachphilosophie beginnt eben damit,
dass man sich wundert, wie zwei
Menschen sich gegenüberstehen, eine Menge
Geräusche erzeugen und zugleich alle
diese komplizierten Dinge tun wie Fragen
stellen, Vermutungen äussern, Behauptungen

ablehnen, Termine vereinbaren
usw. Eigentlich scheint es ja bloss Lärm zu
sein. Der Naturalist möchte das Staunen
darüber schlicht unterdrücken; doch die

Aufgabe der Sprachphilosophie sollte
vielmehr sein, diesem Staunen nachzugehen
und zu erklären, was es ist, das wir lernen,
wenn wir eine Sprache lernen. — Ich
erzähle Ihnen eine Geschichte: Meine Tochter

nahm vor einigen Jahren eine Stelle als

Bedienung in einem Café an. Einige
französische Mädchen sassen an einem Tisch
und fragten, nicht meine Tochter, sondern
eine andere Bedienung, nach pommes
frites. Die andere Bedienung fragte meine
Tochter: «Was wollen die?» — «Chips» -
«Warum sagen sie's dann nicht?» So kommt
mir der Naturalist vor!

Viele Philosophen, die sich mit Semantik
befassen, behandeln auch Fragen der Philosophie

des Geistes; Hilary Putnam etwa

44 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8



DAS GESPRACH RASSISMUS

oder auch Donald Davidson und ferry
Fodor. Das ist ja eine ganze Industrie
geworden. Sie haben sich hingegen noch nie
mit dem zuletzt genannten Bereich befasst;
Ihr Programm scheint eher epistemologisch
gefärbt zu sein.

Dummett: Ja, richtig. Es geht mir darum,

wie die Bedeutung von sprachlichen
Äusserungen damit verbunden sind, welche

Weisen der Rechtfertigung für Urteile
es gibt, auf welche Basis sich unsere
Ablehnung von oder Zustimmung zu
Behauptungen stützt.

Kann man die Philosophie des Geistes

wirklich umgehen?
Dummett: Ich habe diese Fragen nie

behandelt, vielleicht weil Gottlob Frege
soviel Einfluss auf meine Arbeit gehabt hat.
Frege stand dem Psychologismus immer
kritisch gegenüber, und auch wenn er
seine Position nicht ganz klar ausgedrückt
hat, scheint sie mir dennoch in sehr
bedeutsamer Weise wahr zu sein. Die
deutschen Philosophenschulen in jener Zeit
entwickelten ein psychologistisches
Programm, und das hielt viele Leute davon
ab, eine akzeptable Bedeutungstheorie zu
entwickeln. Ich bin immer sehr darauf
bedacht gewesen, keine psychologistischen
Erklärungen von Bedeutungen zu geben,
also Erklärungen mit Hilfe von geistigen
Prozessen, die in uns vorgehen. Natürlich
haben Psychologen diese Prozesse zu
erklären versucht, aber das sollte nicht mit
einer Erklärung von Sprachverstehen
verwechselt werden. Sprache ist eine soziale
Institution. Wittgenstein hat das ganz
richtig gesehen: Sprache ist nicht etwas,
das eine Person allein besitzen könnte.
Abgesehen von dem Fall, in dem die
Menschen aussterben und mit ihnen die Sprache,

denn dann würde es natürlich einen

Zeitpunkt geben können, zu dem nur
noch ein Mensch sprechen kann.

Sie haben sich sehr lange mit Gottlob Fre-

ges Werk auseinandergesetzt und damit die

Neuaufnahme seiner Arbeiten erheblich

gefördert. Sie haben ihn als Begründer der
modernen, analytisch orientierten
Sprachphilosophie und als «Archetyp eines Realisten»

charakterisiert. Ihre Interpretationshypothesen

über die Bedeutung Freges

für die Geschichte der Philosophie sind in
den vergangenen fahren angegriffen worden.
Wie konnte es zu dieser Interpretationsdiskussion

kommen, wo doch Frege, wie Sie

Ich bin immer

sehr darauf

bedacht gewesen,

keine

psychologistischen

Erklärungen von

Bedeutungen zu

geben, also

Erklärungen mit

Hilfe von geistigen

Prozessen,

die in uns vor¬

gehen.

selbst geschrieben haben, einer der Philosophen

gewesen ist, die sich am klarsten und
unmissverständlichsten ausgedrückt haben?

Dummett: Freges Arbeit geht sehr in die
Tiefe, und ich habe das Gefühl, durch die
kontinuierliche Lektüre seiner Texte und
das Schreiben darüber, ihn allmählich
immer besser zu verstehen. Ich denke heute,
dass viele Punkte meines ersten Frege-Bu-
ches sicher nicht ganz richtig waren, aber es

kann auch nicht so sein, wie die derzeitige
Diskussion unter den Frege-Interpreten
läuft. Da kommen vollkommen
ernstzunehmende Leute und sagen: «Alles, was bisher

über Frege geschrieben worden ist, geht
vollkommen an seinen Absichten vorbei. Ich
habe als erster oder als erste richtig verstanden,

was er wollte.» Das kann einfach nicht
der Fall sein. Vielleicht bei einem sehr
obskuren Autoren, aber nicht bei Frege.

Eine letzte Frage: Viele Philosophen neigen
heute zu der einen oder anderen Form des

Relativismus, nicht nur viele französische
Philosophen, sondern auch Philosophen wie
Richard Rorty oder vielleicht Hilary Putnam,
die aus dem angelsächsischen Raum stammen
und nach wie vor analytisch orientiert sind.
Wie beurteilen Sie diese Entwicklung?

Dummett: Ich denke, das geht in die
vollkommen falsche Richtung. Tatsächlich
ist das nicht bloss ein Irrweg, sondern eine
Bedrohung. Für die meisten Philosophen
heute ist Relativismus gleichbedeutend
mit Solipsismus - sie finden ihn intellektuell

interessant, sie überlegen sich die

Argumente pro und contra, aber keiner
würde ernsthaft sagen: «Ich bin das einzige
Bewusstsein. Ich bin das einzige Wesen, das

denkt, fühlt, Wahrheit gibt es nur als Wahr-

heit-für-mich usw.» Alle sind sich im klaren

darüber, dass da etwas falsch gelaufen
sein muss. «Ich bin das einzige Bewusstsein.»

(lacht) — Aber ausserhalb der Philosophie

ist der Relativismus aussergewöhnlich
einflussreich. Historiker, Literaturwissenschaftler,

Anthropologen, Soziologen, all
diese Leute. Darum sage ich, dass es sich

um eine Bedrohung handelt. Natürlich
entspricht dem Relativismus irgend etwas
in ihrer Erfahrung: die Vielfalt von
Kulturen, die Vielfalt von Interpretationen
literarischer Texte, das Versagen von Leuten,

die sehr objektiv sein wollten und
unbewusst ihre Vorurteile hatten. Aber
kann man daraus folgern, es gebe keine
objektive Wahrheit?

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 45


	"Dann müsste man die Philosophie aufgeben!" : ein Gespräch mit dem Oxforder Philosophen Michael Dummett über Rassismus, die Sprache und den Unsinn des philosophischen Relativismus

