Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)
Heft: 7-8
Artikel: "Dann musste man die Philosophie aufgeben!" : ein Gesprach mit dem

Oxforder Philosophen Michael Dummett Gber Rassismus, die Sprache

und den Unsinn des philosophischen Relativismus
Autor: Dummett, Michael / Rosenkranz, Sven / Sturm, Thomas
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165454

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Michael Dummett
lehrte in Oxford Logik
und Philosophie der
Mathematik, Emeri-
tierung 1992, Mitglied
der American Academy
of Arts and Sciences,
Buchpublikationen

zu Gottlob Frege, zur
Sprachphilosophie,
Logik und Philosophie
der Mathematik, zum
Rassismus, zur Einwan-
derungsgesetzgebung
in Grossbritannien und
zum englischen Wahl-
system.

Michael Dummett

Photo: Thomas Sturm, Géttingen

DAS GESPRACH

«DANN MUSSTE MAN DIE PHILOSOPHIE AUFGEBEN!»

Ein Gesprach mit dem Oxforder Philosophen Michael Dummett (ber Ras-

sismus, die Sprache und den Unsinn des philosophischen Relativismus

Intellektuelle haben zwar eine moralische Verantwortung

fiir das, was in ihrer Umgebung geschieht, doch nicht jeder
Philosoph muss jedes philosophische Gebiet beherrschen und
deshalb auch nicht jeder Ethik betreiben. Mit Michael Dummett
unterhielten sich Sven Rosenkranz und Thomas Sturm.

S. R., T S.: Herr Dummett,
Sie haben sich neben Ihrer philosophischen
Titigkeit lange Jahre auch politisch enga-
giert, insbesondere gegen den Rassismus in
Threm Land. Wie kamen Sie dazu?
Dummett: Ich bin oft in die Vereinigten
Staaten gereist, und bereits bei meinem
ersten Aufenthalt dort kam ich mit Pro-
blemen der Rassendiskriminierung in
Kontakt. Ich hatte 1956 ein Fellowship fiir
neun Monate in Berkeley (Kalifornien) er-
halten. Am Ende der Zeit sah ich mich
weiter in den Staaten um, unter anderem
in Montgomery (Alabama), und zwar ge-
nau zu der Zeit, als die Busboykottaktio-
nen begannen. Nun war ich in der ganzen
Zeit nicht allein unterwegs, sondern fuhr
zusammen mit einem farbigen amerikani-
schen Freund umbher, den ich ein Jahr vor-
her in Oxford kennengelernt hatte. Ich
gewann also einen sehr unmittelbaren
Eindruck von den Anfingen der Biirger-
rechtskonflikte; ich traf Martin Luther
King, ich nahm auch an einigen Aktionen
teil, am Congress on Racial Equality etwa.
Nachdem ich nach Hause zuriickgekehrt
war, sprach ich mit meiner Frau iiber
dieses Thema, iiber die Rassenprobleme in
Grossbritannien, dariiber, dass wir etwas
unternechmen sollten. Wir begannen mit
einer kleinen Organisation in Oxford —
nicht universitir, sondern stidtisch —, und
wir arbeiteten beide sehr hart dafiir. Ich
wirkte dann auch in der Campaign against
Racial Discrimination mit, die ein natio-
nales Zentrum fiir die Bewegung gegen

den Rassismus werden sollte. Ich wurde
Delegierter, dann auch Mitglied der Orga-
nisationsspitze. So begann es.

Was wurde aus dieser Kampagne?

Dummett: Sie brach leider schon zwei
Jahre spiter zusammen. Eine sehr kompli-
zierte Geschichte, eine Gruppe iibernahm
in einem Coup die Organisationsspitze,
aber dann fingen sie nichts mit ihren
Maéglichkeiten an...

Warum das?

Dummett: Ich weiss nicht. Es handelte
sich um eine Allianz von verschiedenen
Extremisten — Trotzkisten, Maoisten und
Black-Power-Leuten. Sie brachten es fertig,
auf der Jahresversammlung eine derartige
Hysterie zu erzeugen, dass sie die Kon-
trolle iiber das Komitee erlangen konnten.
Aber sie wollten mit dieser Macht nichts
bewirken. In England miissen auf lokaler
Ebene sehr verschiedene Gruppen koope-
rieren, die nur die eine Gemeinsamkeit
haben, dass sie gegen jeden Rassismus
sind. Damals waren einige davon natio-
nale Gruppen, Inder, Sikhs, Pakistanis,
manche waren lokale multirassistische
Gruppen, andere waren Biirgerrechtsgrup-
pen usw. Es ist sehr schwierig, so verschie-
dene Gruppen zusammenzubinden. Ich
kann nicht behaupten, ich hitte es genau
vorhergesehen, doch in dem halben Jahr
vor dem Coup der Extremisten war ich
mit einigen Leuten zu der Ansicht gelangt,
dass die Kampagne bei dieser Aufgabe
gescheitert war. Wir dachten nun, dass
man die Kooperation vielleicht erreichen

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8

41



DAS GESPRACH

Auf der einen
Seite ist die
allgemeine Ein-
stellung viel
besser als friher,
andererseits hat
die Zahl schwerer
rassistischer
Gewalttaten stark

zugenommen.

kénnte, indem man sich auf ein bestimm-
tes Problem konzentrierte. Wir entschie-
den uns fiir die Einwanderungsfrage. Das
war (und ist) in Grossbritannien ein sehr
zentrales Thema, denn die Regierungen
verschirften stufenweise die Einwande-
rungsbestimmungen. Sie sagten, dass sie
diese Leute nicht hier haben wollten — sie
sagten es natiirlich nicht mit diesen Wor-
ten, aber jeder verstand es so. Das Pro-
blem war dann, dass durch diese Maschi-
nerie Familien getrennt wurden, Minner
ihre Frauen nicht nachholen konnten.
1967 griindeten wir dann eine Organisa-
tion, den Joint Council for the Welfare of
Immigrants, wieder auf all den verschiede-
nen Gruppen beruhend, aber mit der ein-
zigen Aufgabe, den einzelnen Menschen
zu helfen. Ich verbrachte in jenem Som-
mer eine ganze Menge Zeit damit, im
Land umherzufahren und mit den ver-
schiedenen Gruppen zu sprechen. Diese
Organisation existiert heute noch, und sie
arbeitet auch recht erfolgreich. Das ist fiir
mich immer wieder eine Uberraschung.

Wie verhielten sich Ihre Kollegen in der
akademischen Welt?

Dummett: Viele Kollegen wunderten
sich, dass ich soviel Zeit in diese Aufgabe
investierte. Tatsichlich nahm die Organi-
sation ja fast meine ganze Zeit in An-
spruch. Manche standen der Sache auch
feindlich gegeniiber, nicht, weil sie gegen
die politischen Ziele der Organisation
ich
wiirde meine Zeit vergeuden, wihrend ich
mich doch mit Philosophie zu beschifti-
gen hitte.

Wie beurteilen sie die heutige Situation
in Rassenfragen in Grossbritannien?

Dummett: Die Antwort darauf ist sehr
schwierig. Friiher gab es eine recht grosse
Zahl unter den weissen Briten, die rassi-
stische Vorurteile mit sich herumtrugen.
Heute, denke ich, haben viele Menschen
dazugelernt; sie haben ihre Vorurteile auf-
gegeben, auch wenn sie sich nicht weiter
fiir dieses Thema interessieren. Gleichzei-
tig gibt es eine sehr gefihrliche Minder-
heit, die viel rassistischer ist als je zuvor.
Es geschehen furchtbare Dinge: Sie grei-
fen Menschen an, sie ermorden sie sogar.
Auf der einen Seite ist also die allgemeine
Einstellung viel besser als frither, doch
andererseits hat die Zahl schwerer rassi-
stischer Gewalttaten stark zugenommen.

waren, sondern weil sie meinten,

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8

RASSISMUS

Sie haben sich ganz auf Rassendiskrimi-
nierung konzentriert?

Dummett: Nun, es gibt in England
nicht sehr viel religiése Diskriminierung.
In Nordirland natiirlich schon, doch in
England nicht. Einige Sikhs beschwerten
sich einmal wegen religioser Diskriminie-
rung und zogen vor Gericht. Ich weiss
nicht mehr, worum es genau ging; ich
glaube, die Busgesellschaften wollten ihren
Fahrern Kopfbedeckungen verbieten. Die
Sikhs waren jedoch erst dann erfolgreich,
als sie sich als eigene Rasse ausgaben, was
sie natiirlich nicht sind.

Sehen Sie eigentlich, wie viele Ihrer Kol-
legen aus der analytischen Philosophie, eine
besondere moralische Aufgabe der Philoso-
phie? In Deutschland gab es vor wenigen
Jahren eine sehr polemische Debatte um die
Thesen des australischen Moralphilosophen
Peter Singer, der sich ja sehr deutlich zu
einigen Fragen der Medizin und des Um-
weltschutzes gediussert hat. Sollten Philoso-
phen soweit in die Politik vorstossen?

Dummett: Ich denke nicht, dass sie die
Pflicht haben, in die Politik zu gehen, um
dann einfach sagen zu kénnen: Ich bin
in der Politik engagiert. Doch sicher
haben sie wenigstens die Pflicht, sich der
Probleme bewusst zu sein und sich zu fra-
gen: Kann ich irgend etwas Niitzliches
tun? Sie sollten sich informieren, und spe-
ziell wenn es Probleme in ihrer nahen
Umgebung gibt, zu deren Losung sie auch
etwas beitragen konnen, dann sollten sie
auch helfen. Es wiirde wohl ein sehr merk-
wiirdiges Bild von der Philosophie abge-
ben, wenn wir das nicht als unsere Pflicht
ansihen. Aber es mag auch passieren, dass
ein Mensch niemals in seinem Leben eine
Gelegenheit sieht, etwas Niitzliches zu
tun. Ich meine nicht, in eine Partei ein-
treten, fiir sie werben usw.; das kénnen
natiirlich viele Menschen.

Sie haben bisher keine grisseren Arbeiten
zur Moralphilosophie veriffentlicht. Halten
Sie das fiir wenig hilfreich, oder interessiert
es Sie nur persinlich nicht?

Dummett: Ich kann nicht behaupten,
dass es nicht hilfreich ist. Es hingt davon
ab, wie gut es gemacht wird. Es kann
natiirlich auch eine sehr wenig hilfreiche
Moralphilosophie geben (lacht). Ich habe
mich immer eher mit Sprachphilosophie
und mit Metaphysik befasst. Nur gele-
gentlich habe ich iiber Dinge geschrieben,



die moralische oder politische Fragen
berithren. Das betraf etwa die Frage der
moralischen Zulissigkeit der nuklearen
Abschreckung. Natiirlich sollte Moralphi-
losophie gelehrt werden, doch ich denke
nicht, dass jeder einzelne Philosoph und
jede einzelne Philosophin die Pflicht hat,
sich darauf zu konzentrieren.

Ihre sprachphilosophischen Auffassungen
sind immer mit dem Schlagwort «Antirea-
lismus» belegt worden. Nun geht es IThnen
offenbar nicht darum zu behaupten, dass
es bestimmte Dinge gibt oder nicht gibt
oder dass wir das, was wir «Wirklichkeit»
nennen, bloss lkonstruieren. Was ist die
Pointe Thres Antirealismus?

Dummett: Mir geht es darum, ob der
Begriff der Wahrheit der fundamentale
Begriff der Semantik sein sollte. Die
These ist die, dass wir nicht versuchen
sollten, Bedeutung oder unser Erfassen
von Bedeutungen, unser Verstehen von
etwas, dadurch zu erkliren, ob der Satz
wahr oder falsch ist — im Unterschied
dazu, ob wir die Wahrheit oder Falschheit
des Satzes erkennen konnen. Wir sollten
Bedeutung nicht darauf zuriickfiihren,
wie die Wirklichkeit die Wahrheit oder
Falschheit einer Aussage determiniert.
Denn dazu wire es notwendig, uns, den
Sprechern, eine Fihigkeit zuzuschreiben,
die sich nicht vollstindig in unserem Ver-
halten zeigt; jedenfalls insofern die Bedin-
gungen der Wahrheit eines Satzes dariiber
hinausgehen, was wir erkennen kénnen.
Kein entsprechendes Verhalten, keine Er-
kenntnis. Wenn Sie beispielsweise sagen,
Sie verfiigen iiber einen bestimmten Be-
griff, dann ist es ganz natiirlich zu sagen,
dass sie eine bestimmte Fihigkeit haben.
Wiirde man nun wieder behaupten wollen,
dass «iiber einen Begriff verfiigen» soviel
heisst wie «wissen, was es heisst, dass ein
Gegenstand unter einen Begriff fillt, und
zwar unabhingig davon, ob wir erkennen
konnen, ob er es tut», so wiirde unser Ver-
stehen des Begriffs nicht durch eine Fihig-
keit, etwas zu tun, erklirt werden, jeden-
falls nicht vollstindig. Sie sagen nicht, was
wir tun, wenn wir einen Begriff erfassen.

Ist Verstehen also einfach eine Form prak-
tischen Wissens?

Dummett: Ich mochte sehr vorsichtig
darin sein, wie ich diese Dinge ausdriicke.
Ich habe einmal gedacht, dass man, wenn
man eine Sprache beherrscht, iiber ein

sehr kompliziertes Stiick praktischen Wis-
sens verfiigt. Eine semantische Theorie soll
dieses Wissen, diese Fihigkeiten reprisen-
tieren. Heute glaube ich, dass dies eine zu
starke Vereinfachung ist. Sie kénnen diese
einfache Unterscheidung zwischen theo-
retischem und praktischem Wissen nicht
durchhalten. Es gibt einen guten Witz von
P G. Woodhouse: Sagt ein Herr zu einer
Dame: «Kinnen Sie Spanisch sprechen?» —
«lch weiss nicht, ich hab’s noch nie versucht.»
Was hier falsch gelaufen ist, kann man so
ausdriicken: Nur wer Spanisch sprechen
kann, weiss auch, was es beinhaltet, Spa-
nisch zu sprechen. Natiirlich kénnen man-
che Leute spanischklingenden Lirm erzeu-
gen, aber tatsichlich machen sie natiirlich
einfach Blodsinn. Es gibt eine theoretische
Komponente im Verstehen, aber was ich
nicht akzeptiere, ist, dass es eine rein
theoretische Komponente geben soll, die
sich nicht in irgendeinem Verhalten des
Sprechers zeigt, die bloss hier sitzt (zippt
sich an die Stirn).

Kann man sagen, das Ihre Bedeutungs-
theorie auch eine normative Komponente
besitzt? Sie betonen oft, dass Rechtfertigung
und Rechtfertigungsprozeduren ein essen-
tieller Bestandteil von Bedeutung und von
unserer sprachlichen Praxis sind.

Dummett: Sicher sind sie das. Ich denke,
eine Theorie der Bedeutung, die den
Namen verdient, sollte unsere sprachliche
Praxis komplett erkliren koénnen, sollte
zeigen kénnen, wie eine Sprache funk-
tioniert. Also sollte sie auch irgendwo
erkliren, wie Rechtfertigung von Wis-
sensanspriichen funktionieren, wie sie mit
der Bedeutung von Wértern zusammen-
hingt und umgekehrt, wie eine Rechtfer-
tigung unserer Uberzeugungen die Be-
deutungen beeinflusst. Die entscheidende
Frage ist, wie zentral die Rolle von Recht-
fertigung innerhalb der Semantik ist. Da
besteht z. B. ein grosser Unterschied zwi-
schen Donald Davidson und mir: David-
son glaubt, dass eine Bedeutungstheorie
einfach in einer Theorie der Wahrheitsbe-
dingungen von Sitzen besteht. Aber damit
lasst er natiirlich vieles unerklirt. Er sagt
tiberhaupt nichts dariiber, was wir tun,
wenn wir eine Sprache sprechen.

Zum Beispiel?

Dummett: Nehmen Sie den Sprechakt
des Behauptens. Das ist eine sehr kompli-
zierte Sache, denn Sie miissen dazu min-

RASSISMUS

Die entschei-
dende Frage ist,
wie zentral
die Rolle von
Rechtfertigung
innerhalb der
Semantik ist.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8

43



DAS GESPRACH

destens den Unterschied dazwischen ken-
nen, unter welchen Bedingungen ein Satz
wahr ist und unter welchen Bedingungen
es sinnvoll ist, diesen Satz, wenn man ihn
fiir wahr hilt, zu dussern. Davidson mag
vieles Richtige dariiber sagen, was Wahr-
heit ist, aber das allein erklirt nicht, welche
wahren Sitze wir behaupten sollen. Es
reicht auch sicher nicht aus, zu sagen, dass
wir uns als Wesen beschreiben, die wahre
Dinge sagen oder die das Ziel haben, wahre
Dinge zu sagen. Wenn wir nur das dussern,
was wahr ist, wiirde Konversation schon
ziemlich idiotisch sein. Wir wiirden dann
dauernd etwas sagen wie «2 plus 2 ist 4», «1
plus 3 ist 4», «2 plus 3 ist 5» usw. So wiirde
man nicht sonderlich gut vorankommen.

Welches Gewicht hat nun die Rechtfer-
tigung von Uberzeugungen in Ihrem Pro-
gramm? Ein Gegner Ihrer Position, etwa ein
Naturalist, kinnte ja zugeben, dass Recht-
fertigungen zu unserer Sprachpraxis gehiren;
er kinnte dennoch auf seinem Standpunkt
beharren, dass eine Bedeutungstheorie keine
normative Angelegenheit ist, wie es viel-
leicht eine Erkenntnistheorie oder eine ethi-
sche Theorie ist. Der Naturalist konnte
einfach weiter wie von aussen auf unsere
Sprachpraxis schauen und sie wie ein Natur-
wissenschaftler rein deskriptiv zu erkliren
versuchen, eingeschlossen unsere Rechtferti-
gungspraktiken.

Dummett: «Normativ» ist kein Aus-
druck, den ich bisher zur Kennzeichnung
meiner Theorie benutzt habe, aber ich
wire gliicklich, wenn sich das als richtig
herausstellen wiirde. In meinen Veréffent-
lichungen habe ich eine sehr bedeutsame
Unterscheidung ins Spiel gebracht: die
Unterscheidung zwischen Regeln und Re-
gelmissigkeiten. Nur Wesen, die irgend-
eine Art von Intentionen besitzen, Motive,
Wiinsche, Absichten usw., kénnen Regeln
folgen. Natiirliche Gegenstinde zeigen
hingegen nur Regelmissigkeiten, nie das
Befolgen von Regeln. Wenn nun ein sehr
kluger Beobachter eine Theorie unseres
linguistischen Verhaltens entwikkeln und
wenn er uns nur wie natiirliche Objekte
ansehen wiirde, wie Pflanzen etwa, und
wenn er lediglich Generalisierungen, Re-
gelmissigkeiten iiber unsere Ausserungen
besidsse — selbst hochkomplizierte Regel-
missigkeiten — vielleicht kénnte er tatsich-
lich Voraussagen iiber unser Sprachverhal-
ten machen. Doch er wiirde keineswegs

44  SCHWEIZER MONATSHEFTE 75.JAHR HEET 7/8

Die Sprachphilo-
sophie beginnt
eben damit,
dass man sich
wundert, wie
zwei Menschen
sich gegentber-
stehen, eine
Menge Gerausche
erzeugen...

RASSISMUS

unsere Sprache verstehen. Dazu bendtigt
man den Begriff einer Regel. Nur dann
kénnen wir Ausserungen als Handlungen,
als absichtliche Handlungen, als willentliche
oder als rationale Handlungen anschen.

Nun kann der Naturalist ja sagen: Unsere
Sprache kennen wir ja schon. Da gibt es
nichts zu erkliren.

Dummett: Nun, dann miisste man die
Philosophie aufgeben und sich anderen
Berufen zuwenden (lacht). Denken Sie
daran, was Augustinus iiber die Zeit ge-
sagt hat: Wenn ich nicht daran denke,
weiss ich, was die Zeit ist, aber wenn man
mich fragt, kann ich es nicht sagen. Es ist
charakteristisch fiir philosophische Neu-
gier, dass man sich iiber die Dinge wun-
dert, mit denen man sonst sehr vertraut
ist. Aber natiirlich kann es auch Fragen
geben, die sich als Scheinfragen heraus-
stellen. Wenn Sie ein bisschen nachden-
ken, kommen Sie manchmal darauf, dass
eine Frage, die Sie zuerst fiir philoso-
phisch wichtig gehalten haben, eigentlich
doch keine besonders kluge Frage war.

Vielleicht meint der Naturalist ja, dass
Sie eher zuviele Fragen stellen.

Dummett: (lacht) Alles was ich sagen
kann, ist: Es tut mir leid fiir ithn. Die
Sprachphilosophie beginnt eben damit,
dass man sich wundert, wie zwei Men-
schen sich gegeniiberstehen, eine Menge
Gerdusche erzeugen und zugleich alle
diese komplizierten Dinge tun wie Fragen
stellen, Vermutungen #ussern, Behaup-
tungen ablehnen, Termine vereinbaren
usw. Eigentlich scheint es ja bloss Lirm zu
sein. Der Naturalist méchte das Staunen
dariiber schlicht unterdriicken; doch die
Aufgabe der Sprachphilosophie sollte viel-
mehr sein, diesem Staunen nachzugehen
und zu erkliren, was es ist, das wir lernen,
wenn wir eine Sprache lernen. — Ich er-
zihle Thnen eine Geschichte: Meine Toch-
ter nahm vor einigen Jahren eine Stelle als
Bedienung in einem Café an. Einige fran-
z0sische Midchen sassen an einem Tisch
und fragten, nicht meine Tochter, sondern
eine andere Bedienung, nach pommes
frites. Die andere Bedienung fragte meine
Tochter: «Was wollen die?» — «Chips» —
«Warum sagen sies dann nicht?» So kommt
mir der Naturalist vor!

Viele Philosophen, die sich mit Semantik
befassen, behandeln auch Fragen der Philo-
sophie des Geistes; Hilary Putnam etwa



DAS GESPRACH

oder auch Donald Davidson wund Jerry
Fodor. Das ist ja eine ganze Industrie ge-
worden. Sie haben sich hingegen noch nie
mit dem zuletzt genannten Bereich befasst;
Ihr Programm scheint eher epistemologisch
gefirbt zu sein.

Dummert: Ja, richtig. Es geht mir dar-
um, wie die Bedeutung von sprachlichen
Ausserungen damit verbunden sind, wel-
che Weisen der Rechtfertigung fiir Urteile
es gibt, auf welche Basis sich unsere
Ablehnung von oder Zustimmung zu Be-
hauptungen stiitzt.

Kann man die Philosophie des Geistes
wirklich umgehen?

Dummett: Ich habe diese Fragen nie be-
handelt, vielleicht weil Gortlob Frege so-
viel Einfluss auf meine Arbeit gehabt hat.
Frege stand dem Psychologismus immer
kritisch gegeniiber, und auch wenn er
seine Position nicht ganz klar ausgedriickt
hat, scheint sie mir dennoch in sehr be-
deutsamer Weise wahr zu sein. Die deut-
schen Philosophenschulen in jener Zeit
entwickelten ein psychologistisches Pro-
gramm, und das hielt viele Leute davon
ab, eine akzeptable Bedeutungstheorie zu
entwickeln. Ich bin immer sehr darauf be-
dacht gewesen, keine psychologistischen
Erklirungen von Bedeutungen zu geben,
also Erklirungen mit Hilfe von geistigen
Prozessen, die in uns vorgehen. Natiirlich
haben Psychologen diese Prozesse zu er-
kliren versucht, aber das sollte nicht mit
einer Erklirung von Sprachverstehen ver-
wechselt werden. Sprache ist eine soziale
Institution. Wittgenstein hat das ganz
richtig gesehen: Sprache ist nicht etwas,
das eine Person allein besitzen konnte.
Abgesehen von dem Fall, in dem die Men-
schen aussterben und mit ihnen die Spra-
che, denn dann wiirde es natiirlich einen
Zeitpunkt geben kénnen, zu dem nur
noch ein Mensch sprechen kann.

Sie haben sich sehr lange mit Gottlob Fre-
ges Werk auseinandergesetzt und damit die
Neuaufnahme seiner Arbeiten erheblich
gefordert. Sie haben ihn als Begriinder der
modernen, analytisch orientierten Sprach-
philosophie und als «Archetyp eines Reali-
sten» charakterisiert. Ihre Interpretations-
hypothesen iiber die Bedeutung Freges
fiir die Geschichte der Philosophie sind in
den vergangenen Jahren angegriffen worden.
Wie konnte es zu dieser Interpretations-
diskussion kommen, wo doch Frege, wie Sie

Ich bin immer
sehr darauf be-
dacht gewesen,

keine psycho-

logistischen
Erkldrungen von
Bedeutungen zu

geben, also
Erklarungen mit
Hilfe von geisti-
gen Prozessen,
die in uns vor-
gehen. |

RASSISMUS

selbst geschrieben haben, einer der Philoso-
phen gewesen ist, die sich am klarsten und
unmissverstindlichsten ausgedriickt haben?

Dummett: Freges Arbeit geht sehr in die
Tiefe, und ich habe das Gefiihl, durch die
kontinuierliche Lektiire seiner Texte und
das Schreiben dariiber, ihn allmihlich im-
mer besser zu verstehen. Ich denke heute,
dass viele Punkte meines ersten Frege-Bu-
ches sicher nicht ganz richtig waren, aber es
kann auch nicht so sein, wie die derzeitige
Diskussion unter den Frege-Interpreten
liuft. Da kommen vollkommen ernstzu-
nehmende Leute und sagen: «Alles, was bis-
her iiber Frege geschrieben worden ist, geht
vollkommen an seinen Absichten vorbei. Ich
habe als erster oder als erste richtig verstan-
den, was er wollte.» Das kann einfach nicht
der Fall sein. Vielleicht bei einem sehr ob-
skuren Autoren, aber nicht bei Frege.

Eine letzte Frage: Viele Philosophen neigen
heute zu der einen oder anderen Form des
Relativismus, nicht nur viele franzisische
Philosophen, sondern auch Philosophen wie
Richard Rorty oder vielleicht Hilary Putnam,
die aus dem angelsiichsischen Raum stammen
und nach wie vor analytisch orientiert sind.
Wie beurteilen Sie diese Entwicklung?

Dummett: Ich denke, das geht in die
vollkommen falsche Richtung. Tatsichlich
ist das nicht bloss ein Irrweg, sondern eine
Bedrohung. Fiir die meisten Philosophen
heute ist Relativismus gleichbedeutend
mit Solipsismus — sie finden ihn intellek-
tuell interessant, sie iiberlegen sich die
Argumente pro und contra, aber keiner
wiirde ernsthaft sagen: «Jch bin das einzige
Bewusstsein. Ich bin das einzige Wesen, das
denkt, fiihlt, Wahrheit gibt es nur als Wahr-
heit-fiir-mich usw.» Alle sind sich im kla-
ren dariiber, dass da etwas falsch gelaufen
sein muss. «/lch bin das einzige Bewusst-
sein.» (lacht) — Aber ausserhalb der Philoso-
phie ist der Relativismus aussergewshnlich
einflussreich. Historiker, Literaturwissen-
schaftler, Anthropologen, Soziologen, all
diese Leute. Darum sage ich, dass es sich
um eine Bedrohung handelt. Natiirlich
entspricht dem Relativismus irgend etwas
in ihrer Erfahrung: die Vielfalt von Kul-
turen, die Vielfalt von Interpretationen
literarischer Texte, das Versagen von Leu-
ten, die sehr objektiv sein wollten und
unbewusst ihre Vorurteile hatten. Aber
kann man daraus folgern, es gebe keine

objektive Wahrheit? 4

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8

45



	"Dann müsste man die Philosophie aufgeben!" : ein Gespräch mit dem Oxforder Philosophen Michael Dummett über Rassismus, die Sprache und den Unsinn des philosophischen Relativismus

