Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 75 (1995)

Heft: 7-8

Artikel: Der Komiker, das Glick, und die Freiheit : warum es beglickend und
befreiend sein kann, Politik als Unsinn zu bezeichnen

Autor: Doering, Detmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-165451

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-165451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

28

DOSSIER

Detmar Doering,
geboren 1957, studierte
Philosophie und Ge-
schichte an der Univer-
sitdt zu Kéln und am
University College
London. Promotion 1989
im Fach Philosopie.
1980-1983 Griindungs-
landesvorsitzender

der Jungen Liberalen

in Nordrhein-Westfalen;
1990-1994 Referent
fir Ordnungspolitik und
Grundsatzfragen bei

der Friedrich-Naumann-
Stiftung in Konigswinter.
Seit 1995 Stellvertre-
tender Leiter (Bereich
Wissenschaft) des Libe-
ralen Instituts in Bonn.

Dissident,
aus: Nebelspalter Nr. 5
1980, S. 39.

SCHWEIZER MONATSHEFTE

DErR KOMIKER, DAS GLUCK UND DIE FREIHEIT

Warum es begliickend und befreiend sein kann, Politik als Unsinn

ZU betrachten

Aus dem Komischen konnen wir lernen, dass nur in

Freiheit, die nicht zuletzt in der Erkenntnis der Grenzen
des Sinnstrebens besteht, wirklich Gliick fiir die
Menschheit entstehen kann. Wo kein Sinn ist, kann
auch niemandem fremder Sinn aufgezwungen werden.
Deshalb kommt das Komische der universalen
Begliickung so nahe wie sonst kein hierfiir erdachter Weg.

Vor einigen Jahren machte
ich wihrend eines Urlaubs im Siiden von
Wales Halt in dem kleinen Stidtchen
Chepstow. Nach Besichtigung der nor-
mannischen Burgruinen aus dem 11. Jahr-
hundert war mir so sehr nach Histori-
schem zu Mute, dass ich mich in einem
Biicherantiquariat in die alten und ver-
staubten Schitze vertiefte. Ich versuchte,
mich zwischen den vielen schonen Ange-
boten zu entscheiden, und ich nahm das
cher leise und unaufdringlich laufende
Radio des Verkiufers an der Kasse kaum
wahr. Damit war ich nicht alleine, denn
keiner der anderen Kunden — und auch
nicht der Verkidufer — schienen das Hin-
tergrundgerdusch zu beachten. Es war mir,
wihrend ich in diesem und jenem Buch
blitterte, kaum bewusst, dass gerade die
aktuellen Nachrichten liefen. Schiffskata-
strophe hier, Erdbeben dort, Kriegsgreuel
dahinten, Budgetkrisen iiberall — es war
sicher das iibliche Massenelend unserer
Zeit, das dort vor allen Menschen ausge-
breitet wurde, ohne dass es Eingang in die

75. JAHR HEFT 7/8

Gehorginge oder gar in Seele und Be-
wusstsein fand. Erst am Schluss — also dort,
wo es gemeinhin am unwichtigsten wird —
kam (immer noch kaum hérbar) die kurze
beiliufige Meldung: Der Komiker Kenneth
Williams sei gestorben. Plétzliches Herz-
versagen. An diesem Tage.

Fiir den Bruchteil einer Sekunde
herrschte Todesstille. Dann kam es aus
allen Ecken und Winkeln des Antiquariats,
selbst aus der zweiten Etage, wo das Radio
eigentlich fast unhérbar war. Es war ein
langgezogenes und trauriges «QOoooh!», das
wie auf ein Signal allen Miindern entfuhr.
Dann wieder eine kurze Stille. «Der Komi-
ker ist tot!» So schien es mir in den Ohren
zu schallen, als ob Gottes Zorn die Erde
abermals der Sintflut oder ewigen Héllen-
feuern iiberantwortet hitte. Fiir kurze
Zeit waren die sich véllig unbekannten
Besucher des Ladens eine einzige Gemein-
schaft in Trauer und Schrecken.

Uber das Phinomen musste ich lange
griibeln. Das Elend von vielen — es war
weder fiir mich noch fiir sonst irgendwen
besonders betriiblich. Die allgemeine Be-
deutung von wirtschaftlichen Geschehnis-
sen fiir unsere Zukunft — wen schien sie
zu interessieren? Politische Katastrophen
bis hin zum Krieg — wer wiirde sich des-
wegen von seinem Buch ablenken lassen?
Doch dann: «Der Komiker ist tot!» Es war
die Meldung, die keinen unerschiittert
liess.

Die Frage, warum dies so ist, scheint
auf den ersten Blick nicht leicht zu beant-
worten. Sie trifft das, was fiir jeden Men-
schen den eigenen Sinn des Lebens auszu-
machen scheint. Und die Antwort — das
dumpfe und kligliche «Ooooh» in dem



DOSSIER

kleinen Antiquariat in Chepstow als Reak-
tion auf den Tod des Komikers — scheint
diese Frage offen zu lassen. Wiirde man
die Besucher (inklusive meiner Person)
vorher oder hinterher befragt haben, was
fiir die Sinngebung im Leben an Ereignis-
sen wichtig sei, wiren es sicher andere
Dinge gewesen. Kenneth Williams war,
bei allem Talent, nicht einmal einer der
ganz Grossen. In der Filmgeschichte wird
er nie den Platz einnehmen, den seine
grossen Landsleute Charlie Chaplin, Stan
Laurel oder die Akteure von Monty
Python’s Flying Circus innehaben. Den
bescheidenen Ruhm verdankt er der erfolg-
reichen Spielfilmserie «Carry on...» Erst
im Spitprogramm der BBC erfuhr man
spiter in einem kurzen Beitrag, den man
aus dem Archiv geholt hatte, dass er
durchaus tiber hohe komische Talente ver-
fiigte und eine iiberaus originelle Persén-
lichkeit war. Vielleicht hatte er nie die
Chance, zu den ganz Grossen aufzusteigen,
weil die Filme, in denen er spielte, ihm nie
gerecht wurden.

Unphilosophische Frage nach dem Sinn

Um das Phinomen erkliren zu konnen,
warum der Komiker und das Komische
uns mehr als alles andere zu Herzen ge-
hen, muss man in den Bereich der grauen
—und damit leider kaum je wirklich komi-
schen — Theorie des Komischen herab-
steigen. Dies ist fiir alle Menschen, die
sich den Sinn fiir das Komische erhalten
haben, natiirlich eine echte Zumutung.

Unser ganzes Leben scheint von Sinn-
fragen bestimmt zu sein. Beschiftigen wir
uns — besonders im Arbeitsleben — zu
lange mit Dingen, deren Sinn wir nicht
einsehen, werden wir frustriert und depri-
miert.

Wir versuchen stindig der uns umge-
benden Welt Sinn oder (je nach Ge-
schmack) viele verschiedene Sinngebun-
gen abzuringen. Wir tun dies durch
vermittels verschiedenster Arten von
Wahrnehmung (der englische Philosoph
Michael Oakeshott nannte sie einmal
treffend «modes of experience»’), die wir
nicht immer klar trennen. Die Welt wird
als Ganzes empfunden, doch ist es eher ein
Gemisch verschiedener Wahrnehmungs-
formen, die unser jeweils sehr eigenes Bild
von ihr prigen. Von allen Wahrnehmungs-

Das Erhabene
und das Komische
ist kein logisches

Gegensatzpaar.

1 Michael Oakeshott:
«Experience and Its
Modes». Cambridge
1933.

2 Gilbert Keith Chester-
ton: «The Napoleon of
Notting Hill». Harmonds-
worth 1982, S. 157
(Ubers. DD).

MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

formen hat die des wissenschaftlichen
Rationalismus in der neueren Zeit die
grosste Respektabilitit einheimsen kon-
nen. Dies ist auch richtig so, wenn das
Anliegen die Auffindung objektiver und
genereller Wahrheiten ist, oder wenigstens
die Falsifizierung von Irrtiimern durch
empirische Uberpriifung, die von Karl
Popper nicht ohne gute Griinde als das bei
diesem Unterfangen erreichbare Maxi-
mum beschrieben worden ist.

Fiir die Frage nach dem Sinn ist das
objektive Wahrheitskriterium cher selten
ausschlaggebend. Es handelt sich, trotz
dem Beiklang geistiger Tiefe, um eine
unphilosophische Frage. Viele Wahrneh-
mungsformen konnen sich als Hilfsmittel
bei der Sinnsuche anbieten, so etwa die
religiése, die zynische, die poetische oder
die isthetische.

Im Jahre 1837 erscheint in Stuttgart
eine Abhandlung unter dem vielsagenden
Titel «Uber das Erhabene und Komische.
Ein Beitrag zur Philosophie des Schénen».
Es ist die Habilitationsschrift von Fried-
rich Theodor Vischer, der es spiter (wie
so viele Professoren) zum Abgeordneten
der Paulskirche bringt. Er erweist sich da-
bei stets als guter Liberaler, was die These
vom Zusammenhang von Freiheit und
dem Komischen gewissermassen bestitigt.
Das Erhabene und das Komische ist kein
logisches Gegensatzpaar. Der Gegensatz
zum Komischen ist schwer zu finden. Nicht
einmal der Begriff des Ernstes taugt dazu,
weil das Komische durchaus ernst sein
kann. Gilbert Keith Chesterton, der es als
einer der wenigen wirklich komischen
Schriftsteller wissen musste, meinte ein-
mal, man kénne sich nur mit dem Unwort
«nicht komisch» helfen, wenn man nach
einer Definition des Gegenteils von «ko-
misch» suche. Und Auberon Quin, den
leidenschaftlich komischen Protagonisten
seines Romans «The Napoleon of Notting
Hill» (1904), lisst er den bemerkens-
werten Satz sagen: «...das menschliche
Wesen sieht keinen Gegensatz zwischen dem
Lachen und dem Respekt?»

Das Erhabene wurde schon in der An-
tike vom Griechen (Pseudo-) Longinus als
Kategorie der dsthetischen Wahrnehmung
beschrieben. In der Moderne ist es vor
allem Edmund Burke, der im 18. Jahr-
hundert die Debatte um diesen Begriff
belebt. «Alles, was irgendwie schrecklich ist

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8 29



DOSSIER

oder mit schrecklichen Objekten in Bezie-
hung steht oder in einer dem Schrecken ihn-
lichen Weise wirkt, ist eine Quelle des Er-
habenen; das heisst, es ist dasjenige, was die
stirkste Bewegung hervorbringt, die zu
fiihlen das Gemiit fihig ist.’>» Dass Burke
auch den Gedanken an Gott als erhaben
bezeichnet, weil «die wahre Religion eine
(...) grosse Beimischung wvon heilsamer
Furcht hat und haben muss», scheint (trotz
des christlichen Bildes von dessen Barm-
herzigkeit) zumindest teilweise konse-
quent.

Damit ist ein wesentliches Merkmal des
Erhabenen festgehalten, ohne dass es da-
durch vollstindig erfasst wire. Das Erha-
bene stellt sich nur ein, wenn — wenigstens
fiir kurze Zeit — temporir ein moglicher
Sinn unausweichlich dominant wird, so
dass er volle Konzentration auf ihn — und
nur ihn! — verlangt. Dies umfasst das Ge-
fiihl des Schreckens.

Aber auch das Bild Gottes passt hinein
— zumindest wenn man das Gottesbild der
christlichen Scholastik des Mittelalters ak-
zeptiert. Dieses besagte, dass man gegen-
tiber den bona particularia der wechselhaf-
ten irdischen Welt iiber Willensfreiheit
verfiige, gegeniiber der wultima et perfecta
beatitudo, die uns beim direkten Anblick
Gottes erfiillt, aber nicht. Thr gegeniiber
gebe es keine Alternative mehr bei der
Suche nach dem Sinn. Oder im Zusam-
menhang mit unserem Thema: Selbst
wenn man die Welt und ihre dusseren Er-
scheinungen bisweilen durchaus zu Recht
als komisch empfinden mag, wiirde nie-
mand Gott als Komiker bezeichnen.

Im Erhabenen driickt sich also fiir Men-
schen auf der Suche nach dem Sinn die
Sehnsucht nach dem héchsten und ulti-
mativen Sinn aus, und er scheint dabei
auch die wohltuende Distanz zu schitzen.

In der dsthetischen Form der Sinnwahr-
nehmung ist dieses scheinbare Paradox
selbst dann enthalten, wenn es um so
etwas konzentriert Sinnhaftes wie das Er-
habene geht. Diesem geradezu sinnwidri-
gen Streben nach Flucht vor dem Sinn gilt
es, auf die Spur zu kommen.

Das Komische - ein Mittel gegen
iibermassiges Sinnstreben

Dass das Komische in einem Spannungs-
verhiltnis zu einem Ubermass an Sinnstre-

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75, JAHR HEFT 7/8

Satire, eine
besondere Abart
des Komischen,
basiert ebenso
auf Einpflanzung
von Gegenstan-

den in einen
falschen Kontext.

3 Edmund Burke: «Philo-
sophische Untersuchung
lber den Ursprung
unserer Ideen vom Erha-
benen und Schénen»,
lbers. v. F. Bassenge.
Hamburg 1980, S. 72.

4 Thomas de Quincey:
«Der Mord als eine
schéne Kunst betrach-
tet», ibers. v. A. Peu-
ker. Stuttgart 1977,
S. 45f.

MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

ben steht, leuchtet unmittelbar ein. Schon
die kantische These, dass das Komische in
einer plotzlichen Auflésung einer (sinn-
vollen) Erwartung in nichts bestehe, deu-
tet darauf hin. Ein Mittel zur Erreichung
dieses Zweckes ist die Verfrachtung von
Dingen in einen ihnen véllig sinnwidrigen
Kontext. Die von dem englischen Roman-
tiker Thomas de Quincey erdachte illustre
Schar des «Clubs der Mordliebhaber», die
jeden Mord, der im Lande passiert, begei-
stert in der Manier von Kunstkritikern
rezensieren, ist ein Beispiel fiir schwarzen
Humor. «Man beginnt allmiblich einzu-
sehen, dass zur kiinstlerischen Vollendung
ciner Mordtat doch etwas mehr gehirt als
zwei Dummbkdépfe, einer der totet, und einer,
der getitet wird, ein Messer, eine Brieftasche
und eine dunkle Gasse. Formgebung, meine
Herren, Sinn fiir Gruppierung und Beleuch-
tung, poetisches Empfinden und Zartgefiihl
werden heute zu einer solchen Tat wver-
langt.*» So der Festredner des Clubs in
De Quinceys groteskem Meisterstiick «On
Murder Considered as one of the Fine
Arts» aus dem Jahre 1827. Etwas Grau-
siges wird in einen harmlosen und sinn-
fremden Kontext gestellt. Hitte er es in
einen ethischen Kontext — in Form einer
Rechtfertigung von Morden — gestellt,
wire zuviel Sinn iibrig geblieben. Das
Ganze wire nur geschmacklos. Im sinn-
losen dsthetischen Kontext ist es komisch.
Gleichzeitigkdnnte man die zitierte Pas-
sage auch noch als Satire auf die Fort-
schrittsglaubigkeit der Philosophie vieler
Zeitgenossen De Quinceys verstehen. Sa-
tire, eine besondere Abart des Komischen,
basiert ebenso auf Einpflanzung von Ge-
genstinden in einen falschen Kontext oder
auf der Zerstérung von Gegenstand, Kon-
text und deren Zusammenhang durch
Ubertreibung. Bleiben Gegenstand und
Kontext zu nahe beieinander, verschwin-
det der komische Effekt. Dies erklirt zum
Beispiel, warum ein Komiker wie Woody
Allen, der meist eigene psychische Pro-
bleme in langatmigen Miniaturpsychodra-
men inszeniert, oft so hoffnungslos unko-
misch war, und daher zu Recht inzwischen
in das «seridse» Fach herabgestiegen ist. Es
erklirt auch, warum wiederum die sinn-
und zweckentfremdete Sahnetorte auch bei
der tausendsten Wiederauffithrung immer
noch komisch ist. Am effekt-
vollsten wirkt das Komische dort, wo das

Denn:



DOSSIER

Verhiltnis von Gegenstand und Kontext
sich immer mehr ins Absurde verschiebrt.

Eine Lanze fiir den Nonsense

Natiirlich gehéren der schwarze Humor
und die Satire dem Bereich des Komischen
ebenso an wie der Witz oder die Farce.
Die Asthetiker im Gefolge Burkes und
Kants haben sie bis in die Mitte des vori-
gen Jahrhunderts in alle Einzelteile zerlegt
und analysiert. Zum eigentlichen und in-
nersten Kerngebiet sind sie nicht vorge-
stossen. Vischer kommt dem Punkt der
Entdeckung nahe, doch scheint ihn die
Aussicht darauf zu erschrecken, heisst es
doch in der Einleitung zu seinem Werk
iber das Erhabene und Komische: «Eine
gewisse Angstlichkeit verraten wohl die Stel-
len, wo ich die Freiheit der Komik gegen die
Einmischung von moralischen und religii-
sen Bedenklichkeiten wiederholt in Schutz
nehme.>»

Erst zu Beginn dieses 20. Jahrhunderts
weicht die Angstlichkeit dem stolzen Be-
kennertum. «Jeder Witz ist ein sinnloser
Witz. Ein Witz ist aufgrund seiner Natur
ein Protest gegen Sinn.°» schreibt Gilbert
Keith Chesterton. Der in seiner Ernsthaf-
tigkeit stets unterschitzte Humorist ge-
hért zu den radikalsten Verfechtern des
Prinzips des Komischen. Nicht Satire,
nicht Karikatur — der Un-Sinn ist die rein-
ste Gattung des Komischen. Er stellt nicht
nur die grosstmogliche Entfernung des
Gegenstandes vom Kontext dar, sondern
verhindert bereits durch die schon im Ge-
genstand angelegte Sinnlosigkeit, dass sich
keinerlei Nebensinn einschleichen kann.
Ob es den reinen Unsinn (neudeutsch:
nonsense) wirklich geben kann, bleibt
fraglich, aber es gibt Anniherungen. Der
Versuch, iiberhaupt reinen Nonsense zu
produzieren und nicht nur Sinn zu kari-
kieren (was eine entschieden sinnreiche
und potentiell unkomische Titigkeit
ist), ist recht neuen Datums. Chesterton
nennt ihn in seinem legendiren Essay «A
Defence of Nonsense» den zentralen Be-
weis fiir den «abenteuerlichen» Geist des
von ihm als so jugendlich empfundenen
19. Jahrhunderts’. Was dieses revolutio-
nire Ereignis qualitativ von aller vorheri-
ger Komik — etwa der von Autoren wie
Aristophanes, Rabelais oder Sterne — un-
terscheidet, schildert Chesterton so: «Der

5 Friedrich Theodor
Vischer: «Uber das Er-
habene und Komischen»,
eingel. v. W. Oelmiiller.
Frankfurt 1967, S. 39.

6 Gilbert Keith Chester-
ton: «Selected Essays»,
hrsg. v. J. Guest.
London/Glasgow 1939,
S. 39 (Ubers. DD).

7 Gilbert Keith Chester-
ton: «A Defence of
Nonsense»; in:

W. E. Williams (Hrsg.),
«A Book of English
Essays». Harmondsworth
1951, S. 209.

8 Edward Lear: «A Book
of Bosh. Lyrics and
Prose of Edward Lear»,
hrsg. v.B. Alderson.
Harmondsworth 1975,
S. 167.

Unsinn dieser Menschen war satirisch — das
heisst symbolisch; es war eine Art iiber-
schwengliches Herumkapriolen um eine ent-
deckte Wahrheit. Es gibt auf der Welt keinen
grasseren Unterschied als den zwischen dem
Instinkt der Satire, der im Schnauzbart des
Kaisers [Wilhelm I1.] etwas Typisches von
ihm sieht und ihn fortwihrend grisser malt,
und dem Instinkt des Nonsense, der (aus
welchem Grund auch immer) sich vorstellt
wie ein solcher Schnauzbart sich auf dem
gegenwiirtigen Erzbischof von Canterbury
ausmachen wiirde, wenn dieser sich in
einem Anfall von Geistesabwesenbeit einen
solchen wachsen lassen wiirde.»

Als den wohl reinsten und vollkom-
mensten Vertreter dieses neuen Phino-
mens «Nonsense» nennt Chesterton nicht
ohne Grund Edward Lear, jenen begna-
deten Zeichner und Dichter, der in sei-
nem Werk der poetischen Gattung des
Limericks zum literarischen Durchbruch
verhalf. Was konnte unsinniger sein als
vollig realititsferne (nicht mehr als kari-
kierende Anspielungen auf reale Personen
verstehbare) Phantasiewesen, die ein of-
fenkundig abstruses Unterfangen in den
Kontext selbstverstindlichster Selbstver-
stindlichkeit stellen. Aber lassen wir den
Dichter selbst und die erste Strophe aus
seinem Nonsense-Epos «The Jumblies» zu
Wort kommen:

They went to sea in a Sieve, they did,

In a Sieve they went to sea:

In spite of all their friend could say,

On a winter’s morn, on a stormy day,

In a Sieve they went to sea!

And when the Sieve turned round and round,
And every one cried, You'll all be drowned!
They called aloud, Our Sieve ain’t big,

But we don’t care a button! we don’t care a fig!
In a Sieve we'll go to seals

Far and few, far and few,

Are the lands where the Jumblies live;

Their heads are green, and their hands are blue,
And they went to sea in a Sieve®.

Weder die «Jumblies» noch die anderen
Kreaturen aus Lears Feder — etwa der
Pobble, der (wie wir ja alle wissen) keine
Zehen hat, oder der Dong with a Luminous
Nose — lassen sich als satirische Charakte-
risierungen interpretieren. Sie trotzen der
Realitit, selbst wenn ihnen der Chor der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8

31



DOSSIER

dem realen Sinn verhaftet Gebliebenen
vergeblich die Gefahr des Ertrinkens ent-
gegenhilt — solchen Sinn ficht eine wahre
Nonsense-Kreatur nicht an (und kann es
nicht, weshalb das Sieb schwimmt). Die
Stimme des Sinns ist nur noch entfernt —
so entfernt wie es menschenméglich ist —
vernchmbar. Dass die Theorie des Komi-
schen einst in den Zeiten Vischers der
unkomischen Diskussion iiber das so un-
komische Erhabene entsprang, ist ihnen
verborgen geblieben und wiirde diese aus-
gesprochen unerhabenen Wesen auch
nicht interessieren.

Aber sinnlos ist,
warum streben Menschen so sehr danach
als ob er Sinn wire? Tatsichlich wird
kaum eine Miihe und Plage ausgelassen,
um dem Komischen seinen Platz in der
Welt zu sichern. Das Dasein als Komiker
ist anstrengend und nimmt die Seele
schwer in Anspruch. Das erklirt, warum
ihnen durch Selbstmord
Harold Lloyd oder

wenn Unsinn so

so viele von
enden - etwa

W. C. Fields.

Massenbegliickung jenseits
des intimen Sinns

Schon das blosse «Handwerkszeug» ver-
langt dem Komiker viel ab. In einem Fern-
sehinterview erklirte Buster Keaton ein-
mal, dass es ecines jahrelangen Trainings
(und echten Talents) bediirfe, um absicht-
lich auf der Biithne in einen Eimer zu tre-
ten und mit dem Fuss darin stecken zu
bleiben, ohne dass es nach einem absicht-
lichen Hineintreten aussieht. Auch kann —
allem Unsinn zum Trotz — in der Welt der
Komiker ein mérderischer Kampf um die
Gunst des Lachers toben, so, als ob es um
den héchsten Sinn schlechthin ginge. Be-
kannt ist, dass W. C. Fields einmal bei
einem Biihnensketch, in dem er als Bil-
lardspieler auftrat, so sehr durch die Tat-
sache irritiert wurde, dass sein sich unter
dem Billardtisch befindlicher Kollege
Ed Wynn mit neuen Gags dem Publikum
mehr Lacher abzugewinnen drohte, dass
er ihn kurzerhand mit dem Billardstock
bewusstlos schlug und seelenruhig seine
Vorfiithrung weiterfiihrte.

Warum sich das antun? Warum sich also
mit dem Komischen, dem Unsinnigen, ab-
geben? Die Antwort klingt trivial, obwohl
sie in Wirklichkeit ernste Probleme auf-

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 75.JAHR HEFT 7/8

Das Dasein als

anstrengend und

Seele schwer in

Komiker ist

nimmt die

Anspruch.

MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

wirft: Es macht Spass! Offensichtlich be-
reitet schon die Distanz zum eigentlichen
Gegenstand im Bereich des Schénen
Freude. Trotz des zugrundeliegenden Ge-
fithls des Schreckens gilt dies auch fiir das
Erhabene. Aber wihrend beim Erhabenen
ein zu starkes Gefiihl die Freude wieder
nehmen kann (weil der schreckliche Sinn
alles zu dominieren beginnt), sind dem
Unsinn der Stirke des Gefiihls keine
Grenzen gesetzt. Wer bei einer Kinoauf-
fithrung etwa mit Filmen von Laure/ und
Hardy die vor Vergniigen den Bauch hal-
tenden Zuschauer beobachtet hat, weiss
wovon die Rede ist. Der Spass kann bis zur
hochsten Gliickseligkeit getrieben werden.

Das also  Gliick.
Hochstes Gliicksgefiihl empfingt man ge-
wohnlich im intimsten Miteinander von
Menschen — man denke an das Verliebt-
sein. Ein solches intimes Gliick setzt ein
tiefes Empfinden und Einfiihlungsverma-
gen fiir das komplexe Sinnstreben eines
sehr nahestehenden Menschen voraus.

Es ist offensichtlich, dass das Gliicks-
empfinden bei der Lektiire eines Romans
von Lewis Carroll ebenso wenig mit
einem solchen Gliick zu tun hat wie das
Betrachten eines Sketches von Loriot im
Fernsehen. Diese basieren zwar oft auf
tiefer Menschenkenntnis (wenn sie nicht
die hochste Stufe des nonsense erreicht
haben, der dies nicht mehr notig hat, wie
die Charakterisierung der «Jumblies» bei
Lear), doch tun sie dies auf eine iiberper-
sonliche Weise. Tom ¢ Jerry bringen
einen zum Lachen, obwohl sie sich in ihre
Zuschauer als unverwechselbare Indivi-
duen nicht hineinfiihlen kénnen — schon
alleine, weil dies Trickfilmfiguren generell
schwerzufallen scheint. Aus dem, was man
in ihren Filmen von ihnen mitbekommt,
kann man schliessen, dass sie es auch nicht
wollten, wenn sie kénnten. Aber: Sie eig-
nen sich geradezu zur zeitlosen Massen-
begliickung. Und dies kénnen sie nur, weil
sie eben nicht intimen Sinn suchen oder
sonstwie sinnorientiert sind, sondern weil
sie komisch und nonsense sind. Darin liegt
— paradoxerweise — ihr Sinn.

Komische bereitet

Intimes Gliick ist nicht erzwinghbar

Im vielbeschworenen Zeitalter des Mas-
senmenschen ist der Wunsch nach Mas-
senbegliickung rational nachvollziehbar.



DOSSIER

Die Konsequenz, die wir in zunehmendem
Masse beobachten kénnen, ist ein ver-
hingnisvoller Drang zur Politisierung des
Gliicks. Er hat keineswegs zur Zunahme
von Gliick gefiihrt. In den meisten Fillen
basiert er auf einem grossen Missverstind-
nis iiber die beiden eben beschriebenen
Grundtypen des Gliicks — des intimen und
des iiberpersonlichen Typus.
findet im Komischen und dieses im #no#n-
sense seine hochste Vollendung. Aber was
hat dies mit dem Problem der Politisie-
rung von Gliick zu tun?

Alles Politische ist offentlich. Es ist
nicht intim. Die im Abendland als vollen-
deter Massstab fiir Politik gedachte Form
der menschlichen Vereinigung ist die res
publica — die Angelegenheit der Offent-
lichkeit. Sie will nur Regeln schaffen, die
die Suche nach Gliick erméglichen, nicht
Gliick produzieren. Vom Recht auf den
«Pursuit of Happiness» spricht die ameri-
kanische Unabhingigkeitserklirung, nicht
von der «happiness». Mit der Idee der Poli-
tisierung des Gliicks scheinen wir von
dieser Idee abzuweichen. Die Folgen da-
von sehen wir tiglich. Etwa in der blinden
Gefolgschaft vieler Menschen, die Gliick
suchen, fiir charismatische Fiihrerfiguren.
Oder in dem Wunsch, sich von der Politik
jedes Lebensrisiko absichern zu lassen, was
weder Gliick bringt noch der Politik wohl-
bekommt. Am deutlichsten wird es bei
der Suche nach der Utopie. Der utopische
Traumstaat ist die u/tima ratio der Suche
nach politisiertem Gliick. In einer Welt,
in der jeder Sinn sucht, aber kein Sinn
universal verbindlich ist, scheint der
Wunsch, diese Verbindlichkeit von aussen
gewaltsam zu erzwingen, unwiderstehlich
zu sein. Aber solch intimes Gliick ist nicht
zu erzwingen, weil nicht einmal in den
grossen Prinzipienfragen Einigkeit iiber
den Sinn besteht. Soll der utopische Staat
religiés oder weltlich sein? Schon dabei
scheiden sich die Geister. Bei den kleinen
Alltagsproblemen, die in Wirklichkeit
noch wichtiger sind als die grossen, wird
es noch schwieriger. Die Politisierung des
Gliicks gebiert, weil sie auf Zwang basie-
ren muss, nur Ungliick. Die intime Suche
nach Gliick, die (wenn iiberhaupt) nur im
intimen Kreise méglich ist, verleitet uns
zu Illusionen, gegen die nur die Be-
gliickung durch das wirklich Komische als
Gegenmittel helfen kann.

Letzterer

Intimes Glick
ist nicht zu
erzwingen, weil
nicht einmal in
den grossen
Prinzipienfragen
Einigkeit tber
den Sinn besteht.

9 Groucho Marx:
«Schule des Lachelns».
Frankfurt 1981, S. 63.

MINDERHEITEN UND AUSSENSEITER

Sollten daher die Komiker unsere Poli-
tiker werden? Es wire eine reizvolle Idee,
wenn sie dadurch nicht unweigerlich auf-
horen wiirden, komisch zu sein, was wie-
derum eine Katastrophe wire, welche die
Welt kaum verkraften kénnte. Groucho
Marx meint zu Recht: «Ich schiitze, dass es
in der ganzen Welt keine hundert echten
Komiker mit wirklichem Kinnen gibt, ob
ménnlichen oder weiblichen Geschlechts. Sie
sind viel seltenere und weitaus wertvollere
Gebrauchsartikel als alles Gold und alle
Edelsteine auf Erden. Aber weil man iiber
uns lacht, wissen die Leute meiner Ansicht
nach in Wirklichkeit nicht, wie wesentlich
wir fiir ihre geistige Gesundheit sind.’»

Aber vielleicht sollten wir (im Namen
dieser geistigen Gesundheit), bevor wir
unser intimes Herzensgliick in die Hinde
der Politik legen, uns einfach angewéh-
nen, Politik nicht mehr in der ihr sinn-
gemissen politischen Wahrnehmungsform
zu betrachten, sondern in der komischen.
Betrachten wir die Politik (die dies als
Kompliment auffassen miisste, obwohl die
Politiker dort wohl anderer Meinung sind)
als Unsinn. Dies wire ein Beitrag zu ihrer
Verbesserung und kénnte fast zur mora-
lischen Pflicht erklirt werden.

Nur durch den Sinn fiir das Komische
sind wir tiberhaupt in der Lage, Vertrauen
in unsere Welt zu fassen, die dem Men-
schen, der diesen Sinn verloren hat, wie
ein bedrohliches Chaos erscheinen muss.
Chesterton, ein zutiefst gliubiger Konver-
tit zum Katholizismus, kann sich am
Schluss von «A Defence of Nonsense»
(S.214) sogar zu der These versteigen,
dass nonsense wahrer Glaube sei, wihrend
der Glaube an die regelmissige Ordnung
der Welt bald durch gegenteilige Erfah-
rung zu Zweifel und Unsicherheit fiihre.

Die hohe Moral des Komischen, die
durch die Indifferenz gegeniiber jeglicher
sinnvollen Moral und allen anderen Sinn-
gebungen zustande kommt, liegt nicht nur
darin begriindet, dass sie die durch und
durch freiheitlichste ist, die wir kennen.
Sie alleine hat das Potential der Men-
schenheitsbegliickung in sich.

Als in dem kleinen Antiquariat in Chep-
stow das klagende «Ooooh» iiber den Tod
von Kenneth Williams ertonte, da war klar,
dass hier das zarte und unsinnige, aber
doch einzige wirkliche Band sichtbar
wurde, das die Menschheit verbindet. 4

SCHWEIZER MONATSHEFTE 75. JAHR HEFT 7/8

33



	Der Komiker, das Glück, und die Freiheit : warum es beglückend und befreiend sein kann, Politik als Unsinn zu bezeichnen

